
1

Luigi Zoja: Paranoia



3

Luigi Zoja: Paranoia



5

Luigi Zoja: Paranoia

Luigi Zoja



6

Luigi Zoja: Paranoia

edice Střed



7

Luigi Zoja: Paranoia

PRAHA | 2024

Luigi Zoja
Paranoia
Šílenství, které píše dějiny

přeložila Helena Lergetporer



8

Luigi Zoja: Paranoia

Questo libro è stato tradotto grazie ad un contributo alla traduzione 
assegnato dal Ministero degli Affari Esteri e della Cooperazione 
Internazionale Italiano. / Tato kniha vychází za finanční podpory  
italského Ministerstva zahraničních věcí a mezinárodní spolupráce.

Luigi Zoja
Paranoia
Šílenství, které píše dějiny

Z nového vydání italského originálu  
Paranoia. La follia che fa la storia  
vydaného nakladatelstvím Bollati Boringhieri  
v Turíně v roce 2023 přeložila Helena Lergetporer.
Vydal PROSTOR, nakladatelství, s. r. o., 
Nad Spádem 649/10, 147 00 Praha 4, 
v roce 2024 jako svou 691. publikaci 
a 135. svazek edice Střed.
Redakce textu Olga Čaplyginová. 
Jazyková korektura Hana Mertová.  
Odpovědná redaktorka Lenka Vosičková. 
Grafická úprava Toman Design. 
Sazba Adam Lederer (ProAL). 
Vytiskla tiskárna PBtisk a. s., Příbram.
V českém jazyce vydání první. Stran 640.

Copyright © Luigi Zoja 2011, 2023
Published by arrangement with The Italian Literary Agency

Czech edition © PROSTOR 2024
Translation © Helena Lergetporer 2024
Afterword © Michael Žantovský 2024

ISBN 978-80-7260-597-2

eprostor.com
prostor@eprostor.com
fb.com/nakladatelstvi.prostor



9

Luigi Zoja: Paranoia

Obsah

Předmluva. Postmoderní zrychlování paranoie� 13
Apokalypsa: Zjevení a katastrofa / 13     Jung, Ortega, Zweig: dav ve 
20. století / 14     Paranoia a 21. století / 18     MAD 2 / 24     Psychická 
infekce a sdělovací prostředky / 26     Hérostratos, další archetyp / 28     

Paranoia� 31

Aiantovo šílenství� 37

1. Co je paranoia?� 50
Individuální (klinická) paranoia / 50     Kolektivní paranoia  
(historicko-kulturní) / 68     

2. Počátky. Mýtus a dějiny� 105
Kainova závist / 106     Nepřítel v Aeneidě / 108     Vývoj vztahů mezi 
paranoií a politikou / 111     Kolumbův blud / 114     Hlas volajícího  
na poušti. Bratr Antonio Montesinos / 119     Kříž a zájem / 120     
Paranoické právo / 124     

3. Evropský nacionalismus. Od kulturní obrody k paranoie� 129
Dohlížet a nedůvěřovat / 130     Hrdost a podezření národů / 131     
Fantazie u kořenů národního práva / 137     Imaginární rasa / 145      
Místo Židů / 151     „Dreyfusova aféra“ / 152     

4. Naivní pronásledovatelé� 156
Americká zvláštnost / 157     Černá legenda / 158     Prázdný 
kontinent / 160     „American exceptionalism“ / 163     „Moby 
Dick“ / 164     Zakladatelský princip a princip čistoty / 166     Separace 
kontinentů a zjevný osud / 169     Dobyvačná válka / 172     Španělsko 
a katolictví / 174     „Válka novin“ / 176     Spojené státy se vyloďují 
v Asii / 179     Břímě bílého muže / 183     

5. Temno nad Evropou� 187
Velká je válka / 188     Nuda a čekání / 189     Pandarův šíp a první 
mrtvý / 191     Podezření roste / 194     Preventivní mobilizace / 201     
Železniční jízdní řády jako rozhodující faktor krveprolití? / 205     
Kreontova politika / 207     Nezvladatelné vášně / 210     Opět hlasy 
volajících na poušti / 215     Role masové komunikace / 218     Podezření, 
přehánění, zvěsti / 222     Belgické martyrium / 230     Italská 



10

Luigi Zoja: Paranoia

paranoia / 232     Nevídaná krutost a interkontinentální rozsah 
války / 234     Ticho po salvách z děl / 237     

6. Freud, Keynes a senilní stařec� 240
Americký mesiáš / 241     Dogma čtrnácti bodů / 244     Mírová 
jednání / 245     Wilsonův sebeklam / 247     Paranoická atmosféra 
mírových jednání / 250     Urážka / 253     Arogance / 255      
Sémě nové paranoie / 256     

7. Siegfried� 259
Spásné vysvětlení / 260     Uzákonění paranoického nacionalistického 
„práva“ / 261     Konec mnohonárodnostní koexistence / 262      
Dýka do zad / 267     Čekání na další temno / 272     

8. Žulový fundament a hodina idiotů� 276
Hitlerova zjevení / 277     Role Vídně / 278     „Mein 
Kampf“ / 281     Zjevení Žida / 285     Další „logické“ pasáže 
z „Mein Kampfu“ / 288     Z teoretika hlavou státu / 291     Triumf 
netrpělivosti / 293     Padly veškeré překážky / 300     „Kdo dnes ještě 
mluví o masakru Arménů?“ / 305     Konečně válka / 308     Definitivní 
všemohoucnost / 316     Absurdní kalkul / 322     Sebepohřbení / 325     
Potřeba nepřítele / 328     „Totální válka“ / 333     Poslední zjevení 
a propast / 335     Neronův stín / 338     

9. Ocelový muž a konečný produkt� 342
Stalin: jméno mnoha významů / 343     Charakter / 344     Radikální 
nedůvěra / 349     Narážky a utváření vlastní reality / 352     Leninovo 
dědictví / 354     Gulag / 356     Jakov a Naďa / 359     Diagnóza 
paranoie / 362     Pár každodenních zvyků / 362     Podobnosti s Hitlerem 
a vzájemné rozdíly / 364     „Převrácení příčin“: mysl vůdce jako původ 
společnosti / 371     Masakry. „Kulaci“ / 373     Masakry. Hladomor na 
Ukrajině i jinde / 378     Masakry. Velká čistka a monstrprocesy / 382     
Projev ke dvacátému výročí / 389     „Odnárodnění“ a ideologie 
v pozadí / 391     Nepřipravenost na válku / 393     Protiútok a závěr 
konfliktu / 399     Podezření zasáhlo Židy / 402     Smrt / 405      
Paradoxy paranoického totalitarismu / 408     Poslední otázky / 413     

10. Oheň plodí oheň� 417
Válečné zločiny a dvojí spojenecká morálka / 418     Kolektivní paranoia 
a formy vlády / 419     Letecká válka jako totální válka / 421     Poezie 
a romantické nadšení ve vzdušné válce / 424     První bomby druhé  
světové války / 425     Tři fáze spojeneckého bombardování / 427     
Vyvrácení Douhetových předpovědí / 431     Nálety na Německo / 432     
Nálety na Itálii / 435     



11

Luigi Zoja: Paranoia

11. Pořád dál na západ� 438
Válka s podřadnou rasou / 439     Válka mezi odlišnými, totální 
válka / 441     Špatně propočítaný preventivní útok / 445     Nemožnost 
izolace / 446     Strach z obklíčení / 447     Strategie založená na 
spěchu / 448     Nedůvěra a promarněná příležitost / 451     Cesta 
k atomové bombě / 452     Nakažlivá extáze / 454     Okruh 
možností se dále zužuje / 456     Hirošima / 457     Deník Mičihika 
Hačiji / 458     Stažení projekcí a setkání s nepřítelem / 462     Opětovná 
extáze / 463     Nagasaki / 464     Racionalizace / 466     Tajemství / 467     
Pozdější ospravedlňování / 469     Tokijský proces / 477     Aiantovo 
probuzení / 478     Rozloučení s doktorem Hačijou / 480     

12. Projekt pro 21. století?� 482
Paranoia a nové století / 483     Studená válka / 484     Zmizení  
sovětského nepřítele / 486     Příchod islámského nepřítele / 488     
Paranoia dostává podobu vládního dokumentu / 489     Válka rozpoutaná 
na základě podezření / 492     Odpovědnost toho, kdo šíří paranoická 
poselství / 494     Nakažlivost paranoie / 497     Dopady na civilní 
život / 500     

13. Nekonkluzivní úvahy� 503
Porozumění zlu / 504     Opět paranoia a psychopatie / 508     
Individuum, masa a vůdce / 510     Tři generace masmédií / 513      
„The Giant“ / 514     Diktátoři / 515     Vrátit řády / 518     80 %? / 521     
Intelektuálové a lid se zříkají morálky / 528     Proč moderní doba nabízí 
paranoii nový prostor / 533     Vztah k -ismům / 536     Paranoický 
výnos / 541     Ilegální revolucionářské skupiny / 543     Kontinuita 
mezi limitovanými agresemi a genocidami / 547     Přijetí odpovědnosti 
a negacionismus / 550     Kdo vyhrál? / 553     Odzbrojování 
a historiografie / 555     Básně a hymny / 559     Pomníky / 560     
Otevřené rozpory / 565     Několik příkladů každodenní paranoie / 566     
Lhostejnost a Evropa / 568     

Jagovo našeptávání� 571

Na okraj paranoie. Doslov Michaela Žantovského� 583
Seznam literatury� 591
Jmenný rejstřík� 625



13

Předmluva. Postmoderní zrychlování paranoie

Předmluva
Postmoderní 
zrychlování 
paranoie

Apokalypsa: Zjevení a katastrofa

Apokalypsa je židovsko-křesťanský narativ rozšířený jak v an-
tice, tak i v následujících epochách. Tento termín se používá 
i ve třetím tisíciletí a významově odráží zrychlování kolek-
tivních paranoií. Apokalypsa doslova označuje něco, co vy-
chází na povrch, stav, kdy se od-krývá (apo-) něco, co bylo 
předtím zahaleno (kálypsis).

V západních jazycích bylo toto řecké slovo v praxi pře-
kládáno jako „zjevení“: Bůh – či jiná vyšší bytost – sděluje 
lidem pravdy. Toto sdělení se může týkat konečného osudu 
lidstva: potrestání zlotřilých a odměnění spravedlivých. Nej-
známějším textem tohoto druhu je Zjevení svatého Jana, jež 
je součástí Nového zákona a popisuje především katastrofy. 



14

Luigi Zoja: Paranoia

Proto ztratilo slovo „apokalypsa“ svůj původní význam „zje-
vení“ a v současnosti označuje obrovské pohromy. Nebude-
me se zde zabývat apokalypsou v náboženském smyslu. Ani 
v postmoderním významu ekologické katastrofy. Nás zajímají 
naopak sílící otřesy kolektivního myšlení, k nimž docházelo 
od počátku 20. století.

Narativy apokalypsy, jež se objevovaly v nejrůznějších epo-
chách i kulturách, odpovídají určitému archetypálnímu vzoru 
a stejně tak mohou generovat nejrůznější mýty. Projevují se 
ve snech či vizích výjimečných osobností: vůdců, panovníků, 
světců hovořících ve jménu kolektivu.

Než se odvážíme na tenký led moderní apokalypsy, dáme 
nejprve slovo Jungovi a dvěma z nejvýznamnějších evrop-
ských autorů první poloviny 20. století.

Jung, Ortega, Zweig:  
dav ve 20. století

V přednáškovém cyklu Psychologie a náboženství načrtl 
Jung „psychologické dějiny“ západní religiozity.1 Co člověk 
nedokáže ovládnout ve své psýché, je vnímáno jako něco 
vnějšího (tj. jde o projekci). Nejmocnější psychické faktory 
jsou označovány jako „božstvo“ nebo bůh. Jsou projektová-
ny daleko a vysoko právě proto, aby tak byla vyjádřena je-
jich nadřazenost – už od dob antiky byly hvězdy pojmeno-
vávány po bozích. Po rozšíření křesťanského monoteismu se 
chaotická mnohotvárnost pohanství zredukovala na jediný 

1/  Jung, Psychologie und Religion (1940), přednášky byly původně napsány 
v angličtině a prezentovány v roce 1937 na Yaleově univerzitě v rámci cyklu 
přednášek Terry Lectures.



15

Předmluva. Postmoderní zrychlování paranoie

faktor; v moderní době se nebesa vyprázdnila a začala být 
předmětem vědeckého zkoumání. Faktory přisuzované bohu 
se vrátily do mysli člověka, který tak posílil svou schopnost 
vnitřního soustředění, racionalitu, sílu vůle. Toto relativní 
rozšiřování vědomí však nemůže pokračovat až k asimilo-
vání veškerých psychických dynamismů, včetně takzvaného 
nevědomí – když se o to Nietzsche pokusil, zbláznil se.2 I sny 
toho nejlogičtějšího člověka si zachovávají původní iraciona-
litu. Naše bohem opuštěná epocha trpí bezmocí a zároveň 
osamělostí. Nahrazuje je pouze tím, co Jung nazývá hybris 
(pýcha či inflace) vědomí; nebo – v době po Jungovi – re-
gresí k náboženským fanatismům.

Největší španělský filozof Ortega y Gasset v době mezi 
oběma světovými válkami prorokoval, že protagonistou dě-
jin se stane dav.3 Od konce 19. století role davů podle všeho 
sílila. Davy se však nestaly středobodem moci – alespoň ne 
více než v jiných obdobích –, nýbrž jen středobodem narati-
vů. Velká část kolektivního diskurzu o nejvyšších hodnotách 
se vztahovala na lid – tato abstraktní koncepce se však znač-
ně lišila od reálného davu. Židovsko-křesťanský monoteis-
mus, jenž v předchozích epochách dominoval dějinám Zápa-
du, a vrcholnou formu postmoderního laicismu od sebe dělí 
zhruba stoleté období, které můžeme označit jako demotei-
smus.4 Jung si povšiml, jak se náboženský faktor – ještě než 
zmizel v bezvýhradném sekularismu – promítl do společnosti 
a politiky, čímž je intoxikoval. Jeho popis se pohybuje mezi 
oběma póly náboženství a laicismu. Dnes už tuto éru doká-
žeme lépe identifikovat jako jakési mezidobí, kdy byl „lid“ 
pozvednut na oltář a nahradil boha. Toto přesvědčení razila 

2/  Tamtéž, s. 111–115.
3/  Ortega y Gasset, La rebelión de las masas (1930), česky Vzpoura davů, Portál, 
Praha 2018.
4/  Zoja, Psiche, Bollati Boringhieri, Turín 2015, 3. kap.



16

Luigi Zoja: Paranoia

pravicová i levicová politická hnutí, jejichž existence se ča-
sově shodovala s dobovými událostmi: především s pádem 
komunismu coby komplexní entity a jeho největšího před-
stavitele, Sovětského svazu.

Dvacátého třetího února 1942, v době, kdy zbožštění davů 
dostoupilo svého vrcholu, spáchal sebevraždu Stefan Zweig. 
Nedlouho předtím napsal v předmluvě ke knize Svět včerejš-
ka, že se jeho životem „přehnali všichni ti sinalí oři apoka-
lypsy“.5 Přehnaly se přes něj velké davové ideologie: fašismus, 
nacismus, komunismus a – coby společný rys a největší mor 
ze všech – nacionalismus, jed evropské kultury. Zweig v so-
bě slučoval všechna traumata své doby a předpověděl to, co 
později konstatovali nejrůznější historikové: komunistické 
země – nebo alespoň Stalinův Sovětský svaz – se budou mo-
ci udržet jenom tak, že na třídní boj přenesou řadu fašistic-
kých aspektů boje mezi národy.

Po relativním míru, prosperitě a bezpečnosti v 19. století 
hodlaly nové politické směry ve 20. století „stvořit nového 
člověka“. Zůstaly však u první fáze, usmrcení milionů „sta-
rých lidí“. Tato touha po obnově v Evropě nevedla ke zrození 
lepšího člověka, nýbrž ke světovým válkám a hromadnému 
vraždění. Hlavní roli již nehrál laicismus a racionalita, ale 
paranoické myšlení, které může získat převahu – u jednotliv-
ce často, u masy téměř vždy, jak tvrdil Nietzsche. V této si-
tuaci „jsme přesvědčeni, že určití lidé [nebo, jednáme-li jako 
dav, nepřátelské skupiny] mají všechny ty špatné vlastnos-
ti, které sami v sobě nenacházíme“.6 O tom se přesvědčíme 
v první kapitole. Myšlení a cítění jsou individuální psychické 
procesy. Korektní myšlení nemůže probíhat v tisíci myslích 
najednou, a pokud ano, pak jedině za cenu zjednodušování 

5/  Zweig, Die Welt von Gestern. Erinnerungen eines Europäers (vydáno posmrtně ve 
Švédsku, 1942), česky Svět včerejška. Vzpomínky jednoho Evropana, Malvern, 2019, s. 7.
6/  Jung, Psychologie und Religion, cit., s. 89.



17

Předmluva. Postmoderní zrychlování paranoie

a deformování, jež tomuto myšlení propůjčují nerozeznatel-
nou a chorobnou podobu. Totéž platí i pro city.

Podle Junga neexistuje standardní průběh analýzy a ja-
kéhokoli „uzdravování“ mysli, který by byl pro všechny stej-
ný – naopak, jde o „proces individuace“, v jehož rámci se 
rozvíjí osobní potenciál. To znamená, že čím více je nějaké 
myšlení masifikováno, tím více se vzdaluje ideální psychic-
ké rovnováze. 

Pro Zweiga byl hlavním jezdcem apokalypsy nacionalis-
mus. Evropské země neustále „zvyšovaly dávku“ této duševní 
nákazy a tímto způsobem dospěly k rasismu a fašistickým 
ideologiím. Doplnění identity jednotlivce o skupinovou iden-
titu je samo o sobě přirozenou potřebou (jež sílí v obdobích 
krize, jakým byly obě světové války i dvacetiletí mezi nimi). 
Tento instinkt existuje už u zvířat, která tvoří stáda, aby se 
mohla účinněji bránit proti svým přirozeným nepřátelům.

Evoluce tento instinkt v člověku posílila a selektovala, je-
likož jeho výhody rostou přímo úměrně s rozměry společ-
nosti. Diktátorské systémy ho v zájmu utvrzení vlastní mo-
ci ještě dále rozvíjely pomocí propagandy. Výsledkem je to, 
co Jung nazývá psychickou inflací. V Paranoii uvidíme, že 
„blahodárné účinky“ davového sebeoslavování působí jako 
kolektivní droga.

Svět včerejška byl napsán v letech 1934–1942 a stal se jednou 
z nejslavnějších autobiografií 20. století.7 Podstata Zweigova 
tušení byla bohužel správná. Nemohl to vědět, ale když v led-
nu 1942 dokončoval svou knihu, právě probíhala takzvaná 
Wannseekonferenz: nejzávažnější politické rozhodování všech 
dob, v jehož rámci byla naplánována likvidace všech Židů.

7/  Zweig, Svět včerejška, cit.



18

Luigi Zoja: Paranoia

Paranoia a 21. století

Nyní přejdeme k vlastnímu textu.
Jedenáctého září 2001, kdy byla při teroristickém útoku 

zničena „dvojčata“, jsem bydlel v New Yorku. Začal jsem studo-
vat vše, co souvisí s paranoí, a pustil se do psaní této knihy. Byl 
jsem šokován, ale ve skutečnosti to nebylo kvůli zmíněnému 
atentátu – existence paranoického islámského fundamenta-
lismu už byla známa. Nová byla naopak kolektivní paranoia, 
která mne vmžiku obklopila. Všichni se nakazili tím, čemu 
Jung říkal psychická infekce. Okamžitě se vyrojily zvěsti, jež 
spontánně vznikají v situacích kolektivního poplachu – šlo 
o návrat k orální kultuře, který zkoumal Marc Bloch během 
první světové války. Dům, v němž jsem bydlel, se nacházel 
mimo Manhattan, v zeleni, poblíž velkého umělého jezera, 
jednoho z hlavních městských zdrojů vody. Podle zmíněných 
„zvěstí“ je prý teroristé otrávili. Po nějaké době doznala tato 
zkazka jistých změn – nepoužili prý jed, ale LSD, aby největ-
ší americké město zešílelo. Tato představa byla pro kolektivní 
imaginaci zjevně zajímavější. Šlo o fámu, jedinou novinkou 
bylo, že na ní dobře vydělali prodejci minerálek. Symbolicky 
to však byla pravda – vypadalo to, jako by obyvatelé New Yor-
ku žili v halucinacích, stejně jako konzumenti LSD.

Jedenácté září bylo jediným útokem na kontinentální úze-
mí Spojených států. Mělo za následek, že se USA vydaly vál-
čit do dvou vzdálených zemí, Afghánistánu a Iráku. Ačkoli 
jejich ozbrojené síly tvoří polovinu veškerých ozbrojených sil 
na světě, uvízly tam na téměř dvě desetiletí jako v pasti: šlo 
o nejdelší válečné konflikty v dějinách USA.

Tímto konstatováním se dostáváme k jádru problému: 
pokud se paranoia projeví nikoli v individuální a klinické 
rovině, nýbrž v kolektivní mentalitě, šíří se jako psychická 
infekce a lidé kvůli ní ztrácejí smysl pro proporce. Orální 
komunikace vše jenom zhoršuje, protože kvůli své extrémní 



19

Předmluva. Postmoderní zrychlování paranoie

variabilitě rozsévá paniku. Velké sdělovací prostředky by teo
reticky mohly kvalitu informací zlepšit. V praxi liberálních 
ekonomik jsou však vlastníky masových médií velcí podni-
katelé, kteří mají v první řadě zájem na posílení své moci. 
Výjimečně v Evropě, častěji pak na jiných kontinentech pa-
tří tyranům, kteří média využívají ke kontrole obyvatelstva, 
nikoli k jeho informování. Nástup internetu zlomil mono-
poly tisku a rozhlasových a televizních společností – sdělení 
již přísně nerozlišuje mezi zdrojem a příjemcem zpráv, šíří se 
oběma směry a do tohoto procesu se může zapojit kdokoli. 
Používání internetu v zásadě rozšiřuje přístup k vědění téměř 
donekonečna. V praxi však absence limitů vede ke zneuží-
vání a relativizaci pravdy.

Paranoia by v podstatě neměla být zkoumána jako klinic-
ký, ale mnohem spíše jako etický problém. Nejstarší mechani-
smus psychické obrany spočívá v hledání příčin zla výhradně 
mimo nás, a ne v nás – proto člověk raději falšuje fakta a vinu 
za ně svaluje na nějakého obětního beránka. Morální dopad 
tohoto procesu je natolik univerzální, že se týká nás všech, 
v jakékoli době, počínaje prostými rodinnými hádkami (vzá-
jemné obviňování manžela a manželky či rodičů a dětí) až 
po blouznění, které vedlo Hitlera k obviňování Židů z mo-
cenských konspirací a Stalina k tomu, aby tytéž snahy při-
pisoval „buržoazii“. Tyrani se ani nepokoušejí podat důkaz 
svých nařčení, hlavní je, aby bylo dosaženo nikoli politické-
ho, nýbrž psychologického výsledku, totiž nasměrovat ven 
agresivitu davu utlačovaného tyranským režimem.

U problému, který může mít zcela ničivé následky, má zá-
sadní význam možnost, jak mu zabránit, tedy antiparanoické 
procesy. Paranoia se bohužel dokáže šířit téměř okamžitě pro-
střednictvím „psychické infekce“. V minulém století – přede-
vším skrze veřejná shromáždění – se tak dělo doslova masově; 
nebo prostřednictvím primitivních a zjednodušujících sdělo-
vacích prostředků. Dnes k tomu dochází vlivem digitálního 



20

Luigi Zoja: Paranoia

světa, formujícího „virtuální davy“, a to zejména na takzva-
ných „sociálních sítích“, které – mimo jiné díky technolo-
giím – umožňují zhutnělou, stručnou a agresivní komunikaci 
(destruktivitu lze vyjadřovat mnohem jednodušší formou 
než solidaritu či lásku). Jelikož nejde o klinický, ale spíše 
morální problém, lze mu čelit především procesem trpělivé 
kulturní převýchovy, jež vyžaduje čas a individuální přístup. 
Samozřejmě není vyloučeno, že proti paranoii se dá bojovat 
i pomocí kolektivní iniciativy – Daniel Barenboim sestavil 
překvapivý orchestr z izraelských a palestinských hudebníků. 
A v různých zemích po historických obdobích, v nichž do-
cházelo k hojným masakrům, umožnily návrat k normální-
mu soužití komise pro vyšetřování a usmíření. Všechny tyto 
zásahy nicméně vyžadovaly přítomnost silných morálních 
vůdců, což svědčí o tom, že vyléčení z kolektivní paranoie 
není jen otázka medicíny.

Tímto tématem jsem se zabýval následujících deset let po 
zničení „dvojčat“ až do prvního vydání této knihy. V závě-
rečné kapitole najdete popis obavy, která je dnes nejen stále 
aktuální, ale mohla se dokonce i prohloubit. Pokud se s ohle-
dem na obě světové války a studenou válku zeptáme „Kdo 
vyhrál?“, odpověď nás příliš nepotěší. V mnoha ohledech to-
tiž vyhrála kolektivní paranoia.

První světová válka za čtyři roky svého trvání způsobila na 
Západě smrt nekonečně většího počtu lidí než všechny vál-
ky 19. století dohromady. Její „příčinou“ byl nacionalismus. 
Historikové obvykle nacionalismus definují jako přesvědčení, 
že vlastní národ je nadřazen ostatním. To v Jungově psycho-
logii odpovídá kolektivnímu „komplexu nadřazenosti“ nebo-
li projekci všeho negativního do národa, který je považován 
za odlišný a méněcenný. Druhá světová válka – během níž 
zemřelo nejméně třikrát více lidí než během té první – byla 
vedena globální koalicí proti fašistickým ideologiím, extrém-
ní formě nacionalismu. Kdyby přitom Hitler s Mussolinim 



21

Předmluva. Postmoderní zrychlování paranoie

měli možnost sledovat přechod z 20. do 21. století, byli by 
nejspíš spokojeni. Po skončení světových válek, dekoloniza-
ci a studené válce se nesčetné země rozpadly nebo změnily 
vzájemné vztahy prostřednictvím přesunu enormního po-
čtu obyvatel a masakrů. Ba dokonce pomocí „etnických čis-
tek“, což je proces deportace národů, již „stupnice varovných 
signálů genocidy“ Gregoryho Stantona považuje za stadium 
bezprostředně předcházející vyhlazení.8

Po obou světových válkách proběhla paranoicky i dekolo-
nizace. Rozdělení Indie a Pákistánu bylo spojeno s migrací 
(15 milionů uprchlíků?) a masakry (jeden milion mrtvých?). 
I v rámci jednotlivých zemí politiku provázely vraždy: Ma-
hátma Gándhí, Indira Gándhíová, Rádžív Gándhí, omezíme-
-li se na Indii a jedno konkrétní příjmení. V dlouhodobém 
horizontu se mezinárodní politika zakládala na nesmiřitel-
ném boji dvou nepřátelských bloků: liberálněkapitalistického 
v čele se Spojenými státy americkými a komunistického pod 
vedením Sovětského svazu. Jejich soupeření trvalo bezmála 
půl století v rámci rovnováhy zvané MAD (mutually assured 
destruction, vzájemně zaručené zničení, založené na držení ja-
derných zbraní).

Počátkem devadesátých let studená válka, ustrnuvší ve 
strachu z MAD, skončila v naději na odzbrojení, jež se týka-
lo i nukleárního arzenálu.

Kolektivní nevědomí (nebo také kultura, budeme-li vychá-
zet z antropologického, a nikoli psychologického pojetí) však 
po nepřátelích přímo prahne. Kvůli 11. září 2001 našel Západ 
v islámském fundamentalismu nového jezdce z apokalypsy.

Bývalý bezpečnostní poradce amerického prezidenta Car-
tera ve velkém článku z 15. listopadu 2003 varoval před ná-
růstem podobných psychologických nebezpečí, která se skrývají 

8/  https://www.genocidewatch.com/tenstages.



22

Luigi Zoja: Paranoia

za zdánlivým primátem teroristických hrozeb.9 Jak se zdá, 
úroveň informovanosti u veřejnosti bohužel neustále klesá 
a rozumné hlasy mizí jako romantičtí rytíři pod koly tanků 
paranoie – ta se zapojila do procesu globalizace a stala se rov-
něž celosvětovým fenoménem. Šestnáctého března 2017 už se 
objevila i v titulku hlavního článku na první stránce The New 
York Times.10 Tento epochální text začínal následujícím tvrze-
ním: „Conspiracy Theories Have Replaced Ideologies at the 
Heart of Politics“ (Hlavním politickým tématem se namísto 
ideologií staly konspirační teorie). Nevěděl jsem, zda mám 
mít radost, že jsem si toho povšiml už v roce 2001, nebo si 
mám spíš dělat starosti, jelikož mezi všemi nebezpečími, co 
jich na světě je, se vytrácí smysl pro proporce.

V roce 2020 bylo obětí teroristických útoků v celé zá-
padní Evropě 38.11 V porovnání s počtem lidí, již zemřeli na 
následky znečištění životního prostředí, je to směšné číslo. 
Podle vědců z EEA (European Environment Agency) napo-
čítalo 27 členských států Evropské unie v roce 2020 celkem 
238 000 předčasně mrtvých z důvodu špatné kvality ovzduší.12

Absence obav plynoucích z kontaminace životního pro-
středí má především psychologický původ. V knize poukazuji 

9/  Brzezinski, „To Lead, U.S. Must Give Up Paranoid Policies“, v: International 
Herald Tribune, 15. listopadu 2003, s. 4. Podtitulek hovoří ještě jasněji: Ame-
ricans Are Going to Live in an Insecure World. Like Everyone Else, We Have 
to Learn to Live in It.
10/  Krastev, The Rise of the Paranoid Citizen, v: „The New York Times“, 16. března 
2017, https://www.nytimes.com/2017/03/16/opinion/the-rise-of-the-paranoid-
-citizen.html.
11/  Tamtéž, srov. Global Terrorism Database, https://www.start.umd.edu/gtd/
search/Results.aspx?page=1&casualties_type=f&casualties_max=&start_yea-
ronly=2020&dtp2=all&region=8&charttype=line&chart=overtime&ob=GT-
DID&od=desc&expanded=yes#results-table. 12 https://www.eea.europa.eu//
publications/air-quality-in-europe-2022.
12/  J.-B. de Montvalon, „Les Théories du complot bien implantées au sein 
de la population française“, v: Le Monde, 7. ledna 2018, http://www.lemonde.fr/
societe/article/2018/01/07/les-theories-du-complot-bien-implantees-au-sein-
-de-la-population-francaise_5238612_3224.html.



23

Předmluva. Postmoderní zrychlování paranoie

na fakt – který však antropologie a historie náboženství znají 
už dlouho –, že lidé mají potřebu namířit prstem na rituál-
ní obětní beránky. O zbytek se postará špatná kvalita infor-
mací a špatná politika. Terorista si na roli zloducha snadno 
zvykne. Pokud jde naopak o znečištění životního prostředí, 
museli bychom svůj prst obrátit opačným směrem a namí-
řit na sebe: kdo z vás nejezdil autem nebo netopil více, než 
doporučují směrnice, jejichž cílem je zlepšit kvalitu ovzduší? 
To by ale bohužel znamenalo intenzivnější sebekritiku nebo 
jednoduše více přemýšlení. To se ovšem příliš nezamlouvá ob-
čanům, kteří v médiích hledají spíše zábavu než informace – 
a tudíž ani majitelům novinových titulů a televizních stanic.

Tímto způsobem dochází ke zkreslování veřejného mínění 
i v zemích se silnou demokratickou tradicí: ve Francii podle 
Le Monde roste masa těch, již jsou přesvědčeni, že za největ-
šími problémy, mezi něž patří například imigrace, stojí kom-
plot nějaké té elity.13 Mezi mladými je procento „komplotářů“ 
dokonce ještě vyšší: to znamená, že v budoucnu by mělo dále 
růst. Ostatně Le Monde diplomatique už v roce 2015 zazname-
nal, že nejen vyloženě politické události, ale už i zemětřesení 
bývají přisuzována působení konspiračních skupin.14

O mnoho lépe nevypadá ani žebříček obav v Itálii: tře-
baže v této zemi je mrtvých v důsledku znečištění ovzduší 

13/  „Le Terrorisme, première source de préoccupation des Français, devant 
le chômage“, ve: „franceinfo“, 7. prosince 2017, https://www.francetvinfo.fr/
faits-divers/terrorisme/le-terrorisme-premiere-source-de-preoccupation-des-
-francais-devant-le-chomage_2502183.html.
14/  Titulek na úvodní stránce Le Monde diplomatique č. 735 (červen 2015) zněl 
Vous avez dit „complot“? Odkazoval na obsáhlou interní reportáž na toto téma 
(s. 17–23), v níž paranoia zabírala dobrou čtvrtinu celého vydání tohoto mě-
síčníku. Ačkoli měly uváděné informace slušnou úroveň, neubránil se celý text 
„paranoickému stylu“: například na s. 7 byla řecká krize přisuzována konspiraci 
mezinárodních finančních institucí. Řecko se poté znovu vzpamatovalo právě 
díky dohodám mezi domnělými konspirátory a různými řeckými levicovými 
i pravicovými vládami, které se střídaly v rychlém sledu.



24

Luigi Zoja: Paranoia

mnohem více než ve Francii, zatímco terorismus nemá prak-
ticky žádné oběti. Hlavní obětí je všude psychická rovnováha.

MAD 2

Po třiceti letech nepřetržitého rozmachu obchodní globali-
zace a liberálněkapitalistického modelu byla na jaře 2022 
oprášena hrozba jaderného konfliktu mezi Ruskem a Zá-
padem s takovou otevřeností, k jaké nedošlo ani během 
hrůzné rovnováhy zvané MAD, v níž svět ustrnul kvůli 
studené válce.

Z tohoto úhlu pohledu jsme tedy vstoupili do nové éry, 
která si zaslouží pojmenování MAD 2. MAD 1 bylo především 
ideologická konfrontace mezi liberálněkapitalistickým Zápa-
dem a komunistickým Sovětským svazem. O hlavních etapách 
tohoto boje jsme se dozvídali z masových médií a z protoko-
lů politických a diplomatických schůzek.

MAD 2 je ale něco jiného. Ruská federace se neoznačuje 
za komunistickou. Vůči Západu se neprezentuje jako alter-
nativní společenský model, ale jako národní soupeř – ten-
to protiklad nezohledňuje potřebu rovnováhy, nýbrž potře-
bu vítězství, vzájemného překonávání, porážek – ve vojenské 
i hospodářské rovině. Pokud jde o první rovinu, jde z Ruska 
strach – disponuje totiž největším jaderným arzenálem na 
světě15 a nasazení pouhé jeho části by znamenalo „vzájemné 
zničení“ (MAD), jež dominovalo studené válce. V ekono-
mickém ohledu je role Ruska sama o sobě směšná. Jeho 
HDP je zhruba o 20 % nižší než HDP v tomto směru tolik 

15/  Srov. https://fas.org/issues/nuclear-weapons/status-world-nuclear-forces/.



25

Předmluva. Postmoderní zrychlování paranoie

zesměšňované Itálie.16 A přitom by Rusko mohlo působit hro-
zivě právě kvůli směšnosti. Tuto zemi totiž vede Kreml, kte-
rý se vyznačuje neschopností smát se či usmívat se, což na-
hrazuje sklonem brát vážně sám sebe a svou imaginaci. Pro 
paranoika totiž není nesnesitelná představa, že jej ostatní na-
padnou, nýbrž právě představa, že se mu budou smát. Tímto 
dynamismem, jehož si povšiml už Dante, se budeme zabý-
vat v úvodní kapitole věnované řeckému hrdinovi Aiantovi. 
V Kremlu přebývají noví jezdci z apokalypsy.

Psychoanalytik nemá potřebné kompetence, aby mohl po-
soudit míru rizika války vedoucí ke vzájemnému zničení. Zato 
si uvědomuje, že na jaře 2022 se do kolektivního nevědomí 
navrátila panika z totální destrukce, i kdyby nebyly použity 
jaderné zbraně – tento fakt je, nezávisle na právě probíhají-
cích válkách, sám o sobě vážný a destabilizující.

V „dominantních narativech“ se opakovaně projevují for-
my etnické, nacionalistické, paranoické nedůvěry, jako by je 
způsobila jakási „mediální infekce“. Kolektivní psýché je rov-
něž „infikována“ obrazem smrti v případech „soukromých“ 
vražd (kam lze zařadit i americký fenomén masové střelby, 
mass shooting) i individuálních sebevražd (šířených jako infek-
ce prostřednictvím online výzev). Tyto jevy jsou tak živnou 
půdou samy sobě, ačkoli média o nich formálně informují 
za účelem jejich odsouzení.

Ještě před několika lety se zdálo, že před podobnými ko-
lektivními psychopatologiemi dokáže ochránit „společenská 
smlouva“ a vnitřní konsenzus určitých – modernizovaných, 
ale málo masifikovaných – společností. To však už také ne-
stačí. Připomeňme, že k nejhorším masakrům došlo na nor-
ské Utøyi a v novozélandském Christchurchi, ve dvou z nej-
menších a nejstabilnějších západních zemí, které jsou dosud 

16/  HDP v roce 2021 v milionech amerických dolarů: Itálie 2 107 702; Ruská fe-
derace 1 778 782, srov. https://data.worldbank.org/indicator/NY.GDP.MKTP.CD.



26

Luigi Zoja: Paranoia

na hony vzdálené přemrštěnému používání střelných zbraní, 
jaké vidíme v USA.

Psychická infekce  
a sdělovací prostředky

Je globální strach v epoše, již jsme nazvali MAD 2, projekcí 
naší úzkosti, nebo se vztahuje na objektivní nebezpečí?

Nedůvěřovat něčemu, co neznáme, je samo o sobě nut-
ností. Zvířata a člověk lovec-sběratel v přírodě znají téměř 
každého, na koho narazí: neznámí v nich naopak budí po-
dezření. V postmoderní urbánní společnosti je však setkává-
ní s neznámými pravidlem. Pokud chceme v každodenním 
životě obstát, musíme potlačit své pocity nebo je posunout 
do extrémně povrchní roviny. Pod povrchem se to však oba-
vami jenom hemží.

Přechod od komunikace k masové komunikaci (mass me-
dium) v 19. a 20. století znásobil možnosti projekce zla do 
vnějšího světa. Masová média odpovídajícím způsobem 
zredukovala analýzu sdělovaných informací (tisk, televi-
ze, internet) a zjednodušila narativy – stačí ukázat na zlo 
mimo nás.

Patologická paranoia se tak stává druhem „autonomního 
komplexu“, věnujícím se jedinému tématu a oproštěným od 
racionálního já a od filtrů logické či morální integrity. Auto-
nomní démon, nedílná součást individuální i masové psýché, 
tak promlouvá, kdy se mu zachce. Nikoli tehdy, když to vy-
žadují objektivní okolnosti.

Paranoia je antipsychologie, a proto nezáleží na tom, zda 
její sdělení spočívá v krátkém sloganu nebo v nekonečném 
manifestu. Mein Kampf, jediný Hitlerův text, je velice dlouhý, 



27

Předmluva. Postmoderní zrychlování paranoie

ale neustále opakuje jedinou prostou tezi: Německo je obětí 
komplotů a musí reagovat za každou cenu.

Podobně jako Hitler zveřejnili (online) dlouhé mani-
festy také atentátníci z Christchurche (74 stran) a z Utøye 
(1500 stran). Tyto dokumenty vycházejí z přesvědčení (po-
čáteční vnuknutí paranoie), že existují islámské „plány“ na 
ovládnutí Západu. Třebaže ani jeden z uvedených argumen-
tů není přesvědčivý, mohou se tyto texty díky internetu šířit 
mezi kompletním „virtuálním davem“. Za těchto předpokladů 
mentálně nejslabší jedinci snadno podléhají psychické infek-
ci. Pakliže je příčina všeho zla označována za vnější, napadá 
politický diskurz právě ty subjekty, které oslovuje, a utvrzuje 
je v přesvědčení, že se nemusejí obracet do svého nitra, takže 
svou slabost ani nezpozorují. Psychologie je zde definitivně 
vyloučena ze hry.

S masivním využíváním sociálních sítí zhoustla frekvence 
sdělení a společně s ní se zvýšila i jejich míra násilí. Chceme-
-li být struční, musíme reálný svět ponechat stranou a v ta-
kovém případě je snadnější vyjádřit nenávist než analyzovat 
a snažit se porozumět. V souladu s dalším psychologickým 
zákonem pak dochází k „odhalení“ osobnosti – která je uvnitř 
paranoických subjektů téměř nepřítomna – vně, totiž v ne-
příteli. Máme-li co do činění s psychicky křehkými jedinci, 
stává se pro ně tudíž fakt, že někoho nenávidí, předpokla-
dem vlastní existence.

V posledních letech se navíc velkým „globálním akcelerá-
torem paranoie“ stala pandemie. Kritika plošného očkování 
zazněla i od vážených osobností – nicméně většina spontán-
ních „antivaxerských“ skupin nevycházela ve svých tvrzeních 
z ověřitelných argumentů, nýbrž z axiomů podobných „zjeve-
ní“. Tento rys mají společný s počáteční vývojovou fází kaž-
dého paranoického dynamismu (srov. 1. kap.).

Největším multiplikátorem davové paranoie je absolutní 
zjednodušování. Veřejnost se neorientuje ve všech možných 



28

Luigi Zoja: Paranoia

podobách mediálního humbuku – týkajících se politických 
či zdravotnických témat – a jen těžko si utváří hlubší názor. 
Možnost rozlišovat je tak opět vyhrazena jednotlivcům, je-
jich schopnosti se zamyslet, jejich osamělosti.

Hérostratos, další archetyp

Vnitřní psychologický rozvoj je v postmoderním světě zane-
dbáván. Je paradoxní, že lidé se čím dál více posuzují podle 
neosobních vlastností – muži vystavují na odiv bohatství 
a moc, ženy zase operované a nákladně oděné tělo. Identita 
jednotlivce závisí rostoucí měrou na dojmu, kterým dokáže 
zapůsobit na ostatní. A tak je dnes velmi aktuální takzvaný 
„Hérostratův syndrom“. Hérostratos, celkem neznámá postava 
z antického Řecka, podpálil roku 356 př. n. l. slavný chrám 
ve svém domovském městě Efesu jenom proto, aby se sám 
proslavil. On i jeho jméno byli odsouzeni k smrti – a zabit 
měl být i ten, kdo toto jméno vysloví. Patologičtí však nejsou 
bohužel jen jednotlivci. Patologické může být i celé kolektivní 
nevědomí, kultura, jež tyto jednotlivce obklopuje. Vzpomín-
ka na Hérostratovo jméno se totiž uchovala, zatímco jméno 
stavitele Artemidina chrámu v Efesu, jednoho ze sedmi divů 
světa, upadlo v zapomnění.

À propos studená válka: americké politické myšlení zaved-
lo termín „de-terrable“ – to, čemu lze předejít vzbuzováním 
hrůzy z možných následků. Nejhorším zločinům se bohužel 
pomocí zastrašování dá zabránit jen těžko. Toho, kdo hodlá 
provést teroristický čin, jakým byl útok na newyorská „dvoj-
čata“, nezastaví žádná hrozba trestu, dokonce ani hrozba za-
bití. Atentátník se totiž ještě před činem rozhodl, že po jeho 
dokonání zemře – tímto způsobem opustí svůj anonymní 



29

Předmluva. Postmoderní zrychlování paranoie

život, dá mu smysl a zároveň se ještě proslaví. Totéž platí i pro 
téměř všechny (bývalé) studenty, kteří se dopustili masakrů 
na amerických školách. Můžeme se oprávněně domnívat, že 
muž, který od roku 2000 vládne v Kremlu – aniž by, na roz-
díl od sovětských vůdců, zastupoval jakoukoli ideologii –, je 
stižen tímto syndromem v obrovské míře. Žije v jiné dimen-
zi, kde na něj neplatí ani zastrašování.

Toto psychologické riziko se tudíž vztahuje jak na indi-
viduální, tak i na kolektivní odpovědnost. Před sedmdesáti 
lety napsal Jung o psychologii jaderného konfliktu:

Apokalypsa, která je právem zařazena na konci Nového 
zákona, jej přesahuje do budoucnosti, která je se všemi apo-
kalyptickými hrůzami na dosah ruky. K vyvolání světové 
katastrofy může stačit v neuváženém okamžiku rozhodnutí, 
k němuž dojde v nějaké hérostratovské hlavě. Nit, na níž vi-
sí náš osud, se ztenčila. Nikoli příroda, ale „genius lidstva“ 
si uvázal osudově neblahou oprátku, na níž se může kdyko-
li popravit.17

Únor 2023

17/  Jung, Antworf auf Hiob (1952), č. překlad Odpověď na Jóba, Vyšehrad, Praha 
2015, s. 103.



31

Paranoia

Paranoia



33

Paranoia

Elisabeth, která jen pokrčila rameny,  
když jí ve škole na záda napsali Mexican.

A Louisovi Dermignymu, francouzskému historikovi,  
který své děti učil v roce 1945 německy.



35

Paranoia

Tento text by neexistoval v současné podobě bez čtení, ná-
zorů a korektur řady lidí. Rád bych poděkoval alespoň těm 
hlavním, mezi něž patří Carole Beebeová-Tarantelliová, Eu-
genio Borgna, Ferruccio a Anna Cabibbovi, Marina Conti-
ová, Marco Deriu, Nicole Janigrová, Franco Livorsi, Martin 
Mumelter, Roberto Scarpa, Massimo Tafi.

Dále děkuji Caterině Grimaldiové za pomoc při sestavová-
ní seznamu literatury a Mariuccii Tresoldiové za přepisování.

Eva Pattisová mi kromě nesčetných názorů na tento text 
poskytla prostor na psaní.



37

Aiantovo šílenství

Aiantovo 
šílenství

Vítězství by s boží pomocí i nevýznamný muž přec dobyl, já 
si však tak věřím, že i bez nich získám slávu tu.
– Sofoklés, Aiás, s. 767–769

Když toto drama začíná, došlo už k tomu, co nelze odestát.
Aiás ví, že konec se blíží, a věří, že to bude jeho triumf. 

Díky nepřekonatelné síle a odvaze dostál vlastní rukou po-
vinnosti válečníka. Povraždil nepřátele. Proč by nemělo být 
zničení nepřátel jeho triumfem? Ruka se přece řídila pokyny 
jeho mysli a jeho mysl se řídila hrozným podezřením. Právě 
v té chvíli se tento hrdina zřekl faktů i rozumu.



38

Luigi Zoja: Paranoia

Aiás má jediný zájem – aby byl uznán nejsilnějším bo-
jovníkem. Jelikož je to jeho jediný zájem a on existuje pouze 
v něm, je odsouzen k životu v osamění. Řídí se svými samo-
tářskými myšlenkami.18 Absence lidí a jiných zájmů je však 
proti přirozené povaze lidské psýché, která reaguje a stávají-
cí prázdno zaplní. Osoby, které Aiás ve skutečném světě od-
mítal, se znovu objevují v jeho mysli. Odvržená skutečnost 
se znovu vynoří v podobě nočních můr a chorobných před-
stav. Promění se v nedůvěru. To, co se Aiás snažil potlačit, se 
triumfálně vrací. Aiantův psychický život je jako jedno veliké 
podezření, které co nevidět vybuchne.

To, co my, moderní lidé, vnímáme jako vnitřní obrazy, bý-
valo však kdysi chápáno jako projevy bohů. A bohové neměli 
v lásce tuto postavu, která byla silná, ale umíněná, věrná, ale 
prostá. Příliš prosté bylo její přesvědčení, že je v právu. Když 
chtějí bohové někoho zničit, začnou tím, že jej zbaví sebevlá-
dy. Aiás se tváří, že bohy nepotřebuje. Jejich pomoc odmítá.

Podobná postava – osamělá nejen na zemi, ale i na nebe-
sích – podstupuje vážné riziko. Lidský rozum se musí sklonit 
před vyššími silami. Všemohoucnost není lidská. Neome-
zená mysl oproštěná od lidí i bohů, bez hranic či ukotvení 
může zbloudit.

Už na začátku tragédie, již Sofoklés Aiantovi věnoval, bo-
hové dovolili, aby jeho nezakotvená mysl odlétla jako onen 
silný, pohrdavý a osamělý pták (aietós či aetós, orel), po němž 
jej Zeus – podle Pindara – pojmenoval.19

A Pindaros Aianta miloval, a jak ho miloval! Dokážeme 
ho pochopit, jelikož city klasického světa jsou nám tak blíz-
ké a zároveň tak vzdálené. Homér, Pindaros, Sofoklés jsou 
autory onoho hrdinského světa, ale stejně tak i jeho hrdiny, 
jeho protagonisty. Odysseus a Aiás, ale také Homér, Pindaros 

18/  Srov. Sofoklés, Aiás, 614.
19/  Srov. Pindaros, Istmické zpěvy, VI, 49–54.



39

Aiantovo šílenství

a Sofoklés jsou vzájemně propojeni. Ze svých představ o jed-
notlivých postavách si nemůžeme odmyslet obraz jejich au-
torů. Pindaros svádí souboj s Homérem úplně stejně jako 
Aiás kříží meč s Hektorem. Pindaros ve svých verších usta-
vičně napadá Homéra a vyčítá mu, že Odyssea ověnčil slávou 
a Aianta naopak znevážil.20

Aiás je kompaktní, přímočará, jednolitá postava. Jeho 
obraz se nedal nasnímat v nekonečných variacích epické 
básně. Díky vzájemnému přenosu emocí mezi Homérem 
a Odysseem – mezi autorem a postavou – je Odysseus ve vý-
sledku zosobněním složité, variabilní, přizpůsobivé povahy. 
„Kde takových je třeba,“ bude se Odysseus popisovat i mimo 
Odysseiu, „takový jsem já“.21 Tak zněla tradice. Odysseus byl 
protagonistou dlouhé básně, v níž se neustále střídají zpěvy 
a témata. Neměl být jen mužným bojovníkem jako Aiás – 
musel v sobě obsáhnout i ženskou citlivost. Odysseus se těší 
přízni Athény, bohyně důvtipu. Vlastnosti, již dovedl k doko-
nalosti a která spočívá především ve schopnosti myslet mno-
ha různými způsoby. Neupínat se k jediné věci. Odysseus je 
složitý a trochu podlý, podobně jako antičtí bohové. Odysseus 
bohy ctí a obává se jich, protože jim rozumí.

Tak se zrodila Odysseia.
Bylo by naopak nemožné napsat Aianteu. Podobně jako 

nejde složit kompletní hudební skladbu na jeden motiv. 
Aiantovi neměla být věnována báseň, nýbrž tragédie, která 
je jednotou času, místa a děje22 – vyprávění hutné stejně jako 
on. Krátké a intenzivní. A tak o něm pravděpodobně největší 
z antických dramatiků napsal pravděpodobně první ze svých 
tragédií (cca 445 př. n. l.).

20/  Srov. tamtéž, Nemejské zpěvy, VII, 20–30; VIII, 24 a dále; Istmické zpěvy IV, 
35 a dále; VI, 49 a dále.
21/  Sofoklés, Filoktétés, 1049.
22/  Srov. Aristotelés, Poetika, 7, 18.



40

Luigi Zoja: Paranoia

Sofoklés při svém prvním autorském pokusu v jediném 
díle obsáhl velikost a nemožnost tragického myšlení.

Tragické a paranoické myšlení totiž nejsou kompatibilní. 
Jsou to dva protiklady. Tragédie neměla pouze bavit, ale ta-
ké vychovávat – názorně ukázat život v jeho rozporuplnosti. 
Člověk touží konat dobro, a přitom se podílí na zlu, vůle ne-
má žádný význam, poněvadž neví, co doopravdy chce.

Aiás se nemýlí proto, že se mýlí, nýbrž proto, že je pod vli-
vem paranoie ovládán jedinou myšlenkou, netečnou k lidské 
složitosti. Jakmile se mu tato utkvělá představa vyjeví, věří, 
že pochopil zásadní pravdu.

Sebou samým – skutečným charakterem, osobností – se 
naopak stává teprve tehdy, když poprvé namísto slepého pl-
nění povinností učiní rozhodnutí. Jde o nevyhnutelně krát-
ký okamžik, poněvadž se rozhodne zemřít.

Sofoklés stvořil Aiantovu tragickou postavu tak, že jeho 
sílu a povýšenost nafoukl do titánských rozměrů.23 Pinda-
ros by měl své výčitky adresovat spíše jemu než Homérovi – 
u Homéra se totiž Aiás k bohům nikdy nechová arogantně.

Sofoklův Aiás začíná scénou z tábora Řeků obléhajících Tróju. 
Hlavní postavu nikde nevidíme, zato jsou tu Athéna a Odys
seus. Bájný rek sděluje bohyni, že byla povražděna vojenská 
zvířata. Houfy a stáda, všechno leží v kalužích krve. Proslý-
chá se, že to udělal Aiás.

Athéna klidně bere situaci do svých rukou.
Po Achillově smrti měla být jeho zbroj přidělena nejlepší-

mu z Řeků. Výběr se ihned zúží na Aianta a Odyssea. Porota 
dá přednost Odysseovi, protože ji ovládají Agamemnón s Me-
neláem, jeho odvěcí spojenci. Athéna si přála, aby z obou kan-
didátů zvítězil ten schopnější, nikoli ten silnější.24 Aiantovi 

23/  Srov. Pohlenz, 1947, kap. 12.
24/  Srov. Kerényi, 1958, s. 335.



41

Aiantovo šílenství

zase jednou uškodila jeho osamělost. Tato osamělost se však 
stává zdrojem podezření a na základě tohoto podezření roste 
počet i význam Aiantových nepřátel. Kvůli svému výlučné-
mu kultu síly má pocit, že soupeří se všemi, čímž jeho izolo-
vanost ještě zesílí. Nedůvěra plodí nedůvěru, jako v začaro-
vaném kruhu. Pokud chce Aiás v této samotě přežít, může se 
spolehnout pouze na sílu válečníka, jejímž nejskvělejším sym-
bolem jsou Achillovy zbraně. Okruh možností se v Aiantově 
mysli postupně zužuje. Achillova výzbroj už není jen odmě-
nou, získat ji už není jen jedna z mnoha možností, je to nut-
nost. Zbraně jsou všechno. A zbraně se vykupují zbraněmi.

V noci vychází Aiás ze svého stanu. S taseným mečem, 
aby zabil ty tři – Odyssea, Agamemnóna a Meneláa. Nemůže 
čekat. Ve své paranoii je totiž přesvědčen, že nepřátel je mno-
ho. V prvé řadě je tu i jeden nepřítel, který není člověk – je 
to čas. Když paranoia pojme svou ústřední myšlenku, chce 
neprodleně přejít k činu. Nepřipouští prázdná místa v mysli 
a právě tak ani v čase. Nehodlá s ničím otálet.

Jak je ale možné, že všichni tři Aiantovi nepřátelé jsou 
stále naživu a pobita jsou naopak zvířata? Athéna seslala do 
Aiantovy mysli falešné obrazy. Oči mu – jak říká – zastřela 
klamným přeludem šílenství a smrti.25

25/  Athéna je v očích moderního člověka antickým symbolem fungování 
rozumu. A první zásada rozumu zní, že v něm nemohou zůstat prázdná místa. 
Podobně jako přírodní zákony se i ty psychické vyhýbají prázdnu. Neobsazená 
místa se proměňují v houby, do nichž prosakují obrazy z nevědomí. Dokonce 
i v klidovém stavu, ve spánku, se mysl zaplňuje obrazy. Říkáme jim sny. Tyto 
potřeby lidské mysli jsou samozřejmě odedávna známy. Dnes je však rádi igno-
rujeme. Dnes se psychickým aktivitám nesnažíme porozumět, ale pokoušíme 
se je produktivně organizovat. Stále více eliminujeme fantazii a meditaci – 
činnost, v jejímž rámci se „prázdná“ mysl nechá naplnit – ze strachu, že se 
setkáme s obtížnými obrazy svého vnitřního světa. Prázdnu naší mysli čelíme 
předměty – televizí, videohrami, tiskovinami –, které nás z vnějšku zásobují 
nevyčerpatelným množstvím stereotypních a prefabrikovaných obrazů. Tím 
udržují v bezpečné vzdálenosti naše vnitřní obrazy a intenzivní pocity, jež jsou 
s nimi spojeny. Nechceme žít. Chceme se dívat a poslouchat věci napodobující 
život. Vyhýbáme se životu v první osobě.



42

Luigi Zoja: Paranoia

Aiantova mysl, jež se kvůli jeho samotářským zvyklostem zce-
la vyprázdnila, potřebovala obrazy lidí. Bohyně Athéna mu 
je poskytla. Jsou to však fiktivní obrazy. Namísto nepřátel 
pobil Aiás zvířata. Sebeklam člověka, který se příliš spoléhá 
na svou osamělost a podezření, se stal jeho pastí.

Nyní se Athéna s úsměvem obrací na Odyssea: „Vždyť ne-
přátelům smát se nejsladší je smích.“26 Paranoia své nositele 
zesměšňuje. Můžeme se na to však dívat i z obrácené perspek-
tivy – smích těch druhých dokáže vzbudit dřímající parano-
ii. Kdokoli může znejistět, když se mu druzí smějí a on neví 
proč. Smích je totiž ve skupině stejně nakažlivý jako agre
sivita. Často jde o agresivitu v jiné formě. Když podezíravý 
člověk vidí nepřátele, je tím nejstrašnějším z nich nikoli ten, 
kdo je ozbrojen mečem, nýbrž ten, kdo se směje. Ale odhaluje 
podezření nepřátele, nebo je naopak vytváří? Dante o stovky 
let později ztvárnil podobný perzekuční blud: „Právem by se 
Žid smál a řek: zlom vaz!“27 Ještě než křesťanovo pochybení 
stihne boží trest, dostane se mu posměchu od Žida.

Neschopnost se smát je nejstarším ukazatelem paranoie. 
Schopnost smíchu je nejpřirozenější obrana proti této choro-
bě – nikoli bezdůvodně je tradičním nástrojem obrany židov-
ského národa, věčné oběti paranoických záchvatů. Okradený, 
který se směje, jak pravil Shakespeare, sám okrádá zloděje.28

Řečtí dramatici ve snaze o vyváženost střídali bolest, subli-
movanou ve smutné moudrosti tragédie, s konflikty, subli-
movanými v osvobozujícím smíchu komedie. Tragédie a ko-
medie se měly uvádět společně. Kómos (odtud komedie) byla 
skupina (původně ponocujících a poněkud opilých mladíků) 

26/  Sofoklés, Aiás, 79.
27/  Dante, Ráj, 5, 81.
28/  Srov. Shakespeare, Othello, I, 3, 207–208: „Zloděje okrádá, kdo se mu směje, /  
sám sebe jen, kdo želí bez naděje.“ (The robbed that smiles / steals something from 
the thief / he robs himself that spends a bootless grief.)



43

Aiantovo šílenství

nakažená kolektivním entuziasmem. Vyváženost komedie spočí-
vá rovněž v proměně zničujícího posměchu v moudrý a sho-
vívavý úsměv.

V Aiantově dramatu však smích nemůže být vykoupen 
úsměvem. My, diváci této tragédie, víme, že směšná – po-
strádající introspekci, zvědavost, femininní citlivost – je  
Aiantova mysl. Aiantova mysl je v podstatě prázdná. Jelikož 
prázdno se dle přírodních zákonů musí zaplnit, zmocní se 
ho pocit, že se něco chystá. Něco nového a neznámého, čemu 
jeho mysl nedůvěřuje, ale na co se – jelikož to má zapotře-
bí – spoléhá. Čeká a jeho napětí roste. V určité chvíli tomu-
to prostému člověku postačí, když se mu nabídne nepřítel, 
a on se paradoxně uklidní – nebo také rozzuří, poněvadž pro 
něho to v nastalé situaci znamená totéž. Hlavně že už nežije 
v nejistotě. Už se nemusí tak strašně namáhat, aby pochopil, 
co se děje. Zjednodušující mechanismus paranoické logiky 
funguje spolehlivě: přítomnost nepřítele vše vysvětluje. Z po-
dezření, že došlo ke spiknutí, se stane jistota.

Athéna volá na Aianta, který je ve stanu: „Hle, Aiante, já 
volám tě už podruhé! […] Též mi pověz, zdali meč jsi řádně 
smočil v krvi řeckých vojáků?“ „Tím mohu chlubit se a neří-
kám, že ne. […] To tak, že nikdy už mě trápit nebudou! […] 
Ať oloupí mě teď, již mrtví, o mou zbroj!“ „Nu buďsi, a jak 
dál syn Láertův – jak s ním jsi přitom naložil?“ „Ten fešák 
sedí, paní, uvnitř, spoutaný.“ „Co dřív chceš učinit neb co 
tím vyzískat?“ „Dřív přivážu ho k sloupu stanu v ohradě… 
[…] a až mu zkrvavím hřbet bičem, zahyne.“ Poté se Aiás 
vrací do stanu.29 Athéna s ním nechtěla mluvit, jen ho před-
vést Odysseovi. Scéna se uzavírá krátkým dialogem Odyssea 
s bohyní. Dialogem, který se už netýká Aianta, nýbrž kaž-
dého lidského osudu.

Dřív to vypadalo, jako by Aiás žil spořádaným životem. 

29/  Sofoklés, Aiás, 89–117.



44

Luigi Zoja: Paranoia

A přitom bohové během okamžiku zničí jeho existenci. Jsme 
jenom stíny, jež může vymazat jedno rychlé gesto. Člověk ne-
má být nikdy pyšný na to, jaký je! Odysseus dochází k po-
znání, že soucítí s osudem svého protivníka, a tím truchlí 
i nad svým vlastním.30

Minula noc. Pláž a krajinu mysli znovu ozářilo světlo. Aian-
tova družka Tekméssa už byla o masakru zpravena, ale neví, 
odkud se vzala pobitá zvířata. Sbor tvořený Aiantovými mo-
řeplavci to ví, ale netuší, kdo je usmrtil. Tekméssa rozmlou-
vá s námořníky a všichni se tak dovtípí, co se stalo. Tragická 
pravda je odhalena v celé podobě.

Když Aiás spatřil krev, krev a kusy zvířat, začal přemýš-
let, co se vlastně přihodilo, a dozvěděl se to od Tekméssy. 
I jeho válečnická čest je nyní rozsekána na kusy. Dočista se 
zesměšnil. Nejsilnější rek pozvedl meč proti kozám a jeh-
ňatům. Nesnesitelná představa. „Jen vizte, jaká vlna, vlna 
zdvižená bouří krvavou, kolem mne se kupí! […] Nuž usmrť-
te mě též!“31 Ze všeho nejhorší je však pomyšlení, že se mu 
teď přátelé smějí.

Aiás se vzpamatoval z paranoie teprve po vraždění: a tak 
ho toto probuzení neosvobodí, nýbrž uvězní ve věčném ža-
láři výčitek.

Obrací se k Tekmésse a žádá ji, aby mu přivedla jejich sy-
na. Něžně k němu promlouvá a přeje mu, aby byl nositelem 
dobrých vlastností svého otce, ale měl větší štěstí než on. 
Tekméssa hovoří s Aiantem, připomíná mu radosti rodinné-
ho krbu, životních jistot, lásky. To vše se rodí ze vztahu a ve 
vztahu: pokud zemře on, zůstane jí i dítěti jen bolest a hanba. 
To jsou však lidská slova toho, kdo žije uprostřed lidí a je-
jich složitého světa. Takové řeči jsou Aiantovi naprosto cizí.

30/  Srov. tamtéž, 118–133.
31/  Tamtéž, 350–360.



45

Aiantovo šílenství

Zaprvé nežije uprostřed lidí, ale sám, pohroužen do své 
nedůvěry a vyznávaje kult jedné jediné věci. Ten, kdo žije 
mezi lidmi, zažívá i kolektivní povinnosti, které je sdružují: 
společné hodnoty, jako je například úcta k rodině. Kdo však 
žije v nedůvěře, není obklopen lidmi, nýbrž soupeři. A jedi-
nou povinností, kterou máme vůči soupeřům, je porazit je.

Aiás v sobě navíc popírá všechny psychické vlastnosti, 
které označujeme jako femininní; nedokáže pochopit ženu 
ani vzbudit ve své mysli jiné než válečnické city. Sofoklés ve 
svém příběhu tuto situaci vyjadřuje pomocí jasných symbolů. 
Tekméssa – jak to bylo v mykénské společnosti běžné – by-
la válečnou kořistí a teprve poté se stala Aiantovou družkou 
a matkou jeho syna. Aiás se k ní však stále chová jako k ot-
rokyni. Vydává jí rozkazy. Pokouší se u ní najít jakousi útě-
chu, ale nedokáže s ní vést dialog – a možná je přesvědčen, 
že toho není hodna. Spojení se ženou je plodem síly a stejně 
tak je i Aiantův vztah k nejženštějším částem vlastní osoby 
pouze otázkou síly, moci. Je třeba je podrobit mužné vůli, jíž 
je jako jediné povoleno se projevit. Aiás se nestará o femininní 
vůli, která navazuje vztahy, vyžívá se v estetice či lásce, hrách 
či náboženských slavnostech – o vše, co podle Perikla stvořili 
právě Řekové, aby zahnali smutnou náladu.32

Zdá se, jako by se tragická atmosféra po tomto velkém utr-
pení pročistila.33 Aiás nás překvapuje. Moudře promlou-
vá sám k sobě. Tvrdí, že je třeba ctít rodinné vztahy, dělat 
to, co je pro rodinu správné. Všechno je relativní. Po bouři 
následuje klid. Po noci den, po létě podzim. A stejně tak 
je třeba mít na paměti, že z nepřítele se může stát přítel 
a z přítele nepřítel.

Aiás nade vše toužil, aby mu Řekové, jeho lidé, darovali 

32/  Srov. Thúkýdidés, Dějiny peloponéské války, II, 38, I.
33/  Srov. Sofoklés, Aiás, 646 a dále.



46

Luigi Zoja: Paranoia

Achillovu zbroj. Posledního daru se mu naopak dostalo od 
nepřítele, od Hektora. To je výmluvný a symbolický fakt, pro-
tože se Aiantova mysl něčemu otevírá a něco přijímá pouze 
ve vztahu k protivníkovi. Nikoli vlivem přátelství či lásky. Po 
vznešeném souboji Aiás Hektorovi daroval svůj pás a Hektor 
Aiantovi svůj meč.34 Aiás nyní prohlašuje, že jej na skrytém 
místě zahrabe do země. Dary od nepřátel přinášejí jen zmar, 
dodává. My, kteří mu nasloucháme, si však nejsme zcela jis-
ti, zda jde skutečně o zmar.

Tato slova vyvolávají v divákovi tragédie rozpolcené, ne-
jednoznačné pocity. Tragická ironie – jak si žádá její poslá-
ní – je vyjádřena v promluvě, která může být potvrzením 
zcela opačných výkladů.

Aiás už nehovoří o smrti a krvi. Že by se smířil s osu-
dem? Naráží na skutečnost, že se smířil sám se sebou? Zřekl 
se myšlenek na sebevraždu? Aiás mluví v náznacích, nejasně. 
Tak to v tragédiích často bývá, cílem je udržet naši pozor-
nost. V tomto případě jde však o hlubší příčinu. Aiantovo 
šílenství pramení z jeho osamělosti a podezření. Chceme-li 
je pochopit, musíme – podobně jako autor tragédie – najít tu 
správnou indicii a podívat se na ně z odstupu. Nedat tolik 
na doslovnou řeč, nýbrž proniknout do logiky jeho narážek, 
dvojznačností, nepřímých odkazů.

Do Aiantovy mysli se totiž možná vloudila lidskost a právě 
ta ho mohla svést ke shovívavému pohledu na rodinu, věr-
ného nepřítele (Hektora), nepřátelsky nakloněné Aiantovy 
spojence (Odysseus, Agamemnón, Meneláos) – poněvadž je 
správné, že city se střídají podobně jako roční období. Když 
má někdo jediný cit, je nepřirozeně sám – když se navrátí me-
zi lidi, začne se v něm opět střídat hněv a láska.

Aiantova slova by však zároveň mohla být slovy člověka, 
který se s konečnou platností oddal podezření a smrti – protože 

34/  Srov. Ilias, VII, 206–310.



47

Aiantovo šílenství

po odhalení pravdy se Aiantovým největším nepřítelem na 
život a na smrt stal Aiás sám. V jeho prostém, celistvém světě 
musí nutně existovat nepřítel, jehož je třeba zničit. A po od-
halení jeho kolosálního, směšného omylu si stud a čest žá-
dají, aby byl jejich původce zničen. „Buď čestně žít má, nebo 
čestně zemřít ten, kdo šlechetný je muž [ve smyslu ‚člověk‘, 
pozn. překl.],“35 připomíná Aiás. Je na nás, abychom rozhodli, 
zda je tento člověk skutečně člověkem, jelikož zákony, jimiž 
se řídí jeho život či smrt, se vztahují výhradně na něho, ni-
koli na společenství či milovanou osobu.

Už brzy se v této tragédii dozvídáme, že meč má být za-
ražen do země, aby něco – nikoli člověk, nýbrž mořský břeh, 
půda, příroda, do níž se člověk po své smrti navrací – drželo 
jeho rukojeť, až na něj Aiás nalehne a nechá se probodnout. 
Nejprve je třeba pohřbít rukojeť meče, aby pak mohl být po-
hřben jeho majitel. V tuto chvíli už víme, že předchozí chvála 
všeho, co se střídá, byla chválou konečnosti a rovněž chválou 
konce. Aiás už osaměl ve své vlastní smrti a vidí kolem sebe 
jen to, co má krátké trvání.

Zatímco se hrdina vzdaluje po pláži, přichází posel. Při-
pomene nám, že to, co má krátké trvání, může být i ku pro-
spěchu věci. Věštec Kalchás předpověděl, že Athénin hněv, 
proměnlivý stejně jako všechny emoce bohů, bude Aianta 
stíhat jen po dobu jednoho dne. Stačí, když přežije dnešek, 
a zítra bude opět volný.

Dnes se bohyně ještě zlobí, protože Aiás urazil bohy. Když 
opouštěl rodinný dům, otec mu kladl na srdce: „Milý synu, 
oštěpem hleď zvítězit, však vždycky s bohem vítězit!“ A on? 
„Ach, otče,“ odpověděl, „vítězství by s boží pomocí i nevý-
znamný muž přec dobyl, já si však tak věřím, že i bez nich 
získám slávu tu.“ A v boji řekl Athéně, jež k němu přistoupila, 
aby ho povzbudila: „Ó paní, jiným Řekům přispěj! Tam, kde 

35/  Sofoklés, Aiás, 479.



48

Luigi Zoja: Paranoia

já však stojím, nepronikne nikdy nepřítel.“36 Toto smýšlení 
přesahuje lidskou míru a to bozi nikdy neodpustí.37

Vše se odehraje velice rychle. Aiás ještě před rozbřeskem 
zarazí do země meč a zpečetí svůj osud. Loučí se s mořský-
mi břehy a okolní přírodou – tento člověk nemá žádné další 
lidi, kterým by dal sbohem. Žádá bohy, ať zařídí, aby jeho 
tělo našel bratr Teukros a aby byli Agamemnón s Meneláem 
potrestáni. Nato se zabije. Kvůli podezření, osamělosti a tou-
ze po titulu nejlepšího válečníka, jeho jediném životním cíli, 
jsou Aiantovy myšlenky jednotvárné – při odchodu ze života 
přeje jiným opět jenom smrt.

Kdo se naopak snažil smrti vzdorovat životem, byl Hektor! 
Jde o vůbec nejlidštější postavu v krutém světě epické tvorby. 
Byl silný, nejskvěleji vládl mečem, ale pokaždé jej třímal s not-
nou dávkou citu. Jako jediný z válečníků Iliady nebojoval ani 
tak za slávu, jako spíš proto, aby uchránil Tróju – ženy a dě-
ti ve městě – před vražděním Řeků, k němuž by jistě došlo. 
Hektor nepřežil, ale jeho cit ano, jelikož přemohl osamělost 
a podezření, které s ní jde ruku v ruce. Hektorův meč je tedy 
velkolepým symbolem. Aiás však jeho rukojeť zarazí do země 
a čepelí si proklaje hruď: použije meč opačně. Převrácení sym-
bolických procesů se s tragickou pravidelností vyskytuje u para- 
noiků v každé době: v mysli vyzbrojené podezřením se kreativi-
ta symbolů mění v destruktivitu, životodárný proces ve smrtící. 
Důkazy nám neposkytuje ani tak psychiatrie, jako spíše historie.

Aiás získá zpět svou čest, ale s konečnou platností se ode-
vzdá smrti: zřekne se pozornosti svého okolí, po níž možná 
nevědomě – víc než po čemkoli jiném – toužil, když chtěl 
být obdivován. V souboji popsaném v Iliadě spojuje Aianta 
s Hektorem osud smrti. Hektora proto, že patří k Trójanům 

36/  Sofoklés, Aiás, 767–769.
37/  Srov. tamtéž, 748–777. 



49

Aiantovo šílenství

předurčeným k porážce a vyhlazení. Aianta proto, že se sám 
vyloučil ze středu Řeků, kteří přitom zvítězili.

Také dary, které si vymění, se stanou nástroji smrti. Hek-
torův meč, jenž bránil život trójských dětí, přinese Aiantovi 
smrt. A Achilles strhne z těla poraženého Hektora pás ne-
porazitelného Aianta. Připne jím trójského hrdinu ke svému 
vozu, učiní z něho zvířecí trofej a cválá s ním tak dlouho, 
dokud ho neusmýká k smrti.38

Do závěru tragédie zbývá ještě několik scén. Na jevišti se ob-
jeví Teukros, Aiantův nevlastní bratr, který se postará o obřad-
né uložení do hrobu. Tekméssa zoufale naříká nad mrtvolou 
muže, jehož milovala. I v nás vzbuzuje tento muž, který doká-
zal tak málo milovat, soucit, ba dokonce láskyplnost. Nebylo 
by bývalo lepší, kdyby místo vzdorování bohům zkusil otevřít 
náruč lidem? Možná však ani jeho nikdy nikdo neobjal, byť 
symbolicky. Teukros se bojí přinést tuto zprávu otci Telamóno-
vi: „Vždyť vlídněji on neumí se usmát ani ve štěstí.“39 Začínáme 
tedy tušit, v jak pochmurném rodinném prostředí ten nezdolný 
obr vyrůstal. Z jakého emocionálního chladu nejspíše prame-
nila jeho podezíravost, kvůli níž po citové stránce zcela zakrněl.

Agamemnón podotýká, že to, co činí muže mužem, není 
síla těla, nýbrž síla rozumu.40 Společně s bratrem Meneláem se 
pokoušejí zabránit rituálnímu pohřbu člověka, který je chtěl 
zabít. Jen ať jeho tělo roztrhají psi a ptáci!

Nato zasáhne sám Odysseus, Aiantův nejzavilejší nepřítel. 
Ví, že každý jednou zemře. Tváří v tvář smrti jsou pohřební 
obřady posledním, křehkým vykoupením. S nečekanou mír-
ností je prosí, aby je Aiantovi neupírali, a nakonec oba pře-
svědčí, aby nepotupili mrtvého ani samotnou smrt.

38/  Srov. Sofoklés, Aiás, 1131 (s. 506): Sofoklova verze je krutější než podání 
této scény ve XXII. zpěvu Iliady.
39/  Sofoklés, Aiás, 1011 (s. 506).
40/  Srov. tamtéž, 1250 a dále.



50

Luigi Zoja: Paranoia

Kapitola 1
Co je 
paranoia?

Individuální (klinická) paranoia

Proto má pečlivé respektování duševních faktorů význam pro 
obnovu rovnováhy nejen v individuu, nýbrž i ve společnosti; 
jinak destruktivní tendence snadno získají převahu.
– Carl Gustav Jung, Teoretické úvahy o podstatě duševna, 
1954

Nikde není psáno, že nepřítel skutečně existuje. […] 
Nezbytným předpokladem války, příčinou války není 
nepřítel, nýbrž imaginace.
– James Hillman, A Terrible Love of War, 2004



51

1. Co je paranoia?

Paranoia je slovo z řecké antiky. Nóos znamená rozum, para 
mimo, vedle. V teorii se vztahovalo na mysl, která překraču-
je obvyklou sféru.41 Tento pojem označoval ve skutečnosti již 
v antickém Řecku delirantní mysl, ale nebyl tak důležitý ja-
ko dnes. Do moderního diskurzu jej uvedla teprve německá 
psychiatrie 19. století.

V politice se slovo „paranoia“ často používá ke kritice pro-
tivníků, třebaže jen málo z těch, kteří tak činí, by dokázalo 
vysvětlit, co vlastně znamená. Jen vzácně se tohoto pojmu 
používá naopak v sebekritickém smyslu. Občas se to stávalo 
na protestních shromážděních v roce 1968. Když se rozruch 
vymkl kontrole, stávalo se, že kdosi zakřičel: „Soudruzi, ne-
buďme paranoidní!“ Po této výzvě nenásledovalo nutně ticho, 
ale coby homeopatická sebekritika dokázala vyvolat zdání 
jakéhosi obecného souhlasu. Nikdo však už nezvolal: „Sou-
druhu, co je to paranoidní?“

Definice

Psychopatologie klasifikovala tuto poruchu poměrně jednot-
ně. Přečtěme si nejznámější definice.

Podle lékařského slovníku The American Heritage Stedman’s 
Medical Dictionary je paranoia:

1. psychotická porucha, která se vyznačuje systematickými blu-
dy, především perzekučními či velikášskými, bez výskytu jiných 
poruch osobnosti;
2. forma extrémní a iracionální nedůvěry v ostatní.42

41/  Tento rozdíl originálním způsobem převzal Hampsey (2004), který rozlišuje 
mezi pojmy paranoidic – stavem strachu a deliria – a paranoic, obecnějším stavem 
kreativní a expanzivní mysli schopné vizí a přesahů mimo obvyklou sféru.
42/  Kol. autorů 2002, heslo paranoia.



52

Luigi Zoja: Paranoia

Také další významný americký text zdůrazňuje, že „delirantní 
systém je u paranoie důkladně uspořádán a má svou logiku“.43

Bleuler ve své učebnici podotýká, že

mimo delirantní systém a vše, co se k němu vztahuje, jsou para-
noikova logika a jeho myšlenkové procesy, podle našich výzkum-
ných možností, celistvé. […] Diagnóza paranoie není vždy lehká. 
Nemocní vědí, které z jejich myšlenek jsou považovány za pato-
logické, a dokážou je skrývat či potlačovat tak, aby se vždy našel 
někdo, kdo by byl ochoten přísahat na jejich duševní zdraví.44

Podle neméně klasického Jaspersova spisu:

Neporušená rozlišovací schopnost, přísná kritika a vynikající 
schopnost myslet nebrání [paranoikovi] v tom, aby byl přesvěd-
čen o obsahu svých delirantních představ. […] Nechybí mu rozlišo-
vací schopnost nutná k rozpoznání různých zdrojů našeho vědění, 
ale dovolává se svého zdroje, ať už je nadpřirozený, či přirozený.45

Podobná slova najdeme i ve francouzské psychiatrii:

Tento typ delirantní osobnosti se vyznačuje jasným a spořá-
daným psychickým životem, […] a systematickou a „rozumně 
uvažující“ strukturou delirantní fantazie.46

Paranoia je bohužel „popelkou psychiatrie“, jak upozorňuje 
jiný text, který pokračuje takto:

Vzhledem k tomu, že motivem jednání paranoického sub-
jektu je výhradně touha potvrdit svá podezření, nemohou být 
jeho kognitivní schopnosti, jež jsou obvykle normální a nad-
průměrné, zárukou zdravého realistického úsudku.47

43/  Day a Semrad 1978, s. 245.
44/  Bleuer 1955, s. 554 a 558.
45/  Jaspers 1913, s. 214.
46/  Ey, Bernard a Brisset 1960, s. 129.
47/  Palermo 2004, s. 37.



53

1. Co je paranoia?

Už v roce 1895 – tedy ještě před založením psychoanalý-
zy – definuje Freud paranoii jako:

[I] […] špatné nasazení psychického mechanismu, velice často 
používaného v normálním životě: mechanismu přemístění nebo 
projekce. Pokaždé když dojde k vnitřní změně, máme na výběr, 
zda ji přisoudíme vnitřní, nebo vnější příčině. Pakliže nám něco 
brání v tom, abychom akceptovali vnitřní původ, samozřejmě se 
upneme k nějakému vnějšímu. Za druhé jsme zvyklí sledovat, 
jak ostatní naše vnitřní stavy odhalují (na základě mimických 
projevů našich pocitů). Z toho pramení normální blud o stře-
du pozornosti a normální projekce. To vše je normální, dokud 
si zachováváme vědomí naší vnitřní změny. Pokud na ni ovšem 
zapomeneme a zůstane nám pouze část sylogismu směřující ven, 
pak máme paranoii, včetně nadhodnocování toho, co o nás li-
dé vědí, a toho, co nám lidé udělali. Co z toho, co sami nevíme 
a nedokážeme si připustit, o nás vědí ostatní? Právě v tom spočívá 
špatné nasazení mechanismu projekce za účelem obrany.48

Každá z definic pocházejících od nejrůznějších psychiatric-
kých škol nás beze změny a neochvějně jako sama paranoia 
odkazuje na tu nejstarší, kterou Francouzi používali už na za-
čátku 19. století: folie raisonnante nebo folie lucide. Každá úvaha 
o paranoii nám připomíná, že paranoia náleží zároveň dvěma 
myšlenkovým systémům: rozumu a bludu. Je nekonečně složitější 
vypudit z mysli paranoii než jiné duševní poruchy, protože paranoia 
se umí maskovat jak uvnitř paranoikovy osobnosti jako celku, který 
nemá s šílenstvím naprosto nic společného, tak i před okolními sub-
jekty. To, co vidíme, je jen malá špička ledovce postrádajícího 
logiku, na němž může ztroskotat jakékoli plavidlo rozumu.

Duševní porucha neznamená přísně definované a ucelené 
obtíže. Jsou to spíše „styly postrádající logiku“, jejichž roz-
sah se na nekonečné škále může pohybovat od normálnos-
ti až k šílenství. Jejich těsné sousedství je však u paranoie 

48/  Freud 1895, s. 38.



54

Luigi Zoja: Paranoia

největším důvodem ke znepokojení. Mezi duševně nemocnou 
a zdravou osobou neexistuje skok, nýbrž kontinuita. I myš-
lení blázna však obvykle sklouzává od „normality“ k bludu 
jen postupně a tento přechod lze u paranoika vysledovat ob-
zvlášť těžko. Pozorovatel se často domnívá, že může zachovat 
klid, protože se nachází v bezpečné zóně, a přitom je to ve 
skutečnosti jinak.

Zdá se, že ze všech duševních poruch se dá paranoia nej-
méně přisoudit biologickým příčinám. To na jednu stranu 
znamená, že biologická léčba s velkou pravděpodobností ne-
bude mít úspěch, a na druhou stranu, že je nadmíru těž-
ké rekonstruovat její původ, jelikož je psychologického rázu 
a každá psychika je variabilní stejně, jako se od sebe liší jed-
notlivé existence.

Paranoia se navíc projevuje později než ostatní duševní 
poruchy. Křehká bytost paranoika neustále odkládá životní 
problém, s nímž se nedokáže vypořádat. Dokud může, od-
souvá jej dopředu, do budoucnosti. Když by si nakonec měla 
uvědomit, že už se její život nezmění, vytlačí svůj problém 
vně tak, že si vymýšlí překážky a projevy nepřátelství nebo 
mu přisuzuje přehnané rozměry. Paranoia se tak často projeví 
teprve kolem čtyřicítky nebo ještě později: u osob, které se už 
dávno začlenily do běžného života a nyní začínají dávat naje-
vo mírnou podezřívavost, jež však obvykle bývá posuzována 
jako užitečná obezřetnost. Co je na tom špatného, když nám 
pojišťovák ve středním věku dokáže dopodrobna vyjmenovat 
rizika, která nám hrozí? Nebo když se lékař s dlouholetými 
zkušenostmi začne obávat neviditelných nemocí a doporuču-
je nám nekonečnou sérii vyšetření? Jejich nedůvěřivost nám 
nepřipadá nijak patologická, spíše jako známka profesiona-
lity. Jejich paranoia je integrována do života.



55

1. Co je paranoia?

Babiččina kávová konvička

V určitých případech se deformace myšlení projeví obzvlášť 
pozdě. Jako příklad nám poslouží jedna stařenka.

Jedna čtyřicetiletá paní, která měla dost svých vlastních 
problémů, se láskyplně starala o svou babičku, vdovu, jež žila 
v zapadlé vísce a časem měla čím dál větší sklony izolovat se 
od okolního světa. Vnučka jí chtěla zajistit každodenní pé-
či, proto ji navštěvovala, a nadto našla vždy nějakou mladou 
dívku, která byla ochotna s babičkou bydlet. Pokaždé když se 
však vnučka vrátila do města, začaly jednotlivé dívky vzbu-
zovat v babičce nedůvěru, ač byly ochota sama.

Dívky se snažily se stařenkou navázat vztah a také vnést 
do tichého bytu kdesi v kopcích trochu života. Jedna kupří-
kladu ve vitrínce uviděla kávovou konvičku a pronesla: „To je 
ale hezká konvička!“ Babičky se ihned zmocnilo podezření: ta 
konvička se jí líbí nějak moc, co kdyby ji ukradla. A tak kon-
vičku schovala. Uběhlo několik dní a babička dostala chuť na 
šálek kávy. A jelikož zvyk je železná košile, což platí zvláště 
u starých lidí, hledala ve vitrínce svou konvičku – paranoický 
rys v babiččině temperamentu byl sekundární a sporadický, 
ale roli hrálo i to, že podezřívání dívky a uschování daného 
předmětu byly události poměrně nedávné a bez významu, na 
jaké staří lidé snadno zapomínají. V tuto chvíli se však znovu 
přihlásila ke slovu paranoická osobnost, která si své pode-
zření potvrdila právě na základě premis, jež sama vytvořila. 
„Konvička už tu není, takže ji někdo ukradl.“

V jistém smyslu skutečně došlo ke krádeži: konvičku od-
stranila babiččina „nepoctivá“ část, ta, která klame především 
sebe samu. Jenomže babička, která si tuto složku své osob-
nosti neuvědomovala, trvala na svém: vnučka jí musí najít 
jinou dívku, protože tahle je zlodějka.



56

Luigi Zoja: Paranoia

Hypotézy o příčinách

Psychiatrie předpokládá, že paranoii propadají zejména zdán-
livě adaptovaní, avšak vnitřně křehcí jedinci. Jejich křehkost 
by mohla mít původ v raném dětství poznamenaném citovým 
chladem nebo konflikty: takové najdeme v Hitlerově i Stali-
nově životě. Řada subjektů by na podobné utrpení reagovala 
kompenzačně, rozvíjením rigidních, chladných, realitě čas-
to vzdálených a formálně logických myšlenkových procesů.

Podle Melanie Kleinové absolvuje mysl v prvním roce ži-
vota přechod mezi schizo-paranoidní a depresivní pozicí. Zatímco 
dítě v prvních měsících poměrně volně pláče nebo vyjadřuje 
vztek, začíná se v druhé polovině roku přemáhat. Podle této 
teorie přestává projektovat veškerou agresivitu: částečně ji obrací 
proti sobě a buduje tak základy budoucích pocitů viny, ale ta-
ké odpovědnosti, s níž se musí vyrovnávat každý dospělý. Jde 
však o psychologické pozice, nikoli o pevně předurčené fáze. To 
na jednu stranu znamená, že tento vývoj (přechod k depresivní 
pozici) se nemusí zdařit. Na druhou stranu se myšlenka po-
zic podobá myšlence archetypů, z níž vycházíme: nejde o mo-
menty překonávané absolutním způsobem, ale o psychologic-
ký potenciál, k němuž mohou zpětně vést určité situace, a to 
i v dospělosti. Pokud jde o naše téma, mohou násilné okolnos-
ti, podobné těm, jež byly v raném dětství nesnesitelné, znovu 
aktivovat schizo-paranoidní postoje. Když k tomu dojde, stane 
se subjekt agresivním, a jelikož mu činí obtíže přijmout osob-
ní odpovědnost, projektuje veškeré zlo do druhých.

Právě tato teorie předesílá téma, s nímž se budeme i na-
dále setkávat: paranoický potenciál je přítomen v každém 
obyčejném člověku, v každé fázi jeho existence, ať už se na-
chází v jakékoli společnosti.49 A okolní prostředí má moc jej 

49/  Jeden velký filozof prohlásil: „Každý jedinec v sobě může objevit prvky 
stihomamu.“ (Russell 1930, s. 105–106).



57

1. Co je paranoia?

aktivovat. Právě tímto nebezpečím se na těchto stránkách 
hodláme zabývat: „Zrůdy existují, ale je jich příliš málo na 
to, aby představovaly skutečné nebezpečí, obyčejní lidé jsou 
nebezpečnější.“50

Všudypřítomnost paranoie

Duševní nemoci obvykle vnímáme jako něco odlišného a dě-
sivého. S těmi, kdo jimi trpí, můžeme mít soucit, ale zároveň 
k nim pociťovat i odstup a nedůvěru. Když se však na para-
noii podíváme zblízka, vzbudí v nás zpočátku dojem, že jde 
o pokračování našeho normálního způsobu myšlení, přesněji 
řečeno naší potřeby vše vysvětlovat. Paranoia se v odlehčené 
verzi prodává a kupuje každý den na ulici, nikoli v psychi-
atrické léčebně. Není to naprosto odlišný způsob myšlení. 
Každý typický myšlenkový proces je v nás potenciálně pří-
tomen. A výjimkou není ani pokušení odmítnout vlastní 
odpovědnost a přisoudit zlo jiným. Jakýsi vnitřní hlas nám 
napovídá, že je to v našem zájmu. Existuje v každém z nás, 
byť v sebeslabší a sebeskrytější formě.51

Spíše než jako na nemoc budeme tedy na paranoii pohlížet 
jako na eventualitu, kterou má každý v sobě: jako na archetyp 
ve smyslu Carla Gustava Junga. Mýtu propůjčila postavy jako 
Aiás či Othello a dějinám osobnosti typu Hitlera či Stalina. 
Tento psychologický rys se však může projevit kdykoli u ko-
hokoli. V každém z nás existuje malý Hitler.

Paranoik je obvykle inteligentní a vždy „kritický“. Je scho-
pen i satiry. Jelikož je však jeho základním problémem chybě-
jící sebedůvěra, je jeho kritika slepou uličkou, není flexibilní. 

50/  Levi 1976b, s. 198.
51/  Nevelký počet studií o přítomnosti paranoických myšlenek v běžné popu-
laci napovídá, že se mohou vyskytovat stejně často jako obsesivní myšlenky či 
symptomy úzkosti. Srov. Freeman a kol. 2005.



58

Luigi Zoja: Paranoia

Může se uchýlit až k sarkasmu nebo nenávisti; nikdy však k se-
beironii, protože se obává, že kdyby kritizoval sám sebe, mohl 
by se zničit. Nemůže přehodnotit své postoje, poněvadž by se 
rozplynul v nicotě. Proto neumí odpouštět: to by totiž zname-
nalo svobodu a tu nepřipouští ani u ostatních, ani u sebe.52

Bleuler popisuje paranoika takto:53 Ambiciózní, avšak ne-
jistý a nepříliš nadaný mladík celý život sní o tom, že udělá 
kariéru. S přibývajícími roky si ale musí přiznat, že naděje 
na úspěch se vzdalují. Jeho vnitřní křehkost mu nedovo-
luje nahlédnout do jeho nitra a uvědomit si své nedostat-
ky. Kompenzační použití logiky, které v sobě pěstoval už od 
dětství, ho ponouká, aby tyto překážky projektoval ven, aby 
vykonstruoval jejich „důvody“. Tímto způsobem interpretu-
je paranoik chování druhých stále více skrze filtr nedůvěry. 
Jeho mysl stále podrobněji zkoumá všechny detaily. Často 
v něm nevidíme paranoika, nýbrž obsedantního neurotika. 
S pečlivostí sobě vlastní probírá všechno do nekonečných po-
drobností. Tuto jeho schopnost obdivujeme: „Bůh je v ma-
ličkostech“, praví jedno staré rčení. Ne vždy si však uvědo-
míme skrytá rizika: „Ďábel je v maličkostech“, upomíná nás 
další pořekadlo.

Když se paranoika na něco zeptáte a on má za to, že vás 
může přesvědčit, zahrne vás detailními informacemi. Často 
se však spokojí jen s narážkou – dá najevo, že on „zná prav-
du!“. Zároveň ale ví, že by mu ostatní mohli špatně porozu-
mět, a proto se zbytečně nevystavuje riziku. Postupně ztrácí 
city a zdokonaluje se jako stroj, až si nakonec vybuduje ra-
cionálně věrohodný systém postavený na konspiraci, kterou 
proti němu zosnovala neustále se zvětšující koalice nepřátel, 
jíž se z tohoto důvodu říká „paranoidní pseudokomunita“.54

52/  Srov. Canetti 1960, 7. kap: Moc odpuštění.
53/  Srov. Bleuler 1955, 2. č., 3. kap., III b.
54/  Srov. Cameron 1959.



59

1. Co je paranoia?

Charakteristika

Nyní si shrneme typické rysy paranoie.
Těžký paranoik si konstruuje konspirační teorii, protože 

tímto způsobem dostává jeho utrpení zdánlivý smysl, a při-
tom kompenzuje některé zásadní slabiny. Na prvním místě 
prolomí svou samotu, která je cirkulárně zároveň příčinou i ná-
sledkem jeho podezíravosti, pomocí fantazie, že je v centru 
všeobecné pozornosti (vztahovačný blud). Na druhém místě 
dlouho popíraný pocit osobní nedostatečnosti nachází zdánlivě 
definitivní východisko v opačné fantazii o vlastní velikosti: 
právě proto, že si čím dál více lidí začíná uvědomovat jeho 
cenu, musí se proti němu ze žárlivosti spojit a zabránit, aby 
jeho zásluhy došly ocenění. V tomto typickém případě se te-
dy prolínají také nejčastější „vedlejší“ komponenty paranoie: 
megalomanie a závist, jež jsou připisovány protivníkům, ale ve 
skutečnosti náleží subjektu.

Podezření trvale prostupuje paranoikovu mysl. Nemusí 
být nutně nepodložené, ale v každém případě je přemrštěné 
a zkreslené. Může se stát, že podezíraná osoba je skutečně pa-
ranoikovým soupeřem, ale proto ještě nekonspiruje, aby zniči-
la toho, kdo ji podezírá. Přítomnost a počet nepřátel mají při 
podezření tendenci se množit, i když chybí motiv. U nejtěž-
ších forem paranoie jsou vnímáni všude: tak vzniká syndrom 
obklíčení a přesvědčení, že subjekt je obětí komplotu. Pokud se 
potom paranoikovi stane nějaká křivda, reaguje nepřiměřeně: 
jeho reakce je přehnaná, protože je přesvědčen, že zmíněná 
křivda je pouze začátkem perzekuce.

Každá úplná forma paranoie je logická konstrukce vysta-
věná na delirantním jádru a zfalšovaném základním předpokladu. 
S paranoikem lze diskutovat o logické části jeho myšlení, ale 
ústřední část, ač jasně mylná, zůstává bez diskuse a nelze ji 
korigovat. Má přednost před logikou. Nepatří do racionál-
ní, nýbrž do životně důležité sféry. Je to podmínka, kterou 



60

Luigi Zoja: Paranoia

subjekt potřebuje k životu. Může žít bez logiky – to dělá 
spousta lidí –, ale nemůže se vzdát života. Má svou bezpro-
střední pravdu, jež nepotřebuje ospravedlnění, ale na druhou 
stranu všechno ospravedlňuje.

Zvláštním, ale častým příkladem falšování základního 
předpokladu je převrácení příčin. Kvůli paranoické podezíra-
vosti nechala stařenka zmizet svou kávovou konvičku, jak 
jsme viděli. To jí však poskytlo absurdní důkaz, že ji někdo 
jiný ukradl: zmizení, následek její nedůvěry, se stalo její pří-
činou. U těžkých případů se toto převrácení stabilizuje, získá 
trvalou cirkularitu. Opačné důkazy tento proces nevyvrátí, ale 
naopak jej jako v začarovaném kruhu udržují při životě.

Paranoické výklady se tímto způsobem dál množí: to, co 
by jim dokázalo odporovat, pokaždé narazí na převrácenou lo-
giku a stane se potvrzením. Tímto způsobem se aktivuje další 
charakteristický rys této poruchy, autotropie: jakmile se para-
noia spustí, je živnou půdou sama sobě.

Další rozhodující charakteristikou je perzekuční projekce – 
paranoik připisuje protivníkovi destruktivní sklony.55 Toto 
tvrzení jej formálně opravňuje k agresi; zároveň ulehčuje od 
pocitů viny, pokud se jí paranoik dopustí.

Je pravděpodobné, že v této fázi si delirant nechává všech-
ny své výklady pro sebe. To je další charakteristický rys para-
noie – téměř „posvátné“ tajemství, jímž obestírá svá přesvědče-
ní, svou „víru“. Jednou z variant tajemství je – jak už jsme se 
zmiňovali a jak uvidíme zvláště u Stalina – narážka (anglic-
ky innuendo, latinský výraz vyjadřující „učinit náznak“, i bez 
mluvení). Kvůli ní přetrvává nedorozumění a cesty k dalším 
interpretacím jsou otevřené. Paranoická narážka se však ne-
omezuje na „sdělení bez sdělení“ – zahrnuje rovněž hrozbu 

55/  Podle Canettiho pociťuje paranoik potřebu vypudit ze sebe v každém pří-
padě destruktivitu, kterou má uvnitř (1972a, s. 115–116). Podle teorie Kleinové
 paranoik setrvává ve schizo-paranoidní pozici raného dětství.



61

1. Co je paranoia?

a výzvu na souboj. „Mezi těmi, kteří mě poslouchají,“ im-
plikuje, „je nepřítel. Ví, že hovořím k němu a že proti němu 
budu bojovat.“ Paranoik ve své samotě nevědomě hledá je-
dince, kteří se mu podobají. A díky této promluvě je vyláká 
z úkrytu – posluchač, jenž je rovněž nadměrně podezíravý, 
dojde k přesvědčení, že narážka platí jemu, ačkoli jej k para-
noikovi, který ji vyslovil, neváže žádný vztah. Delirant tak 
nachází svého bližního.

Jak už jsme viděli u Aianta, vypadá to, jako by se sku-
tečnému paranoikovi dostalo interpretačního vnuknutí – jeho 
vysvětlení pro něj mají povahu víry.56 Delirantní představa 
je pravdivá, poněvadž je postavena na úroveň náboženského 
zjevení.57 A zjevenou pravdu v rámci náboženské víry nelze 
měnit, protože eventuální změna by nebyla korekcí, nýbrž 
kacířstvím.

Vezměme si jednoduchý, ale devastující příklad. Hitler 
v Mein Kampfu tvrdí, že křížení ras způsobuje neplodnost a ne-
moci.58 Neměl pro to žádný důkaz a ani se to nepokoušel do-
kázat (dnes víme, že patologie mohou vznikat naopak právě 
kvůli nedostatečnému genetickému mísení populace). Hitler 
však v Mein Kampfu kapitolu po kapitole posedle rozebírá his-
torické a politické události tak, aby implikovaly tuto „prav-
du“. Bez tohoto neotřesitelného základního předpokladu by 
se neobešel. Je výrazem jeho vědomého kréda, ale zároveň 
také jeho největší a nepřekonatelné nevědomé obavy – Hit-
ler totiž, jako mnoho paranoiků, trpěl fobií z kontaminace. Di-
verzitu jen těžko snášel (což dokazuje i jeho minimalistický 
vztah k ženám, druhému pohlaví). Paranoická fobie vyžaduje, 
aby byla diverzita oddálena a popřípadě zničena.

56/  Hillman navrhl radikálně korigovat „koncepci zjevení a bludu, která je 
udržuje oddělené, a [vycházet] naopak z předpokladu, že blud je vždy zjevením 
a zjevení je vždy bludem“ (1985, s. 63).
57/  Srov. Mariani 2005.
58/  Srov. Hitler 1925, s. 311.



62

Luigi Zoja: Paranoia

Perzekuční rysy může samozřejmě mít i skutečné vnuknu-
tí, právě proto, že existuje kontinuita mezi běžnými a para
noickými myšlenkovými procesy. Tolstoj ve své Zpovědi z roku 
1879 shrnuje vnitřní proměnu, která ho trápila po padesátce 
a v jejímž rámci se z něho stal fundamentalistický, ale an-
tiklerikální křesťan, předchůdce komunismu a ekologických 
hnutí. V nejhlubší krizi, když ještě nedokázal dohlédnout na 
druhý břeh, sužovala tohoto spisovatele nefalšovaná existenč-
ní paranoia. Než se mu nakonec podařilo zformulovat a do 
všech důsledků procítit své nové krédo, totiž ve svém životě 
nejen nespatřoval žádný smysl, ale měl také dojem – jak se 
zmiňuje ve čtvrté kapitole své knihy –, že život je sadistický 
žert, který mu připravil nějaký skrytý a zvrhlý nepřítel.

Všechny symptomy paranoie jsou na sobě navzájem závislé 
a mohou se střídat, čímž ještě více utužují začarovaný kruh. 
Tajemství může být důsledkem podezření, že někdo má zlé úmy-
sly. Z tohoto podezření zase pramení další častý charakteris-
tický rys: puntičkářská posedlost, s níž paranoik rozvíjí plány na 
poražení nepřátel. Tyto destruktivní plány jsou automaticky 
projektovány do protivníka, o němž se předpokládá, že konspi-
ruje. Odtud se rodí nutnost jej zničit, ba dokonce zaútočit jako 
první, aby se předešlo jeho záměrům. Pro paranoika je preven-
tivní útok taktikou, díky níž může uhodit na nepřipraveného 
protivníka, a zároveň jde o předem vykonanou spravedlnost. 
Pokud už obě strany třímají zbraně, dostane i neparanoická 
osoba nápad zaútočit dříve než ten druhý. Paranoia však do-
káže plánovat daleko do budoucnosti. Pokud se paranoikovo 
přesvědčení extrémně vyhrotí, je schopen vykonat i preven-
tivní vraždu dítěte. Likvidace mužského potomka, jenž by se 
mohl stát panovníkem, je dokonce jedním ze zakladatelských 
mýtů jak v pohanské, tak i v monoteistické mytologii – Úra-
nos svrhával své právě narozené děti zpátky do útrob jejich 
matky, Kronos je polykal, Herodes nařídil vraždění neviňátek.



63

1. Co je paranoia?

Paranoik dokáže s nekonečnou trpělivostí čekat na vhod-
nou příležitost, aby mohl napadnout „nepřítele“. Když však 
přejde k činu, mění se trpělivost, již snad naivní pozorovatel 
zaměňoval s umírněností, v nápodobně extrémní netrpělivost, 
jako by si nyní paranoik musel vynahradit dlouhé čekání. Pa-
ranoický spěch je následkem dlouho zadržovaného přehnaného 
podezření a nevědomé projekce. Jakmile je jednou práh pře-
kročen, agresivita vybuchne s nebývalou rychlostí.59

Jiným obrazem vystihujícím paranoické zrychlení je obraz 
šikmé plochy. Je jasné, kam vede paranoikova cesta – v každém 
případě se svažuje. I když po ní subjekt může kráčet poma-
lu, v určité chvíli dojde k bodu, kdy je sklon příliš prudký: 
už se nemůže zastavit a řítí se dolů, přičemž nad sebou stále 
více ztrácí kontrolu.

Myšlenkovým procesům paranoika vládne rigidnost. Je-
ho vnitřní svět je zkamenělý. Celá jeho identita závisí na 
vnějšku. To s sebou přináší také křehkost – nemůže si dovolit 
ustoupit protivníkům ani o krok, protože jinak by měl po-
cit, že neexistuje.

Paranoia vychází z mylných předpokladů, a proto je už od 
počátku sebeklamem. Mezi paranoikovým přesvědčením – 
už od základu vědomě nezpochybnitelným – a následující-
mi šílenými činy existuje absurdní koherence. Dokud přežívá 
její formální důslednost, prochází se paranoia nerušeně po 
chodníčcích každodenního života. Jednoho dne však zničeho-
nic vzorný syn, dbající na společenské konvence i rodičovská 
očekávání, usmrtí své rodiče, aby je ušetřil trýznivého zjištění, že 
jenom předstíral, že skládal všechny zkoušky a úspěšně ab-
solvoval studium. Bezúhonný úředník, který se obává ztráty 

59/  Konrad Lorenz ve svých prvních studiích o agresivním instinktu (1963) 
použil „hydraulický model“ – jako by se voda zadržovaná v přehradě najednou 
vypustila. V našem případě by však přemrštěnosti a rychlosti paranoické reakce 
odpovídal spíše „ohňový model“ – první plamínek už hoří a ve vhodnou chvíli 
podpálí veškerou hořlavinu. Srov. Mentzos 1993, s. 34.



64

Luigi Zoja: Paranoia

zaměstnání, zastřelí svého nadřízeného a spáchá sebevraždu, 
aby se vyhnul propuštění.

Paranoia je takříkajíc antipsychologičtější než jiné duševní 
poruchy, jelikož je jedinou formou fungujícího myšlení, která 
vylučuje veškerou sebekritiku. Paranoické myšlení je zároveň 
logické i nemožné, celistvé i rozporuplné, lidské i nelidské. Je 
to tragická maska, která však nezakrývá tvář hrdiny, nýbrž 
tvář radikálně nejisté bytosti, jež klame i sama sebe. Pokud 
chceme porozumět jejím procesům a přihlédneme-li k těm-
to analogiím, měli bychom se kromě psychiatrických spisů 
zabývat také postavami tragédií.

U paranoiků nucených se rozhodovat, čemuž by se jejich 
zjednodušené myšlení nejraději vyhnulo, často narážíme na 
tragické váhání končící smrtí. Popis takového stavu nachází-
me v postavě Kreonta. V Sofoklově Antigoně projektuje tento 
bájný thébský král nejprve do svých stráží a poté do věštce 
Teiresia chtivost, jíž naopak trpí výhradně on sám. Touto 
cestou dospěje k přesvědčení, že lžou; a že jsou za lhaní pla-
ceni. Nedokáže se smířit s tím, že mu říkají pravdu. Tímto 
způsobem se zbaví jak jejich pravdy – tím, že ji popře –, tak 
i vlastní zlovolnosti, protože ji připíše jim.

Události ho však postupně donutí k ústupu. „Ach, měním 
ztěžka jen svůj úmysl!“60 přiznává s upřímností, která by ho 
ve skutečnosti měla zavazovat i k připuštění naprostého ne-
dostatku sebekritiky, zbytečné destruktivity, existenční osa-
mělosti. „Kreontův syndrom“ znamená váhání, které vede až 
na hranici šílenství. Subjekt se zpravidla nepřikloní k pravdě, 
s výjimkou situací, kdy to okolnosti nevyhnutelně vyžadují. 
A také v tomto případě může dát paranoik přednost odcho-
du ze scény, to jest smrti nebo definitivnímu zešílení. Kreón 
není kompletní paranoik jako Aiás. Obývá dva světy, jež se 
letmo dotýkají. Jeho syndrom – váhání mezi rozumností, 

60/  Sofoklés, Antigoné, 1096.



65

1. Co je paranoia?

která vede zpět do reality, a paranoickou interpretací, jež ve-
de k izolovanosti – je tragicky lidský, poněvadž podobnou 
situaci zažil téměř každý z nás.

Paralyzující pochybnosti najdeme i na rozhodujících roz-
cestích moderních dějin. V červenci 1914 se musely evropské 
mocnosti rozhodnout, zda se omezí na diplomatická jednání, 
nebo zahájí první světovou válku. V Solženicynově podání61 
je car Mikuláš postavou plnou křehké lidskosti, v neustálém 
zajetí nelíčené úzkosti z utrpení, které by přinesla válka. Ne-
ví, zda je lepší pokračovat v dialogu s bratrancem Vilémem, 
německým císařem, nebo naopak mobilizovat armádu, jak si 
přejí ministři a zástupci vojska. Car je ponechán svému osudu 
a ustavičně si vyměňuje telegramy s Berlínem, dokud jej tlak 
nedostane tam, kde je plocha příliš šikmá a už není možnosti 
návratu. Solženicynův Mikuláš je svým způsobem jakýsi An-
tikreón, který by v případě pochybností raději vyslechl svůj 
protějšek nežli sám sebe. Zahrnuje v sobě dvojí potenciál člo-
věka: smysl pro zodpovědnost, ale také, bohužel, nedůvěru, 
jejímž prostřednictvím projektuje vinu do protivníka; touhu, 
aby ten první získal převahu, a slabost, kvůli níž nakonec 
podlehne tomu druhému – protože je to o tolik jednodušší.

Kulturní a morální aspekty

Duševní poruchy není těžké definovat, ale je těžké jim po-
rozumět. Za tímto účelem je nezbytné, abychom se do nich 
vcítili a uvědomili si, že se mohou týkat i nás. Citovali jsme 
zde definice z nejlepších učebnic psychopatologie, ale ty mo-
hou v horizontu několika dalších generací působit překonaně. 

61/  Srov. Solženicyn 1971. Toto dílo je považováno za beletrii, ale Solženicyn 
podnikl rozsáhlé rešerše v tehdy dostupných archivech – jak doma, tak v exilu –, 
aby vznikla historicky podložená práce.



66

Luigi Zoja: Paranoia

Způsob, jímž psychiatrie popisuje paranoii, nám připadá pře-
vážně negativní. Jako obrazy namalované malířem majícím 
strach ze zla, který se zřekl možnosti pochopit, co maluje. Je-
likož nejde o nemoc podléhající neměnným chemickým zá-
konům, ale jedná se spíše o psychologickou reakci na obtížné 
okolnosti, pokusíme se prozkoumat její vztah k dějinám. Ač-
koli duševní poruchy nejsou nutně produktem určité společ-
nosti, jsou jím jejich definice. Tato relativita má obzvláštní 
význam u paranoie, jež vzniká v určitých historických pod-
mínkách a projevuje se právě narušeným vztahem k okolí. 
Jak vidíme, většina psychiatrických definic paranoie se však 
bohužel situuje mimo dějiny.

Svět je záhada, kterou se snažíme objasnit. Od doby, kdy jej 
za nás přestalo zkoumat boží oko, se stalo nutností klást si 
otázky a formulovat hypotézy, jež byly dříve nadbytečné. Pří-
činné souvislosti, které si paranoik bez přestání buduje, jsou 
v první řadě oprávněnou reakcí na oprávněnou potřebu po-
rozumění.62 Teprve poté postupně vybočují z míry, stávají se 
z nich dogmata, pravdy šířené oním bohem, jehož nahrazu-
jí. Právě tehdy přestává být privatizovaný boží hlas otázkou 
teologie a začíná být otázkou psychiatrie.

Z tohoto pohledu je paranoia rovněž iracionálním – a ne-
integrovatelným – reziduem pozitivistické a psychoanalytické 
revoluce. Pozitivismus a psychoanalýza si v nadšení z vlastní-
ho úspěchu nárokovaly schopnost vidět a vysvětlit vše, i to, 
co není vidět, a to i tehdy, když má vysvětlování reduktivní 
účinek (namísto aby význam událostí rozšířilo, omezuje jej). 
Mnoho revolucí v kognitivní oblasti fungovalo jako droga, na 
které se vytváří závislost. Naše myšlenkové procesy ji i nadále 
užívají. Paranoik je často někdo, kdo se vyžívá ve vysvětlování 
příčinných souvislostí a nedokáže se bez něj obejít.

62/  Srov. Hillman 1975, s. 238.



67

1. Co je paranoia?

Skutečná paranoia trpí disproporční potřebou vysvětlovat 
a interpretovat, již nelze nijak korigovat. Na tomto deformo-
vaném základě projektuje shluky emocí mimo subjekt. Ze-
jména velice disciplinované či puritánské osoby, vychované 
k tomu, aby své vnitřní konflikty nedávaly najevo ani samy 
sobě, po překročení určité meze začínají proměňovat vlastní 
vnitřní antagonismy ve fantazie, které považují za objektivní 
úvahy, čímž veškerou zodpovědnost vytlačují ven. Avšak ve 
chvíli, kdy hovoříme o zodpovědnosti – nikoli o chybějící zod-
povědnosti, jak tomu obvykle bývá u duševních nemocí –, 
si musíme přiznat, že se začínáme vzdalovat psychiatrickým 
vysvětlením a přesouváme se na půdu objasnění morálních. 
K tomuto tématu se vrátíme v poslední kapitole.

Podobně jako pomluva, s níž je v morální rovině struktu-
rálně příbuzná, má i paranoia viditelné účinky, především bě-
hem času. Obnáší obrovskou konkrétní odpovědnost. V jejím 
průběhu vychází na povrch spíše amorálnost, již je třeba ko-
rigovat, než fakt, že jde o nemoc, která se musí léčit. Pomluva 
je typ obzvlášť závažné lži, jejímž účelem je ostouzet a útočit. 
Bezprostředně se řadí do kategorie morálních problémů, protože 
pomlouvač si obvykle uvědomuje, že lže, a židovsko-křesťanská 
tradice pomluvu zvlášť silně odsuzuje (srov. Leviticus, 19, 16).63 
Paranoia je naopak lež, jíž subjekt věří a s jejíž pomocí tragicky 
klame sám sebe. Způsob uvažování paranoika může obsaho-
vat rovněž mnoho pravdivých prvků. Zásadně však lže o lid-
ské povaze, jelikož protivníkovi upírá lidské vlastnosti s cílem 
zredukovat jej na viníka. Nezajímá jej nic jiného.

63/  Extrémní příklad projekce a paranoické cirkularity nám v tomto ohledu 
nabízí opět Hitler. V Mein Kampfu nejprve věnuje celé kapitoly pomlouvání 
Židů a poté tvrdí, že vymýšlet si falešná tvrzení za účelem pomluvy je jedna 
z tradičních charakteristik židovství (1925, s. 253). U Hitlera je velice těžké 
stanovit hranici mezi mylným tvrzením, které bylo vymyšleno ve zlém úmyslu, 
a mylným tvrzením založeným na skutečném přesvědčení. Srov. níže, 8. kap., 
koncepce mýtománie.



68

Luigi Zoja: Paranoia

Podle známého rčení má lež krátké nohy, to jest nemůže 
to dotáhnout daleko. Paranoik má podobně jako lhář strach, 
že čím více vyčkává, tím spíše vyjde jeho podvod najevo. Čas 
je jeho nepřítel. V krátkodobém horizontu se mu jeho pře-
svědčení může potvrdit. Avšak dříve či později ho čas kon-
frontuje s fakty a usvědčí ho ze lži. 

Kolektivní paranoia  
(historicko-kulturní)

Pomatenost je u jednotlivců vzácností – ale u skupin, stran, 
národů a časů pravidlem.
– Friedrich Nietzsche, Mimo dobro a zlo, 1886, 
aforismus č. 156 (s. 77, Aurora 1998)

Vládce se musí obávat všeho.
– Honoré de Balzac, Maximes et pensées de Napoléon, 
1838, maxima č. 276

Paranoická infekce ve společnosti

Kolektivní paranoia je bohužel proces analogický k moderní pop-
kultuře. Dnešní masový konzumerismus na rozdíl například 
od lidové kultury středověku nepovzbuzuje člověka, aby o so-
bě pochyboval a pěstoval v sobě pocity viny, ale dělá pravý 
opak – ponouká nás, abychom si užívali všechny vymoženos-
ti, které nám doba dává k dispozici. Automaticky předpoklá-
dá, že na to máme právo, protože naše svědomí je v pořádku. 
Není schopen smutku, jelikož není ochoten si cokoli odříci. 
Zde vychází najevo morální slabost moderní éry, která jinak 



69

1. Co je paranoia?

prospívá po ekonomické i technologické stránce. Její pochyb-
nosti nejsou zpracovány s dostatečnou hloubkou a trpělivostí. 
A tak nejsou odstraňovány, nýbrž pouze potlačovány.

Pochybovat je však univerzální lidská potřeba. Při první 
konkrétní příležitosti pochybnost opět vyjde na povrch – ale pro 
nedostatek výchovy k sebekritice může být pouze projektována do dru-
hých. A za této situace nachází pomoc v hlavním spojovacím 
článku moderní společnosti: v prostředcích masové komu-
nikace, které – jelikož jsou už ze své podstaty populistické – 
nepovzbuzují ke zkoumání vlastního nitra, což by vedlo k při-
jetí odpovědnosti, nýbrž nutí k hledání viníků mimo sebe.

Myšlenková kontaminace davů v dějinách často fungovala 
jako obrovský multiplikátor paranoických přesvědčení.

Záměr preventivně se zbavit nepřítele je konstantním úka-
zem národního socialismu. Absurdní disproporcionalita vyvo-
lává laviny zla, zvětšující se samy od sebe (to jest vybavené 
schopností autotropie) – Ženevské konvence stanovují, že oku-
pující autorita má udržovat pořádek pomocí válečných tres-
tů, ale nacisté nechávali za každého zabitého Němce střílet 
čím dál více osob. V nich samých i v okupovaných popula-
cích se ustavičně rozmáhala nenávist, teror a paranoia. Do-
konce ani nacismus však nevyvodil nepřiměřenost masakru 
v Ardeatinských jeskyních (deset popravených rukojmích za 
jednoho mrtvého německého vojáka) z ničeho. Evropané čas-
to používali nepřiměřené tresty k zastrašování afrických ot-
roků i původních obyvatel jiných kontinentů. Uchylovaly se 
k nim jak koloniální mocnosti, tak i Američané při dobývání  
Divokého západu. S cílem co nejrychleji vyhubit indián
ský kmen Jukiů v Kalifornii bylo v roce 1895 povražděno 
240 mužů, žen a dětí jako odplata za usmrcení jednoho ko-
ně.64 Předpokladem této schopnosti vyhlazovat celé populace 

64/  Srov. Kiernan 2007, s. 355–356.



70

Luigi Zoja: Paranoia

bez zjevných pocitů viny je právě skutečnost, že jejich životy 
nejsou vyvažovány životy jiných lidí, nýbrž zbožím či zvířa-
ty. Hitler a nacisté tyto příklady svědomitě napodobovali, 
třebaže se jim ne vždy dokázali vyrovnat.65

Jak uvidíme v kapitole věnované první světové válce i v ka-
pitole o Hitlerovi, byla pro německý militarismus minulého 
století rozhodující fobie z obklíčení. Stejnou roli však sehrála i při 
deportaci Arménů osmanskou říší, vedoucí k jejich genocidě.

Teorie sociálního darwinismu o přirozeném výběru národů 
(mylný základ plíživé kolektivní paranoie bílých, zárodek hitle-
rismu a stalinismu) během 19. století hlásaly, že „podřadné“ 
rasy jsou předurčeny k zániku. Avšak právě těmito prohláše-
ními už uváděly do pohybu „negativní selekci“ (kolonizace, 
vyvlastňování, vyhánění, masakry), jež tomuto zániku na-
hrávala: násilí v historii vycházelo tudíž z tohoto počáteční-
ho dogmatu, ale nakonec cirkulárně posloužilo i k dokázání 
jeho pravdivosti.

Z toho je zřejmé, že převrácení příčin ovládá politickou pa-
ranoii ještě více než tu individuální. Je-li nabídnuto masám, 
které je následně uvedou do praxe, stává se z něj cirkulární 
jev. Kolektivní dimenze je umocní a promění v nepřetržitou 
katastrofu.

Řada německých akademiků začala v roce 1938 těžit vý-
hody z vyloučení svých židovských kolegů, kteří do té doby 
působili na významných univerzitních postech. Brzy došli 
k přesvědčení, že Židé jsou cizorodým tělesem, a postavili se 
na stranu „árijské vědy“.66 Poté se tato cirkularita rozšířila na 
válečné události.

65/  Srov. Plumelleová-Uribeová 2001, I a II. Pokud jde o přímý vliv (rekon-
strukce jsou nepřesné, ale důvěryhodné), který měly dřívější genocidy na Hitlera, 
zvláště vyhlazení původního obyvatelstva Severní Ameriky, srov. níže, 4. kap., 
č. 21 a 8. kap.
66/  Srov. Kershaw 2000, s. 132–133; a Klempererovy deníky 1995, zápis ze 
dne 12. července 1938.



71

1. Co je paranoia?

V září a říjnu 1939 dobyla německá vojska Polsko. Hitler 
pozorně sledoval hlášení o jejich postupu a osobně se odebral 
na okupovaná území. Zde bez větší námahy dospěl k názoru, 
že bída a nepořádek, v nichž žije tamější populace – což byly 
následky německé okupace –, jsou spíše důkazem její podřadnos-
ti: stala se z nich tedy příčina vyvlastňování a represí, jež naří-
dil provádět.67 Goebbels zhlédl filmové záběry z ghett, kde byla 
situace Židů ještě horší než u běžných Poláků. Vyvodil z nich 
důkaz o jejich nepředstavitelné degeneraci.68 Úryvky z těchto 
snímků poté zařadil do rasově propagandistického filmu Věč-
ný Žid 69, společně s dalšími fantazijními informacemi. S jejich 
pomocí opovržlivě prezentoval mylné základní teze, na nichž 
se později zakládala kolektivní paranoia: Židé, ačkoli tvoří jen 
1 % světové populace, prý ze 47 % kontrolují trh hazardních 
her, z 82 % organizované krádeže a z 98 % prostituci (jíž byl, 
jak uvidíme, asexuální Hitler přímo posedlý).

Stalin, který se toho od Hitlera hodně naučil, za svým 
německým protějškem v ničem nezaostával: oba diktátoři 
zahajovali ty nejvíce ohromující válečné operace v obsesiv-
ním utajení.

Během druhé světové války odletěl Hitlerův zástupce 
Rudolf Hess tajně do Velké Británie v klamné naději, že An-
gličany přiměje k uzavření spojenectví. Pro vrcholně podezří-
vavého sovětského diktátora však nebylo spojenectví možným 
výsledkem této cesty. Ne, bylo její příčinou – anglicko-němec-
ký pakt už byl za jeho zády uzavřen a Hessův let byl záro-
veň důkazem i výsledkem. Stalin Angličanům nedůvěřoval 
a paradoxně (snad i proto, že byl stižen podobnou patologií) 
věřil víc Hitlerovi. Když ho britské tajné služby informovaly, 

67/  Srov. Kershaw 2000, od s. 244.
68/  Srov. tamtéž Kershaw označuje podmínky v polských ghettech za „bezmála 
genocidní“ (s. 249).
69/  Srov. Hippler 1940.



72

Luigi Zoja: Paranoia

že se ho Hitler chystá napadnout, jeho mylná přesvědčení se 
absurdním způsobem potvrdila. To Angličané s ním mají nepřá-
telské záměry a důkazem je fakt, že se ho snaží dezinformovat. 
Z této osobní paranoie vyplynula jedna z nejznámějších histo-
rických událostí: neuvěřitelná vojenská nepřipravenost jedné 
z nejvyzbrojenějších zemí světa všech dob, Sovětského svazu.

Dosti podobným „lucidním šílenstvím“ ospravedlňovaly 
italské teroristické skupiny sedmdesátých a osmdesátých let 
své vraždy. Věděly, že jejich protistranou jsou masové sdělo-
vací prostředky: mohou zesílit paranoii, nebo přivést publi-
kum zpět k rozumu. Proto střílely na novináře. Na ty pra-
vicové proto, že byli pravicoví; ale beze všeho i na ty druhé, 
kteří nebyli pravicoví, protože „se schovávají za nálepkami 
‚demokratů‘ a ‚levičáků‘, s jejichž pomocí matou masy, aby 
je mohli infiltrovat“70 – paranoia už každopádně rozhodla, že 
všichni kolem jsou nepřátelé. Tímto tématem se budeme za-
bývat v kapitole závěrečných úvah. Tento způsob uvažování 
opět vykazuje překvapivé podobnosti se Stalinem.71 Absurd-
ní koherence překonala prostorovou i časovou vzdálenost 
a v kompaktní podobě přežila coby uzavřený myšlenkový systém 
neschopný porozumění v jakémkoli ohledu, jelikož již v zá-
kladních dogmatech abstraktně vyčerpal všechny možnosti.

Pro zločinné chování je typická nutnost zavraždit více 
osob, než bylo předpokládáno. V individuální rovině je ta-
to situace mistrovsky popsána ve Zločinu a trestu: Raskolni-
kov plánoval vraždu lichvářky, ale je nucen zabít i její ne-
očekávanou návštěvnici. Člověka by na první pohled mohlo 

70/  Brigata XXVIII marzo 1980. Srov. také Tobagiová 2009, s. 131, kde autorka 
probírá prohlášení, v němž byla oznámena vražda jejího otce, známého poli-
tického komentátora a předsedy novinářské organizace Ordine dei Giornalisti 
della Lombardia.
71/  To zjevně potvrzuje známá formulace Rossany Rossandové: italské teroris-
tické skupiny a přežitý stalinský komunismus prý náleží do jednoho „rodinného 
alba“ (Rossandová 1978, s. 1). Úryvky z jejího článku jsou k dispozici na řadě 
internetových stránek a v mnoha knihách, např. Zavoli 1992, s. 78.



73

1. Co je paranoia?

napadnout, že něco podobného se stalo i Hitlerovi a Stalino-
vi – jakmile jednou začali s hromadným vražděním, nedo-
kázali už přestat. Hitler a Stalin však nebyli jenom zločinci, 
nýbrž i paranoici. Neplatí pro ně ani „Raskolnikovova po-
lehčující okolnost“. Jejich masakry jsou něco, s čím počítali 
už od začátku. Nešlo o nečekané důsledky (následné zločiny, 
protože jakmile je jednou prolita krev, je těžké přestat): šlo 
o preventivní zločiny.

Původ paranoického impulzu

Psychická aktivita musí už od svého počátečního animálního 
stadia spočívat v projevování nedůvěry a podezření.

Srnec překotně prchá z mýtiny do houští, jakmile ve svém 
zorném poli zahlédne stín. V devíti případech z deseti půjde 
o větev houpající se ve větru, nikoli o masožravce. Příroda to 
však zařídila tak, aby zvíře hyperreagovalo: těch devět zbyteč-
ných útěků představuje jeho bezpečnostní rezervu. Pokud se  
devětkrát zmýlí a prchne, když to zrovna není nutné, jen  
se mu trochu zrychlí tep; pokud se zmýlí v tom, že neuteče, 
když to zrovna nutné je, doplatí na to životem.

Paranoia může být pokračováním animální funkce naší 
mysli. U člověka se z ní však stává i snaha vytvořit si odstup 
od zla tím, že je přisoudíme nepříteli. „Kulturních doplňků“ 
našeho instinktu může být nekonečně mnoho: úvahy „doka-
zující“ nutnost tento instinkt preventivně zničit, propaganda 
prezentující jej jako něco nelidského a tak dále.

V průběhu evoluce se mysl na cestě ke svému aktuálnímu 
fungování pomalu pokoušela vytvořit souvislosti mezi vjemy, 
stimuly a obrazy, které se v ní utvářejí. Myšlenkové asociace 
se tak postupně vyvíjely ve vysvětlení, příčinné souvislosti. 
Stimuly vyvolávaly čím dál méně automatické reakce a čím 
dál více vědomou a – alespoň zdánlivě – racionální odezvu. 



74

Luigi Zoja: Paranoia

To však vůbec neznamená, že podobné myšlenky, ač je sdílí 
většina, odpovídají pravdě – po stovky let například převažo-
valo podezření, že určité ženy jsou nefalšované „čarodějnice“.

Paranoické násilí davu se liší od paranoického násilí jed-
notlivce, jelikož vzájemné potvrzení jeho správnosti brání to-
mu, aby bylo vnímáno jako zločin, a ruší pocity viny. „Kolek-
tivní vášeň je nesrovnatelně mocnějším impulzem ke zločinu 
a ke lži než jakákoli individuální vášeň. V takovém případě 
nedochází ke vzájemné neutralizaci škodlivých impulzů, ale 
naopak k jejich vzájemnému umocňování donekonečna. Ta-
kovému tlaku nedokáže prakticky nikdo vzdorovat, s výjim-
kou skutečných světců.“72

Podmínky člověka v předmoderní společnosti se v mno-
hém neliší od podmínek divokého zvířete, které musí nedů-
věřovat, aby přežilo. Instinkt přežití je nabádá, aby se obávalo 
přírody, jež je každopádně silnější než ono. Také během utvá-
ření civilizace, nově navrstvené na přírodu, tento „faktický 
stav“, tj. právo silnějšího, dlouho převažoval nad právní sku-
tečností. Dokonce i poté, co právní skutečnost konečně vstu-
puje v platnost, může jít pouze o právo opravňující silnějšího, 
aby měl vrch nad slabším „legální“ cestou.

Člověk tedy opouští přirozený stav cestami, které vůbec 
nevyžadují, aby se vzdal podezření, nýbrž aby je diverzifiko-
val a tříbil.

V první fázi musí svou nedůvěru, jež původně platila sil-
nějším tvorům a přírodě, postupně přenést na svého bližní-
ho – z člověka se stává jeden z mála tvorů, který zabíjí pří-
slušníky vlastního druhu. Pocestný se při chůzi opírá o hůl. 
Pečlivě se však rozhlíží do dáli, aby se nesetkal s pocestným, 
jenž se opírá o kopí. Podobně jako se srnec zdržuje na okraji 
mýtiny. Na rozdíl od srnce se však nespoléhá jen na svůj in-
stinkt, který by ho zahnal do houští a vrátil by ho tak o krok 

72/  Weilová 1957, s. 28.



75

1. Co je paranoia?

zpět. Neomezuje se na pouhou reakci. Předem kalkuluje, na 
kterých cestách mu nejspíše hrozí nebezpečná setkání, aby se 
jim mohl vyhnout. Předcházení nebezpečí zabírá ve vývoji lid-
ské mysli stále větší prostor.

V druhé fázi, uprostřed komplexních a organizovaných 
civilizací postavených na dodržování nesčetných zákonů, se 
riziko zabití na ulici snižuje. Objevují se však nové hrozby, 
které nejsou spojeny s ryze fyzickou silou – člověk může být 
marginalizován, zneužíván či klamán v sociální, ekonomické 
i kulturní rovině. Na jedné straně, pod ochranou nejzáklad-
nějších práv zaručujících fyzickou nedotknutelnost, se musí 
naučit důvěře a nevycházet ozbrojen. Na druhé straně si mu- 
sí naopak vypěstovat nedůvěru spočívající v čím dál kompli-
kovanějších preventivních strategiích. Noví pocestní se tak 
setkávají s novými hrozbami právě v komplexních pravidlech 
ekonomického a sociálního života, dopravy, zásobování, zdra-
votní péče. Normy pro uzavírání smluv, pravidla silničního 
provozu, protipožární směrnice, pojišťovací klauzule, příbalo-
vé letáky u léků, výčty složení potravin dnes dosahují takové 
délky, až máme dojem, že se to v nich přímo hemží nečeka-
nými nástrahami a nesrozumitelnými formulacemi. Jako by 
se pravidla vzniklá proto, aby se předešlo nebezpečím, sama 
změnila v nedefinovatelná nebezpečí.

Současné podmínky života ve městech deformují instinkty

Jeden z úkolů psychologie by měl spočívat v tom, aby nám 
připomněla, že člověk je společenský tvor. Naše psýché má 
vrozenou potřebu zajímat se o druhé, navazovat vztahy. Po-
kud jsme od druhých odděleni (současný individualismus 
tento stav podporuje a technologie jej umožňují), nutí ten-
to instinkt naši mysl, aby se jimi i přesto zabývala, ale for-
mou fantazií odtržených od reality, tudíž mnohem méně 



76

Luigi Zoja: Paranoia

kontrolovatelných a nebezpečnějších, které nezahrnují sou-
dy, nýbrž předsudky.73

Izolovaný jednotlivec je nepřirozený. Nepřirozené jsou však 
i životní podmínky, jež v současnosti převažují u širokých 
vrstev obyvatelstva. Lidský nervový systém neměl kdy při-
způsobit se životu ve městě. V menších společenstvích se člo-
věk může snadněji naladit na entuziasmus či obavy druhých, 
čímž plní jistou společenskou funkci. Kulturní evoluce naopak 
zplodila velké, anonymní a nepřirozené koncentrace jednot-
livců, které blokují důvěru a schopnost spolupráce a zároveň 
mohou vést k nárůstu destruktivních impulzů.

Fakt, že je člověk součástí skupiny „my“ a konstruuje fan-
tazie o skupině „ti druzí“, jej opravňuje – jak praví kolektivní 
psychologie, již popsali Le Bon, Freud, Jung, Canetti a Weilo-
vá – k agresivním postojům krytým anonymitou davu, u nichž 
chybí přirozené zábrany. Jedním z úkolů neurofyziologie bude 
popsat, jaké neurony se vymykají z normy uvnitř těchto obrov-
ských, nepřirozených mas lidí, resp. uvnitř jejich virtuálních 
reprodukcí, které se díky technologiím rychle zdokonalují.

Paranoia může být tlumená, ale převládající

Skutečné individuální formy delirantní paranoie jsou vzác-
nější než jiné psychiatrické choroby. Obvykle bývá uváděna 
frekvence nižší než 0,03 %.74 To by zčásti vysvětlovalo ne-
dostatečnou pozornost, které se jí dostává. Kolektivní bludy 
v historii naopak mohly přitáhnout malou pozornost z opač-
ného důvodu – protože jsou, jak tvrdil Nietzsche, tak časté, 
že odpovídají normě.

73/  Srov. Zoja 2009b.
74/  Srov. Grover, Gupta a Mattoo 2006; Bennett a Torricelli 2002.



 

Vážení čtenáři, právě jste dočetli ukázku z knihy Paranoia. 

Pokud se Vám ukázka líbila, na našem webu si můžete zakoupit celou knihu. 


