


Japonske myty_vstupy_001-003_tisk.indd   1 11.10.2024   12:57:39Japonske myty_001 az 224_tisk.indb   1 15.10.24   14:12



BOHOVÉ, HRDINOVÉ, ZLODUŠI A LEGENDY
STAROVĚKÉHO ŘÍMA

M A R T I N  J . D O U G H E R T Y

ŘÍMSKÉ
MÝTY

Japonske myty_vstupy_001-003_tisk.indd   3 11.10.2024   12:57:39Japonske myty_001 az 224_tisk.indb   3 15.10.24   14:12



Copyright © 2023 Amber Books Ltd.
Copyright in the Czech translation © 2024 Euromedia Group, a. s.
�is translation of Japanese Myths �rst published in 2024  
is published by arrangement with Amber Books Ltd.
Translation Copyright © Dita Nymburská, 2024

ISBN �78�8���8���87���

Japonske myty_001 az 224_tisk.indb   4 15.10.24   14:12



obsah
Úvod 6

1. kapitola Stvořitelské mýty a kosmologie 28
2. kapitola Kami – další duchové a božstva 62
3. kapitola Hrdinové a legendy 98
4. kapitola Mytologická stvoření a předměty 142
5. kapitola Duchové a městské legendy 180

Seznam literatury 218
Rejstřík 218
ilustrace 224

Japonske myty_001 az 224_tisk.indb   5 15.10.24   14:12



Japonske myty_001 az 224_tisk.indb   6 15.10.24   14:12



Mýty jsou staré jako samo lidstvo. Jednoduše řečeno, mýty jsou příběhy 
a vyprávění, která vyjadřují, jak určitá kultura chápe sebe samu a svou 
realitu. Jsou zásadní pro kulturní identitu a mohou být využity k tomu, aby 
podpořily, vysvětlily nebo ospravedlnily uspořádání dané společnosti. Mýty 
vyjadřují to, co dělá určitou kulturu jedinečnou, ale stejně tak jsou v nich 
obsaženy koncepty, které jsou obecně lidské.

Definice vyjadřující rozdíly mezi „mýty“ a „legendami“ jsou vágní; 
mýtus je často definován jako určitý typ symbolického vyprávění, 
zatímco legendy jsou založené na historických událostech 
a postavách. Takovéto rozlišování je ale nejasné a obě kategorie 
se natolik překrývají, že se oba tyto termíny často navzájem 
zaměňují, přinejmenším tehdy, pokud se nejedná o odborná 
pojednání. A když se zaměříme na japonské mýty, legendy 
a folklor, pochopíme, že pokud se ohlížíme do dávné minulosti, 
může být obtížné rozlišit „pravdu“ a historické skutečnosti od 
fikce. Například stvořitelské mýty jsou při různých příležitostech 
nahlíženy jako obojí, jako historická pravda i jako metafora 
zachycující fikci. V konečném důsledku ale nezáleží na tom, 
zda jsou, nebo nejsou „pravdivé“; jsou stále důležité, protože 
jsou nerozlučně spjaty s japonskou kulturou a  společností.

V Oxfordském průvodci po světové mytologii (The Oxford Compa-
nion to World Mythology) americký vědec David Leeming popisuje 
mýty jako „kulturní a univerzální lidské sny“ a výstižně dodává:

„Nepochybně jsou pravdivé obě definice mýtů zároveň, i ta, která je 
označuje za iluzorní příběhy, ale i ta, která je považuje za nositele věčné 
pravdy. Posvátné výtvory lidské představivosti jsou v určitém smyslu 
pravdivé způsobem, jakým nemohou být pravdivé dějiny. Mýty můžeme 
považovat za nejzákladnější výraz určujícího aspektu lidského druhu – 
potřeby a schopnosti porozumět a vyprávět příběhy, které odrážejí 
naše chápání reality, ať už známe, nebo neznáme skutečná fakta. 

  :
Na tomto dřevotisku, 
který vytvořil umělec 
Jošitora Utagawa, 
válečník zabíjí 
obrovského bílého 
lidoopa.

ÚVOD

Japonske myty_001 az 224_tisk.indb   7 15.10.24   14:12



8  Ú V O D

Lidem, na rozdíl od ostatních živočichů, se dostalo požehnání, nebo 
snad prokletí, protože máme vědomí, a obzvláště vědomí zlomových 
bodů – začátku, středu a konce. Pozastavujeme se individuálně, 
kulturně i jakožto lidský druh nad naším původem i nad významem 
naší přítomnosti a nepřetržitě myslíme na budoucnost. Neustále jsme si 
vědomí aspektu cesty, který v sobě má naše existence. Proto od nepaměti 
dospělí vyprávějí dětem příběhy, které popisují naši cestu, a také vůdcové 
poskytují svému lidu příběhy z toho samého důvodu.“

Pod zastřešující výraz „japonská mytologie“ tak můžeme zahrnout 
velké množství příběhů od ústní lidové tradice po písemné záznamy, 
které vznikly na objednávku vládnoucí elity, od šintoistických bájí po 
buddhistická podobenství, od příběhů, které mají domácí původ, po 
ty, které byly přineseny z Číny a Indie. Kořeny některých z nich jsou 
zahaleny tajemstvím, avšak jiné můžeme zpětně vysledovat a spojit je 
s určitou historickou událostí. Většina z nich nám může poskytnout 
určitý vhled do společenských norem, kulturních zvyklostí 

a uměleckého vkusu dané doby. 

Dějiny Japonska
Dějiny Japonska jsou obecně 
děleny do období, která zhruba 
odpovídají mocenským strukturám 
jednotlivých historických úseků. 
To nám také umožňuje vysledovat 
kulturní změny a identifikovat 
obecné trendy v umění, literatuře 
i společnosti. První psané 
texty se objevily v 8. století, ale 
poznatky o rané historii lze získat 
z archeologických nálezů a artefaktů 
a také z čínských a korejských 
záznamů z oné doby.

Dalo by se říci, že japonské dějiny 
tak, jak je chápeme dnes, můžeme 
nahlížet jako opakující se cykly, 
v nichž vždy jedna společenská 
skupina získala na určitou dobu 
politickou moc, než ji zase ztratila. 

: Na této vyřezávané 
dlaždici z období Asuka 
Buddhu doprovází 
dvojice bódhisattvů.

Japonske myty_001 az 224_tisk.indb   8 15.10.24   14:12



Ú V O D 9 

: Na této 
skládací zástěně je 
zachycena scéna z bitvy 
o Jašimu, jak je popsána 
v Příběhu rodu Taira, 
epickém líčení války 
Genpei.

Jednotlivé vládnoucí elity často využívaly mytologii a odpovídající 
rituály jako sociopolitické nástroje, které pomáhaly ospravedlnit jejich 
společenskou nadřazenost a propůjčit jim vládní autoritu.

Velkou část toho, co dnes označujeme jako „japonská mytologie“, 
nacházíme ve dvou textech sepsaných v 8. století, v kronikách 
Kodžiki a Nihon šoki. Tyto dva spisy představují kompilaci 
japonských domorodých mýtů a historických záznamů, které 
v té době byly považovány za analogické.

Kodžiki
Kodžiki, dosl. Záznamy dávných událostí, je nejstarším japonským 
písemným dílem. Bylo zkompilováno v roce 712 poté, co se Japonci 
v 6. století seznámili s čínským znakovým písmem. Je to kronika, 
v níž se prolínají mýty, legendy, folklor, genealogie i historické 
výčty. Jsou v ní obsaženy záznamy o původu Japonska, jeho 
božstvech a císařském rodě. Obdobně jako v jiných mytologických 
systémech i zde došlo k promísení fantazijních prvků s odkazy 
na skutečné události a osobnosti.

Archaický jazyk znesnadňuje překlad textu do angličtiny, ale 
přesto se tohoto obtížného úkolu zhostilo několik překladatelů. 
Prvním byl v roce 1882 Basil Hall Chamberlain. Nejnověji 
knihu přeložil Gustav Heldt, zrevidovaná verze překladu vyšla 
v roce 2014.

Poznámka překladatelky: 
U nás byla tato kronika 
poprvé vydána roku 1979 
ve slovenském překladu 
Viktora Krupy, do češtiny 
slovenský text přeložil 
F. R. Hrabal a kniha vyšla 
v roce 2007 pod názvem 
Kodžiki: japonské mýty
(Cad Press). Pod názvem 
Kodžiki: Kronika starého 
Japonska (ExOriente), 
byla kniha vydána roku 
2012 v erudovaném 
komentovaném překladu 
ze staré japonštiny, na 
němž řadu let pracoval 
profesor Karel Fiala.

Japonske myty_001 az 224_tisk.indb   9 15.10.24   14:12



1 0 Ú V O D

OBDOBÍ JAPONSKÝCH DĚJIN

Období Džómon (10 000 – 300 př. Kr.)
Prehistorické období bylo pojmenováno podle 
zvláštního provazcového vzoru na keramice 
z této doby. V tomto období se začínají 
vyskytovat první primitivní usedlé zemědělské 
komunity, avšak většinu obyvatelstva tvoří 
lovci a sběrači. Podle mytologie právě v této 
době Japonsko založil císař Džinmu.

Období Jajoi (300 př. Kr. – 250 n. l.)
V období Jajoi se vyskytují nové formy 
keramiky a rozvíjejí se architektura a tesařství, 
spadá sem také začátek intenzivního pěstování 
rýže na rýžových polích.

Období Kofun (250–538)
V této protohistorické době, kterou 
charakterizují monumentální hrobky 
nazývané kofun, začíná docházet 
k centralizaci politické moci v oblasti 
jihozápadních nížin. Z této doby pocházejí 
i nejstarší historické záznamy.

Období Asuka (538–710)
V tomto období se do Japonska dostává 
z Číny buddhismus společně se systémem 
písma, architekturou a čínskými 
uměleckými styly. Japonsko se začíná 
přetvářet po vzoru čínské civilizace. 
Objevují se mocné vládnoucí rody, mezi 
nimiž se prosazuje především rod Jamato, 
který založil císařskou dynastii, jež 
přetrvává až do dnešní doby.

Období Nara (710–794)
V období Nara bylo založeno první stálé 
hlavní město. Společnost je převážně 
zemědělská, lidé žijí především ve vesnicích 
a jejich životy řídí tradiční náboženství šintó. 

Společenská elita přebírá čínskou módu 
i systém písma, ale také buddhismus.

Období Heian (794–1192)
Kultuře se daří v novém hlavním městě 
Heiankjó (dnešní Kjóto). Japonský císařský 
dvůr napodobuje čínskou monarchii. Vyvíjí se 
jedinečné fonetické písmo a na císařském dvoře 
se bohatě rozvíjejí umění a literatura, v nichž 
hrají aktivní roli i ženy-autorky. Aristokratická 
elita dosahuje stále většího bohatství a objevuje 
se obchodní systém. Buddhistický mnich 
Kúkai v Japonsku představuje ezoterický 
buddhismus školy Šingon.

Období Kamakura (1192–1333)
Císařský dvůr ztrácí svou politickou moc 
během válek Genpei, kterou mezi sebou 
vedou vojenské rody Minamoto a Taira. 
Z válek vychází vítězně Minamoto 
no Joritomo a poté ustanovuje první 
feudální vládu, která se označuje jako 
šógunát. Centrum moci se stěhuje do 
Kamakury, kde se začíná dařit vojenské 
třídě, jejíž příslušníci jsou označováni jako 
samurajové. V Kamakuře je postavena řada 
buddhistických chrámů a v této době je také 
v Japonsku představen zenový buddhismus.

Období Muromači (1338–1477)
Dochází k pevnému zakořenění feudalismu 
a moc se vrací zpět do Kjóta. Začíná se 
propojovat samurajská a dvorská kultura, což 
se projevuje např. v rozvoji čajového obřadu, 
divadla nó či tušové malby.

Období Sengoku (1477–1573)
Toto období je známé také jako období 
válčících států a je dobou občanských válek 

Japonske myty_001 az 224_tisk.indb   10 15.10.24   14:12



Ú V O D 1 1 

a společenských nepokojů. Centrální vláda 
upadá a místní vojenští vládcové, kteří se 
označují jako daimjóové, získávají politickou 
moc a budují si obrovská hradní sídla 
obklopená feudálními městy. 

Období Azuči – Momojama (1573–1603)
Mocní vojenští vládci zahajují proces 
znovusjednocení země. Postupně se objevují tři 
mocní sjednotitelé Japonska: Nobunaga Oda, 
Hidejoši Tojotomi a Iejasu Tokugawa.

Období Edo (1603–1868)
Země je sjednocená pod vojenskou vládou 
známou také jako šógunát nebo bakufu, která 
zajistila období míru a stability. Vládní moc 
je soustředěna do města Edo (dnešní Tokio), 
kde se rozvíjí specifická městská kultura. 
V této době také roste význam zámožné 
obchodnické třídy. Technologie knihtisku 
umožňuje rozšiřování umění a literatury. 
Země je uzavřena cizincům, tato politika 
izolace se nazývá sakoku.

Odobí Bakumacu (1853–1868)
Jedná se o krátké období, během něhož 
je svržena vláda šógunátu Tokugawa. 
Z Ameriky do malého rybářského přístavu 
v Jokohamě připlouvají černé lodě kapitána 
Perryho a Japonsko je donuceno otevřít své 
hranice světu. Začíná období modernizace 
a industrializace.

Období Meidži (1868–1912)
Dochází k restauraci císařské moci a začíná 
se vytvářet moderní národnostní stát. Do 
Japonska se dostávají nové vědecké objevy 
a technologie, které přinášejí moderní 
vynálezy, a dochází k přílivu nových 
myšlenek ze západních států, jež mají značný 
vliv na sociální, politické a ekonomické 

uspořádání Japonska. Japonsko dosahuje 
vojenských vítězství nad Čínou a Ruskem 
a uchyluje se k anexi Koreje a Tchaj-wanu.

Období Taišó (1912–1926)
Začíná období velkých změn ovlivněných 
liberálním hnutím, které se označuje 
jako demokracie Taišó. Japonsku přináší 
ekonomickou prosperitu první světová válka, 
poněvadž země vyrábí válečný materiál pro 
Evropu. Konec tohoto období je dobou 
sociálního neklidu, který doprovázejí rýžová 
povstání a politický terorismus. V důsledku 
toho dochází k přesunu politické moci 
k vůdcům podporujícím militarismus.

Rané období Šówa (1926–1945)
Rostoucí nacionalismus a militarismus 
spojený s japonskými imperiálními 
ambicemi v oblasti východní Asie nakonec 
vedou k válce v Pacifiku a následné porážce 
země Spojenci poté, co jsou svrženy atomové 
bomby na Hirošimu a Nagasaki.

Pozdní období Šówa (1945–1989)
O tomto období se mluví také jako 
o poválečné době. Japonsko se postupně
zotavuje z druhé světové války a zažívá
bezprecedentní období růstu, o němž se
hovoří jako o „ekonomickém zázraku“.

Období Heisei (1989–2019)
Japonsko uplatňuje svou měkkou sílu, 
a postupně tak roste kulturní export 
fenoménů, jako jsou anime, manga a japonská 
kuchyně. Zvyšuje se také množství turistů, 
kteří přijíždějí do Japonska.

Období Reiwa (2019 – do současnosti)
Po abdikaci císaře Akihita nastupuje na 
trůn jeho syn Naruhito a období bylo 
pojmenováno Reiwa. 

Japonske myty_001 az 224_tisk.indb   11 15.10.24   14:12



1 2 Ú V O D

Nihon Šoki
Nihon šoki, dosl. Japonská kronika, je druhou nejstarší písemnou 
památkou a z větší části má stejný obsah jako kronika Kodžiki. 
Je však delší a zachází do drobnějších detailů, a zatímco Kodžiki
obsahuje vždy pouze jednu verzi zaznamenaných událostí, Nihon 
šoki někdy poskytuje jednu či dvě alternativní verze.

Kronika se začala sestavovat na příkaz císaře Tenmua a byla 
dokončena za vlády císařovny Genšó v roce 720. Vznikla pod 
patronací prince Toneriho a mezi jejími sestavovateli byl i dvořan 
Ó no Jasumaro, kterému je připisována kompilace kroniky Kodžiki. 
První anglický překlad byl dokončen Williamem Georgem 
Astonem v roce 1896.

Šintó
Když se do Japonska dostal buddhismus, bylo nutné ho odlišit od 
původního lidového náboženství, které již dříve v zemi existovalo, 
a toto náboženství tak začalo být postupně označováno jako šintó. 
Jedná se o víru, která vykazuje známky polyteismu a animismu. 
Významnou roli v ní hrají božstva či duchové označovaní jako 
kami a rituály s nimi spojené; důležité je také uctívání zesnulých 
předků. Kami nepřebývají pouze ve významných přírodních 
objektech, jako je slunce či hory, ale i ve stromech, pramenech, 
skalách a na dalších místech. Mnohá z nich jsou ochranná 
božstva, která jsou považovaná za strážce určitých míst, lidí či 
konceptů.

: Stránka 
z Tanakovy verze 
Nihon šoki, jednoho 
z japonských nejstarších 
písemných děl

Japonske myty_001 az 224_tisk.indb   12 15.10.24   14:12



Ú V O D  1 3 

Šintó existovalo v podobě místních kultů předávaných ústní 
tradicí až do doby, kdy byly zkompilovány kroniky Kodžiki a Nihon 
šoki, jež spojily dřívější roztříštěné tradice do propracovaných 
mýtů, které mohou být označovány za hlavní japonský kánon. 
Došlo ke sjednocení rituálů a uctívání hlavních božstev se 
rozšířilo po celé zemi. I poté se ale nadále tradovaly menšinové 
místní mýty a uchovávaly se tradice a jejich božstva, která bez 
problémů koexistují s bohy s celonárodní působností. Mnohé 
ze šintoistických náboženských rituálů, jako je rituální očista, 
modlitby a předkládání obětin kami, stejně jako propracované 
náboženské slavnosti a svátky, dodržují dnes nejen vysvěcení 
kněží, ale také obyčejní Japonci.

Buddhismus
Buddhismus je rozsáhlý a komplexní myšlenkový 
a náboženský systém, který vznikl ve starověké 
Indii v 5. století př. Kr. Z Indie se rozšířil 
do Číny a Koreje, odkud bylo jeho učení 
v 6. století přeneseno do Japonska. Po určité 
době ho císařský dvůr přijal jako oficiální 
státní náboženství, které prosperovalo nejprve 
v hlavním městě Naře a zůstalo tam živé 
i později, když se hlavním městem stalo 
Heinkjó (dnešní Kjóto). Do Japonska 
si během staletí našly cestu různé 
buddhistické školy a směry, které 
se sem dostávaly především 
z Číny; mezi nejvýznamnější 
patří školy Tendai, Šingon 
či Ničirenova škola a zenový 
buddhismus. Jednotlivé školy 
japonského buddhismu 
se od sebe odlišují 
svou vírou, rituály 
i božstvy, všechny ale 
čerpaly své představy 
ze stejného rozsáhlého 
mytologického zdroje.

: Socha 
šintoistického božstva, 
která pochází z období 
Heian.

Japonske myty_001 az 224_tisk.indb   13 15.10.24   14:12



1 4 Ú V O D

Šinbucu šúgó
Tento klíčový koncept, který nacházíme v japonské mytologii, 
označuje „spojení kami a buddhů“ a odkazuje na šintoisticko-
-buddhistický synkretismus. Synkretismus je praxe, která propojuje 
odlišné věroučné systémy tak, že slučuje nebo asimiluje tradice, které 
se od sebe dříve odlišovaly. Lze tak vytvořit zastřešující kulturní 
jednotu a umožnit přirozené začlenění odlišných náboženských 
směrů a myšlenkových škol místo toho, aby navzájem soupeřily.

V době, kdy se buddhismus v období Asuka (538–710) dostal 
do Japonska, existoval v zemi již prosperující, ale nesourodý 
původní šintoistický náboženský systém, který nemohl být 
přehlížen. Aby se zamezilo roztržkám, často se buddhistické 
chrámy budovaly u místních šintoistických svatyní, a tak 
byla zároveň uctívána jak kami, tak buddhové; v podstatě 
tím docházelo k propojování obou náboženských systémů.

Buddhismus již zažil dlouhou historii synkretizace během své 
cesty z Indie přes Čínu a Koreu a japonští mniši byli ochotni hledat 

: Svatyně Fušimi 
Inari v Kjótu, jež je 
proslulá svými červenými 
bránami torii, je hlavní 
svatyní šintoistického 
kultu božstva Inari.

Japonske myty_001 az 224_tisk.indb   14 15.10.24   14:12



Ú V O D 1 5 

původ svých domorodých kami v buddhistických písmech. Zpočátku 
bylo na kami nahlíženo jako na jakékoli jiné bytosti, které potřebují 
spásu, již nabízí buddhismus. Později, když bylo božstvo Hačiman 
prohlášeno za bódhisattvu, začalo být běžné, že kami byla úzce 
spojena s určitými buddhistickými božstvy. Vedlo to k vytvoření 
teorie hondži suidžaku, která vykládala domácí kami jako emanace 
buddhů, a tak ospravedlňovala to, že původní japonská božstva byla 
uctívána v rámci buddhismu. Způsob, jakým byla jednotlivá kami
začleněna do buddhistického kánonu, se lišil podle jednotlivých 
buddhistických škol, ale propojení šintó a buddhismu bylo tak 
komplexní, že ani když vláda v 19. století vydala nařízení o jejich 
oddělení, nebylo možné je jednoznačně odlišit.

Šinbucu bunri
Po restauraci Meidži v roce 1868 se snažila nově vzniklá vláda 
oddělit obě náboženství, která se sloučila v minulých staletích, 
a vydala nařízení o „oddělení kami a buddhů“. V době překotné 
modernizace a silného vlivu Západu mnoho konzervativců chtělo 
chránit to, co označovali jako „japonské hodnoty“, a šintó bylo 
považováno za čistě národní systém víry, na rozdíl od buddhismu, 
který byl importován z ciziny. Existovaly pro to ale i čistě praktické 
důvody; buddhistické školy nashromáždily velké bohatství a moc, 
a tak představovaly možné nebezpečí pro novou vládu.

Intelektuální vládní elita pracovala na prosazení soudržné 
kokutai, národního zřízení, které mělo sjednotit japonský národ 
okolo postavy božského císaře. Učení šintó podporovalo myšlenku, 
že císařská linie se datuje zpět k bohyni Slunce Amaterasu, a tak se 
stalo důležitým nástrojem pro zvýšení prestiže císaře, který získal 
božský statut, a legitimizaci jeho vlády. 

I když tato politika nakonec nebyla úspěšná, ve veřejném 
povědomí definovala šintó a buddhismus jako odlišná náboženství 
i přesto, že hranice mezi nimi zůstala vágní a mnoho lidí se účastní 
obou náboženských praxí.

Moderní národní stát
Dnes označujeme jako „státní šintó“ ideologii, která vedla 
k růstu nacionalismu, poněvadž japonští političtí vůdci využili 
šintoistickou mytologii jako základ pro budování moderního 

NA KAMI BYLO 
NAHLÍŽENO JAKO 
NA JAKÉKOLI 
JINÉ BYTOSTI, 
KTERÉ POTŘEBUJÍ 
SPÁSU, JIŽ NABÍZÍ 
BUDDHISMUS.

Japonske myty_001 az 224_tisk.indb   15 15.10.24   14:12



1 6 Ú V O D

státu. Restaurace Meidži roku 1868 obnovila politickou moc 
císaře a Ústava Meidži jej poté prohlásila za „posvátného 
a nedotknutelného“. Potvrdila také jeho božské právo vládnout 
japonskému lidu jako něco, co je zaručeno jeho přímou 
následnickou linií, na jejímž počátku je bohyně Slunce Amaterasu, 
jak je to zaznamenáno v kronice Kodžiki. 

V této době se projevovala silná ideologická snaha „renovovat“ 
japonskou společnost a důležitou roli začaly hrát obě kroniky, 
jejichž mýty byly ve školních lavicích po celém Japonsku 
představovány jako historické skutečnosti. Domácí legendy 
a lidové příběhy byly považovány za něco, co je základem 
japonského hodnotového žebříčku. Byly tak využívány i při 
výuce čtení a některé historické osobnosti, jako třeba samurajové 
z příběhu o 47 róninech, se staly nástrojem propagandy, která 
byla zaměřená na vyzdvihování absolutní oddanosti národu. 
Kokugaku, „národní studia“ starověké japonské literatury a kultury, 
se rozvíjela v rámci akademické sféry a učenci se aktivně podíleli 
na prosazování ideje nadřazenosti kokutai neboli japonského 
národního zřízení. Zároveň se objevila snaha o prosazení konceptu 
homogenity japonského národa, a tak byly císařstvím aktivně 
potlačovány a asimilovány menšinové etnické skupiny.

: Tento 
tisk, jehož autorem 
je Kunitoši Baidžu 
(1847–1899), zachycuje 
vyhlášení Ústavy 
Meidži. 

Japonske myty_001 az 224_tisk.indb   16 15.10.24   14:12



Ú V O D 1 7 

Později, po porážce Japonska ve druhé světové válce, se císař 
Hirohito pod tlakem amerických okupačních sil vzdal svého 
božského statutu. Byla vyhlášena nová japonská ústava, která 
oficiálně zavrhla válku, vložila suverenitu do rukou lidu a z císaře 
učinila formálního představitele, jenž má sloužit jako „symbol 
státu a jednoty lidu“. Tak se náhle staly mýty o stvoření opět jen 
pouhými příběhy, jejich vliv ale nadále přetrvává a zůstává stálou 
součástí přediva japonské kultury. 

Ainuové
Ainuové jsou původní obyvatelé severního Japonska, kteří žijí 
v oblastech, jež dnes známe jako Hokkaidó, Sachalin a Kurily. 
Japonská vláda si je po anexi Hokkaida podrobila a následně byli na 
konci 19. století asimilováni japonským národem. Ainuové mají svůj 
jazyk a kulturu, které se liší od té japonské, ale v současné době už 
jich zbývá jen málo. I když etnická homogenita je stále považována za 
základní stavební kámen japonské národní identity, uznala nakonec 
japonská vláda Ainuy v roce 2019 za etnicky odlišnou skupinu.

: Ainuské ženy 
předvádějí tanec jeřábů.

Japonske myty_001 az 224_tisk.indb   17 15.10.24   14:12



1 8 Ú V O D

Ainuové byli především lovci a sběrači, ale také mořeplavci. 
Žili v relativně izolovaných skupinách, což přispělo k tomu, že 
si vytvořili nesourodou mytologii, v níž příběhy a události byly 
spojovány s rozličnými božstvy podle místní tradice. Ainuové 
neměli svůj vlastní systém písma, jejich mytologie se tak předávala 
ústně ve formě epických veršů, kterým se říkalo kamui jukar, a ty 
se lidé učili zpaměti a přednášeli je na společných shromážděních. 
Božstva Ainuů se nazývají kamui a podrobněji o nich budeme 
mluvit v dalších kapitolách. Ainuové věří také v sílu, kterou nazývají 
ramat, jež se nachází ve všech živých bytostech, ale také v neživých 
předmětech; tato víra je podobná polynéskému konceptu mana. 
Tato síla se nachází ve všem, co je celistvé a funkční, ale po smrti 
bytosti nebo po zničení předmětu objekt opouští.

Obyvatelé souostroví Rjúkjú
Souostroví Rjúkjú, které se rozprostírá mezi jižním pobřežím 
Japonska a severním pobřežím Tchaj-wanu a v němž se nachází 
také ostrov Okinawa, bylo nezávislým královstvím až do 17. století, 
kdy bylo dobyto japonským rodem Sacuma. Přestože Rjúkjúané 
jsou samostatnou etnolingvistickou skupinou, japonská vláda je 
oficiálně neuznává jako národnostní menšinu. Od anexe souostroví 
a kampaně za asimilaci, kterou provádělo japonské císařství na 
konci 19. století, jsou obyvatelé Rjúkjú považováni za Japonce. 
Nicméně v prefektuře Okinawa žije přibližně 1,4 milionů lidí, kteří 
sami sebe označují jako Rjúkjúany a kteří si udržují svou svébytnou 
kulturu, ale jazykům souostroví Rjúkjú hrozí, že vymřou.

Kultura a náboženství Rjúkjú a Okinawy byly ovlivněny Čínou 
a Japonskem, protože tato království s nimi obchodovala. První 
oficiální historii království Rjúkjú sestavil v roce 1650 Šó Šóken 
a nazval ji Čúzan seikan. Toto dílo obsahuje stvořitelské mýty 
pojednávající o založení království, avšak obecně je považováno 
za vykonstruované vyprávění, které bylo inspirováno politickými 
zájmy a využíváno vládou Meidži k legitimizaci japonských 
nároků na toto území. Obecně platí, že mýty a božstva souostroví 
Rjúkjú jsou spíše vágní a těžko definovatelné. Mnohé z legend, 
které byly kdysi považovány za původní rjúkjúanské mýty, byly 
znovu prozkoumány a ukázalo se, že se jednalo o interpretaci, již 
prosazovali japonští učenci. Poněvadž neexistují primární dobové 

Japonske myty_001 az 224_tisk.indb   18 15.10.24   14:12



Ú V O D 1 9 

písemné prameny, je velmi obtížné rozlišit mezi skutečnými 
domorodými příběhy a mytologií, která byla vytvořena dodatečně.

Přestože božstva i mýty jsou poněkud amorfní, v kultuře 
a každodenním životě Rjúkjúanů zaujímají rituály významné 
místo. V domorodém náboženství hrají důležitou roli ženy, které 
většinou zastávají úlohu kněžek a médií, náboženský život se 
zaměřuje na uctívání předků, rodinných božstev, ochranných 
duchů a posvátných míst.

Nihondžinron
Když se po prohrané válce Japonci 
zřekli práva na válku a císař vydal 
prohlášení o tom, že není přímým 
potomkem bohyně Slunce, projevila 
se duchovní prázdnota, kterou kdysi 
zaplňovala japonská mytologie 
a posvátný původ císaře. Pod vlivem 
učení kokugaku z období Edo se 
začala objevovat díla pojednávající 
o japonské národní a kulturní 
identitě; lze to považovat za reakci 
na drtivou porážku země ve druhé 
světové válce a pokus Japonska 
o nalezení svého místa v novém 
uspořádání světa.

Nový směr byl nazván 
nihondžinron, „teorie japonského 
národa“, a mezi společná témata 
patřila myšlenka, že japonská 
rasa je jedinečná a že japonská 
kultura se vyvíjela na japonských 
ostrovech izolovaně a bez vnějších 
vlivů. Podle této teorie je jedinečná 
i japonština, a proto se vytvořila 
také jedinečná psychologie 
a společnost. Specifické jsou také 
geografie a klima, Japonsko je tak 
podle této teorie údajně jedinou 

: Na fotografii je 
Šó Tai (1843–1901), 
poslední vládce království 
Rjúkjú.

Japonske myty_001 az 224_tisk.indb   19 15.10.24   14:12



2 0 Ú V O D

zemí, pro niž jsou charakteristická čtyři odlišná roční období. 
V anglicky psaných pojednáních je často teorie nihondžinron
označována jako „mýtus o japonské jedinečnosti“. Je to způsob 
uvažování, který přetrvává až do dnešní doby, a mnozí Japonci 
přijímají její tvrzení jako skutečnost.

Teorie nihondžinron byla využita jak k zachycení pozitivních, tak 
také negativních aspektů japonské kultury. Například v období těsně 
po konci druhé světové války byla využívána proto, aby osvětlila, 
co brání Japonsku ve snaze znovu se prosadit na světové scéně, ale 
během 70. let 20. století vysvětlovala japonské úspěchy, které podle 
ní byly přímým důsledkem „japonského způsobu“ jednání.

Podivná a úžasná rozmanitost
Kromě celostátní mytologie, která byla kodifikována v oficiálních 
kronikách, jež byly sepsány na příkaz vládnoucí elity, existuje 
téměř nekonečné množství duchů a bůžků, lidových vyprávění 
a didaktických naučení, legend a místních tradic. Některé jsou 
specifické pro velmi malé vesnické oblasti, zatímco jiné se vyprávěly 
po celé zemi a existovaly u nich i místní varianty příběhů. 

Vyprávěním, která přežívají nejdéle, se daří propojit morální lekce 
o statečnosti, věrnosti či úctě se zábavným příběhem. Lidoví hrdinové, 

: Zástupci Japonska, 
kteří se účastnili 
vyhlášení kapitulace své 
země na palubě americké 
bitevní lodi Missouri 
v Tokijském zálivu 
2. září 1945.

Japonske myty_001 az 224_tisk.indb   20 15.10.24   14:12



Ú V O D 2 1 

jako jsou Issun bóši a Momotaró, jsou oblíbeni pro svůj neobvyklý 
původ a úžasná dobrodružství. Příběhy o měsíční princezně 
Kagujahime a rybáři jménem Urašima Taró mohou být považovány 
za předchůdce moderních sci-fi, protože se v nich vyskytují 
propracované zápletky, jež zahrnují i cestování prostorem a časem. 
V mnoha mýtech, legendách a folkloru se vyskytují také komediální 
prvky; dokonce i v Kodžiki a Nihon šoki nacházíme lascivní a zábavné 
příběhy, jako je například ten, jak byla bohyně Slunce Amaterasu 
v podstatě vylákána ven ze své jeskyně striptýzovým představením.

Dalším fascinujícím aspektem japonského folkloru jsou roztodivní 
tvorové označovaní jako jókai. Jsou mezi nimi tvorové, kteří budí 
hrůzu, ale také legrační či absurdní stvoření, například tanuki proslul 
svými komicky velkými varlaty, která si dokáže přehodit přes rameno. 
Duchové, neboli júrei, se zase objevují v hrůzostrašných a krvelačných 
příbězích, které se staly předlohou moderního japonského hororu.

Rozsáhlý kánon japonských příběhů a bytostí se původně 
předával ústním vyprávěním, později psanými tištěnými 

: „Cosplayeři“ 
nosí kostýmy 
inspirované duchy 
a bytostmi z japonského 
folkloru.

Japonske myty_001 az 224_tisk.indb   21 15.10.24   14:12



2 2 Ú V O D

JAPONSKO V PŘEKLADU

Studium Japonska a japonských textů v angličtině by nebylo možné bez práce vědců, 
lingvistů a překladatelů. Poté, co Japonsko na konci 19. století otevřelo své hranice, se zde 
usadili cizí diplomaté a učenci, kteří začali psát pojednání a studie v evropských jazycích. 
V zámoří získaly popularitu knihy o Japonsku i sbírky příběhů, ale také japonské umění 
a estetika – Francouzi této mánii začali říkat japonismus. Mnohé z textů, které vznikly na 
konci 19. a počátku 20. století, představují cenné zdroje pro dnešní japanology, kteří si 
ovšem musejí být stále vědomi toho, že jsou nerozlučně spojeny s dobou, v níž byly sepsány. 
Je také potřeba uvědomit si, že i když překlady mohou sloužit jako primární zdroje, mohou 
se poněkud lišit od originálních materiálů a nevyhnutelně se v nich odrážejí interpretace 
a předsudky překladatele. V některých případech bylo to, co bylo prezentováno jako původní 
japonský příběh, pouze inspirováno místním vyprávěním a z velké části přepracováno, aby to 
vyhovovalo vkusu zámořského publika.

Níže jsou uvedeni někteří anglicky píšící učenci, kteří se věnovali kultuře, historii, jazyku, 
náboženství a mytologii a kteří formovali západní japanologii.

Lafcadio Hearn (1850–1904)
Hearn je nejznámější z prvních učenců, kteří 
se věnovali Japonsku. Jeho knihy, především 
sbírky duchařských příběhů, přiblížily 
Japonsko čtenářům po celém světě. Stal se 
také populární postavou i v Japonsku, kde 
na něho stále s láskou vzpomínají.

Algernon Bertram Mitford (1837–1916)
Britský diplomat, který zpopularizoval 
japonské legendy ve své knize Příběhy 
ze starého Japonska (Tales of Old 
Japan, 1871), v níž představil anglicky 
mluvícímu publiku i Příběh o čtyřiceti 
sedmi róninech.

William George Aston (1841–1911)
Aston, který pocházel z Irska, sloužil 
v Japonsku jako diplomat a stal se jedním 
ze zakladatelů japonských studií. Byl 
prvním, kdo přeložil kroniku Nihon šoki
do angličtiny.

Sir Ernest Mason Satow (1843–1929)
Satow, jenž byl v Japonsku známý jako 
Ainosuke Sató, byl zakládajícím členem 
Japonské asijské společnosti, která vznikla 
v roce 1872. Byl talentovaným lingvistou 
a jako britský diplomat sloužil v několika 
asijských zemích. Přičítají se mu zvláštní 
zásluhy o rozvoj anglicko-japonských vztahů.

Yei �eodora Ozaki (1870–1932)
Yei Ozakiová byla dcera japonského otce 
a anglické matky. Překládala japonské lidové 
příběhy, které v angličtině vycházely jako 
pohádky pro děti, a tak zpopularizovala 
na Západě například příběh Broskevníček
(Momotaró).

Basil Hall Chamberlain (1850–1935)
Chamberlain byl britský akademik a profesor 
japonského jazyka na Tokijské císařské 
univerzitě. Je autorem řady spisů o japonské 
literatuře a byl prvním vědcem, který přeložil 

Japonske myty_001 az 224_tisk.indb   22 15.10.24   14:12



Ú V O D 2 3 

Fotogra�e Jukia Ozakiho a jeho manželky Yei �eodory Ozakiové. Ozaki je označován za otce 
moderní japonské ústavy.

kroniku Kodžiki do angličtiny. Studoval také 
ainuštinu a rjúkjúské jazyky.

Takedžiró Hasegawa (1853–1938)
Hasegawa zaměstnával v Japonsku zahraniční 
překladatele a spisovatele a publikoval 
knihy o Japonsku v evropských jazycích. 
Jeho sbírky japonských lidových pohádek 
získaly obrovskou popularitu mezi cizinci 
žijícími v Japonsku, ale také u zámořského 
publika.

Florence Sakade (1916–1999)
Narodila se v Japonsku, ale v dětství prožila 
v cizině. Později se do Japonska vrátila a žila 

v Tokiu, kde pracovala pro nakladatelství 
Charles E. Tuttle Company; tam působila 
jako editorka stovek anglicky psaných knih 
o Japonsku. Její kniha Oblíbené příběhy 
japonských dětí (Japanese Children’s Favorite 
Stories), která vyšla v angličtině v roce 
1958, představila japonské pohádky mnoha 
generacím mladých čtenářů.

Haruo Širane (nar. 1951)
Širane je profesor japonské literatury a kultury 
na Kolumbijské univerzitě v New Yorku. 
Vydává publikace o středověké japonské 
literatuře a proslavil se především jako 
lingvista věnující se klasické japonštině.

Japonske myty_001 az 224_tisk.indb   23 15.10.24   14:12



2 4 Ú V O D

a ilustrovanými díly, a v moderní době prostřednictvím nových 
forem masmédií a internetu. Dospívání dnešních japonských 
dětí je provázeno mnoha víceméně stejnými příběhy, jako tomu 
bylo u jejich vrstevníků v dávné minulosti, a to díky novým 
převyprávěním, která oživují starou klasiku. Každá generace si 
tak přináší svůj vlastní pohled na známé mýty a umožňuje lidem 
v moderní společnosti těšit se z nich i nadále.

Mýtus v každodenním životě
Ačkoliv mýty a folklor přežívají v literatuře, zábavě, kultuře 
a způsobech myšlení, jsou také nedílnou součástí tradic a pověr. 
Vidíme je v drobných soukromých úkonech, jako je zapálení kadidla 
za zesnulé členy rodiny u domácího oltáře, stejně tak jsou ale přítomny 
ve velkých tradičních slavnostech. Svátky, které se konají v průběhu 
celého kalendářního roku, mají svůj původ ve starověkém náboženství 
a folkloru a jsou časem, kdy se lidé scházejí v rodinném kruhu nebo 
v rámci komunity, aby se společně věnovali tradičním tancům, 
hudbě, jídlu a pití. Mnohé ze zvyků již ztrácejí svůj náboženský 
charakter; Japonci se například i přesto, že sami sebe nevnímají 
jako následovníky šintó či buddhismu, běžně účastní hacumóde, 
první návštěvy svatyně či chrámu na začátku nového roku. Lidé 
navštěvují buď svatyni, nebo chrám, aby zde pronesli svá přání 
do nového roku a koupili si věštbu omikudži a ochranný talisman 
omamori, ale přesto nikdo nepředpokládá, že návštěvníci jsou oddaní 
věřící. Ve skutečnosti mnozí lidé navštěvují svatyně spíše kvůli své 
pověrčivosti a aby vyhověli tradici, než proto, že by měli formální 
náboženskou víru. Například studenti se chodí do svatyně pomodlit 
před zkouškami, protože doufají, že jim to pomůže uspět. V japonské 
společnosti panuje obecně rozšířená představa, že náboženská 
a duchovní víra a praktiky jsou součástí kultury jako takové a že víra 
praktikovaná v různých náboženstvích se nemusí navzájem vylučovat. 
Japonci také nemají pocit, že dodržování náboženských rituálů se 
neslučuje s jejich obvyklým sekulárním životem.

Folklor a netlor
V moderní době jdou ruku v ruce technologický pokrok a šíření 
nových forem umění a literatury. Například nové metody tisku 
v období Edo umožnily, aby písemná díla vznikala a šířila se 

SVÁTKY, KTERÉ 
SE KONAJÍ 
VPRŮBĚHU CELÉHO 
KALENDÁŘNÍHO 
ROKU, MAJÍ 
SVŮJ PŮVOD VE 
STAROVĚKÉM 
NÁBOŽENSTVÍ 
A FOLKLORU A JSOU 
ČASEM, KDY SE 
LIDÉ SCHÁZEJÍ 
V RODINNÉM 
KRUHU NEBO 
V RÁMCI 
KOMUNITY.

Japonske myty_001 az 224_tisk.indb   24 15.10.24   14:12



Ú V O D 2 5 

rychleji a snadněji než dříve. Tištěná díla tak byla zpřístupněna 
i nižším společenským třídám, a tak vzrostla poptávka po různých 
typech příběhů a obrázků.

Obdobně umožnil internet ve 21. století, aby vznikaly 
a šířily se nové městské legendy a „netlor“, druh folkloru, který 
se rozšiřuje prostřednictvím webových stránek. Obdobně jako 
se vesničané před staletími podíleli na vzniku svých vlastních 
místních drobných mytologií, vytvářejí dnes uživatelé internetu 
online komunity se svými vlastními tradicemi a zvyklostmi. 
Někdy se stanou tak populární, že se rozšíří napříč všemi 
sociálními platformami a přeskočí do mainstreamových médií, 
a tak se nakonec stanou součástí obecného povědomí.

Popkultura
Populární kulturu, kterou rozšiřují masmédia, jako jsou filmy, 
animované filmy, komiksy manga a videohry, si oblíbila celá 
populace jako formu zábavy, zároveň však tato kultura zpětně 

: Lidé stojí 
frontu u svatyně 
Nišinomija v prefektuře 
Hjógo během hacumóde, 
první návštěvy svatyně 
v novém kalendářním 
roce.

Japonske myty_001 az 224_tisk.indb   25 15.10.24   14:12



2 6 Ú V O D

ovlivňuje společnost a postoje lidí. Tak jako ve filmech, které 
pocházejí z dílny Marvel Cinematic Universe, k nám z obrazovek 
přicházejí starověcí severští bozi, i japonská popkultura se opírá 
o mnohé postavy z původních mýtů a legend. Fenomény, jako jsou 
pokemoni nebo jókai, se inspirovaly encyklopediemi jókai a hracími 
kartami z období Edo, a vytvořily tak uskupení tvorů, kteří se stali 
celosvětovým hitem. V posledních letech byla japonská mytologie 
využita pro vytvoření postav ve hrách gača, videohrách, které jsou 
vydávány především pro mobilní platformy, jež se zaměřují na sbírání 
postav či předmětů. Uživatele tyto hry lákají k tomu, aby za získání 
postav a předmětů utráceli peníze, a tak se v těchto hrách využívá 
mechanismů z hazardních her. Mobilní hra Namu Amida bucu! 
Rendai utena, která neměla dlouhého trvání, dokonce přetvořila 
buddhistická božstva do podoby pohledných mužů připomínajících 
postavy z anime, které hráči sbírají a zápasí s nimi. Obdobně také 
hra Ajakaši rumble využívá neuvěřitelné množství božstev, jókai, 
historických osobností i fiktivních postav, které jsou zobrazovány 
jako roztomilé dívky ve stylu anime, jež jsou často spoře oděny 
v kostýmech inspirovaných tradičními japonskými oděvy. Dalším 
příkladem harmonického prolínání náboženské víry a každodenní 
kultury je skutečnost, že toto využití náboženských motivů 

: Svět pokemonů 
je popkulturní senzací, 
která má oddané 
fanoušky po celém 
světě. Tato fotografie 
byla pořízená v Centru 
pokemonů v Ósace.

Japonske myty_001 az 224_tisk.indb   26 15.10.24   14:12



 

Vážení čtenáři, právě jste dočetli ukázku z knihy Japonské mýty. 

Pokud se Vám ukázka líbila, na našem webu si můžete zakoupit celou knihu. 


