
POSLEDNÍ
KŘÍŽOVÉ VÝPRAVY

Rytířské cesty na Západě
v pozdním středověku

LOÏC CHOLLET

medievistika

Křížové výpravy ve 14. a v 15. století zdaleka nepředstavují 
jen lehkovážná dobrodružství rytířů pozdního středově-
ku, ale odrážejí zásadní moment budování předmoderní 
Evropy. Byly určujícím faktorem jak pro další vztahy mezi 
křesťanskými a  jinověreckými státy, tak pro způsob, ja-
kým jsou vnímáni „ti druzí“, a rovněž pro utváření společ-
né identity evropské šlechty.

Záměrem této knihy je sledovat stopy rytířů, kteří se 
vypravili až na samé hranice tehdejšího křesťanského svě-
ta, a poskytnout ucelený pohled na jednotlivá bojiště kru-
ciát pozdního středověku. Přestože duch křížových výprav 
svým způsobem přetrval nejméně do 16. století, je Cholle-
tův výklad zaměřen na období od dobytí Akkonu mam-
lúky (1291) po dobytí Konstantinopole Osmany (1453).

L
O

ÏC
 C

H
O

L
L

E
T

  
P

O
S

L
E

D
N

Í 
K

Ř
ÍŽ

O
V

É
 V

Ý
P

R
A

V
Y Smyslem této edice je představit širší české odborné ve-

řejnosti (zejména učitelům, studentům a badatelům v hu-
manitních vědách) a čtenářům s hlubším zájmem o me-
dievistiku aktuální, výjimečná, především zahraniční díla 
zabývající se středověkými dějinami a kulturou. Překlady 
novějších monografi í světové, zvláště francouzské medie-
vistiky zpřístupní širokou škálu publikací kladoucích dů-
raz na interdisciplinární přesahy, originalitu a podnětné 
metodologické přístupy.

Edici řídí Martin Nejedlý a Václav Žůrek.

V edici vyšlo
Jacques Le Goff : O hranicích dějinných období.
Na příkladu středověku a renesance (2014)
Bernard Doumerc: Benátky a jejich impérium
ve Středomoří 9.–15. století (2017)
Olivier Marin: Geneze pražského reformního hnutí, 
1316–1419 (2017)
Xavier Hélary: Courtrai. 11. července 1302 (2017)
Colette Beauneová: Jana z Arku (2018)
Bernard Guenée: Jak se psaly dějiny ve 13. století. 
Primat a Román o králích (2020)
François-Xavier Fauvelle-Aymar: Zlatý nosorožec. 
Příběhy o africkém středověku (2021)
Boris Bove: Stoletá válka (2021)
Bertrand Schnerb: Burgundský stát. 1363–1477 (2023)
Pierre Monnet: Karel IV. Evropský císař (2023)
Gerd Althoff : Moc rituálů (2024)

Připravujeme
Xavier Hélary: Templáři. Neexistující poklad a reálná 
moc

Karolinum

Posledni krizove_ob_hrb 17mm.indd   1Posledni krizove_ob_hrb 17mm.indd   1 04.02.2025   7:4904.02.2025   7:49



Poslední křížové výpravy

Rytířské cesty na Západě v pozdním středověku

Loïc Chollet

Z francouzského originálu Dernières croisades. Le voyage chevaleresque  

en Occident à la fin du Moyen Âge, vydaného nakladatelstvím  

Vendémiaire v roce 2021, přeložila Bronislava Cvejnová Skalická

Doslov napsal Werner Paravicini

Vydala Univerzita Karlova

Nakladatelství Karolinum

Praha 2025

Edici Medievistika řídí Martin Nejedlý a Václav Žůrek

Redakce Václav Hozman

Grafická úprava Zdeněk Ziegler

Mapy Jaroslav Synek

Obálka a sazba DTP Nakladatelství Karolinum

První české vydání

Na obálce: Bitva u Nikopole, ilustrace z kroniky Sébastiena Mamerota  

Les Passages d’Outremer. Zdroj: gallica.bnf.fr / Bibliothèque nationale  

de France. Département des Manuscrits. Français 5594.

© First published in 2021 by Editions Vendémiaire, Paris, France

All Rights Reserved

© Loïc Chollet, 2025

© Univerzita Karlova, 2025

Translation © Bronislava Cvejnová Skalická, 2025

Afterword © Werner Paravicini, 2025

ISBN 978-80-246-5885-8

ISBN 978-80-246-5905-3 (pdf)



Univerzita Karlova

Nakladatelství Karolinum

www.karolinum.cz

ebooks@karolinum.cz





Obsah

Poděkování. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 11

Úvod . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 12
Tam, kde dosud vane duch křížových výprav . .  .  .  .  .  .  .  .  . 12

I. Na samé hranice křesťanského světa. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 16
Od svaté války ke křížovým výpravám. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 16
Svatá země a vojenské řády. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 21
Rozšíření modelu kruciáty 

z Pyrenejského poloostrova do Pobaltí. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 29
Hrr na kacířské křesťany! . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 34

II. Výsostně rytířská záležitost . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 39
Hledání kouzelného lesa Brocéliande, literatura,  

cestování a rytířský ideál. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 40
Křížová výprava jako náhrada války mezi křesťany . .  .  .  . 44
Vydat se do světa pro lásku... nebo pro slávu. .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 50

III. Vzhůru za moře! . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 62
Spory mezi Tureckem a Byzancí o východní  

Středomoří. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 62
Čas knížecích výprav. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 65
Útok Petra z Lusignanu na Alexandrii . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 68
Amadeus Savojský ve službách byzantského císaře. .  .  .  . 78
„Berberská výprava“ Ludvíka Bourbonského. .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 84
Maršál Boucicaut, křižák a korzár. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 91
Putování Geoffreye de Thoisy od Bosporu  

až k Černému moři . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 100



IV. Od pohanské Litvy po kacířské Čechy . .  .  .  .  .  .  .  .  . 108
Řád německých rytířů proti Litvě . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 108
Čestný stůl a „hluboké pruské lesy“. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 114
Obrácení Litvy na víru . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 118
Od Tannenbergu ke kostnickému koncilu . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 119
Boj na život a na smrt proti stoupencům Jana Husa . .  . 126

V. Pyrenejský poloostrov a Kanárské ostrovy. .  .  .  .  .  . 136
Reconquista a válka proti Maurům . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 136
Španělská tažení Bertranda du Guesclin. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 140
Dobývání Afriky. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 148
Francouzští rytíři na Kanárských ostrovech . .  .  .  .  .  .  .  .  . 155

VI. Krvavé války na Balkáně . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 168
Osmanská říše – nový hráč na evropské šachovnici. .  .  . 168
Válka v Bosně jako vedlejší produkt turecké  

kruciáty. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 173
Drtivá porážka u Nikopole. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 176
Dlouhá cesta do Varny . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 190
Burgunďané na Dunaji . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 204

VII. Ideál pod palbou kritiky . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 214
Ohlédnutí za jednou porážkou . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 214
Sen Philippa de Mézières o křížové výpravě. .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 221
Ve jménu víry, cti nebo království? . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 227
„Atlet Kristův“ nebo zrádce z Orientu? . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 234

VIII. Křižáci a ti druzí. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 238
Panovalo mezi křesťany, muslimy a pohany  

nutně nepřátelství? . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 238
Neobyčejná přátelství . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 245
Prapodivné zvyklosti. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 250
Pohledy do zrcadla neboli jak byli křižáci  

vnímáni zvenčí. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 254
Mezinárodní rytířská sounáležitost. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 258

Závěr. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 264



Mapy. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 270
Bibliografie. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 275
Doslov k českému vydání (Werner Paravicini). .  .  .  .  .  .  .  . 303
Jmenný rejstřík. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 310





Mému otci Régisovi,
jemuž z větší části vděčím za svou vášeň pro historii,

přestože si tyto stránky bohužel už nebude moci přečíst.





11

Poděkování

Když člověk píše knihu, jen málokdy na to stačí sám. Rád bych proto 
poděkoval v prvé řadě Sophii Bajard a Véronique Sales za jejich důvěru 
a zájem o mou práci, a zároveň i celému týmu nakladatelství Vendémi-
aire.

Mé díky patří rovněž Alainu Corbellarimu a Martinu Nejedlému, kteří 
se ochotně ujali korektury rukopisu této knihy a provedli v něm potřeb-
né opravy.

Chtěl bych poděkovat také všem kolegům, kteří se se mnou ochotně 
podělili o  své postřehy a  znalosti v  oblasti své specializace nebo mě 
podpořili jiným způsobem. Byli to Daniel Barbu, Darius Baronas, Renate 
Blumenfeld-Kosinski, Philippe Borgeaud, Kristin Bourassa, Thalia Brero, 
Philippe Buc, Vincent Challet, Florian Chamorel, Nikolaos Chrissis, Oli-
vier Christin, Nicholas Coureas, Delphine Demelas, Mehmet Akif Erdoğ-
ru, Emir Filipović, Sylvain Gouguenheim, Christian Hesse, Güneş Işıksel, 
Sławomir Jóźwiak, Tomislav Karlović, Christoph Maier, Olivier Marin, 
Rasa Mažeika, Jean-Daniel Morerod, Jean-Claude Mühlethaler, Martine 
Ostorero, Werner Paravicini, Sylvain Parent, Noëlle-Laetitia Perret, Va-
lentin Portnych, Gaétan a Hitomi Rappo, Guillaume Reich, Hans-Joachim 
Schmidt, Joël Schnapp, Kristina Schulz, Jaroslav Svátek, Sobiesław Szyb-
kowski, Mario Turchetti, Jan Vojtíšek... a celá řada dalších. 

Velkým přínosem při psaní této knihy mi byly i diskuse se studentka-
mi a studenty semináře o evropských křížových výpravách, který jsem 
měl to potěšení vést na univerzitě v Neuchâtelu na podzim 2019, a mé 
díky tedy patří i jim všem.

V neposlední řadě bych pak chtěl poděkovat své rodině, zejména své 
manželce Sabině, našim dcerám Anaïs a Daphne, rodičům, sestře a je-
jímu příteli za trpělivost a podporu, kterou mi po celou dobu mé práce 
poskytovali.



12

Úvod

Tam, kde dosud vane duch křížových výprav 
18. května roku 1291 pronikly oddíly mamlúků do templářského hra-
du ve městě Akkon, a dovršily tak pád poslední bašty tohoto přístav-
ního města ve Svaté zemi, která ještě odolávala v rukou Franků, jak se 
na Blízkém východě přezdívalo obyvatelům románských zemí. Vládce 
Egypta, sultán al-Ašraf Kálil, si mohl konečně oddychnout; dobytím této 
významné křesťanské citadely ve Svaté zemi se mu podařilo zažehnat 
hrozbu, že se zde znovu vylodí křižáci. Město bylo srovnáno se zemí 
a  jeho obyvatelé, kteří nestačili uprchnout, byli pronásledováni a buď 
pobiti, nebo zajati. Brzy se vzdaly i hrstky křesťanů, které bránily po-
slední pevnosti na pobřeží, a egyptský a syrský mamlúcký sultanát se 
tak stal jediným pánem syrsko-palestinského pobřeží.

Pád Akkonu po více než měsíčním obléhání znamenal konec zá-
mořských latinských království, která vznikla po první křížové výpravě 
(1095–1099);1 křesťanskou výspu v této oblasti tvořil už jen Kypr, Rhodos 
a Kilikijská Arménie. Papež a přední panovníci Evropy si brzy uvědomili, 
že dobytí Svaté země je za dané situace navzdory veškerému úsilí už 
nemožné.

Duch křížových výprav, díky kterému byl Blízký východ takovým lá-
kadlem pro celé generace mužů, žen i dětí, však dosud nevyvanul a šířil 
se všemi směry. Už od dvanáctého století se s  podporou papežského 
stolce válčilo podél celých hranic křesťanského světa od Španělska až 
po Pobaltí; těchto bojů se účastnili šlechtici z celé Evropy, kteří kvůli nim 
často upouštěli i od myšlenky putovat se zbraní v ruce do Jeruzaléma. 

Pád Akkonu do rukou mamlúků tuto diverzifikaci křížových výprav 
urychlil; křižáci vyjížděli do boje jak proti Maurům na Pyrenejském po-

1	 L. de Vasselot de Régné: Le Dernier Templier de Terre sainte.



13

loostrově, tak proti pohanům na Litvě. Nezapomínali však ani na místa 
Kristova utrpení a uspořádali několik výprav do východního Středomoří, 
jejichž cílem bylo oslabit Egypt a donutit mamlúky, aby uvolnili sevření 
Palestiny. Zároveň se ojediněle konala tažení zaměřená na mladou Os-
manskou říši nebo na města v severní Africe, a od 15. století se někteří 
rytíři v honbě za ctí nebo bohatstvím odvažovali až na Kanárské ostrovy, 
za Dunaj, a dokonce až na pobřeží Gruzie. Koncem středověku se křížové 
výpravy nevyhýbaly ani samému středu Evropy: ve 20. letech 15. století 
se s papežovým požehnáním odehrálo několik tažení do Čech, které byly 
ve 20. letech 15. století považovány za kacířskou zemi.

Termín „křížová výprava“ se nejprve objevil na lokální úrovni ve 
13. století ve Španělsku, ale dlouho se v  praxi téměř nepoužíval. Ve 
středověku se pro označení tohoto jevu používaly spíše latinské výra-
zy peregrinatio, expeditio či passagium, tedy „cesta“ nebo „tažení“, ale 
ty se nikdy neomezovaly jen na pojmenování války proti „nepřátelům 
víry“. Některé školy dokonce s používáním termínu „křížová výprava“ 
nesouhlasí:2 podle „tradicionalistického“ pojetí označuje tento pojem 
pouze válku, jejímž cílem je osvobození Svaté země nebo obrana vý-
chodních křesťanů a která je vedena za účelem duchovního vykoupení 
a se souhlasem papežského stolce. Naproti tomu z „pluralistického“ hle-
diska je za křížovou výpravu považováno každé vojenské tažení vedené 
s požehnáním Říma nebo Avignonu, zejména je-li spojeno s udělováním 
odpustků a podpořeno propagací z kazatelen. „Popularistický“ přístup 
naproti tomu vychází z toho, jak daný boj popisují sami jeho současníci, 
a dává jejich vnímání přednost před dodatečně stanovenými formálními 
kritérii. Většina odborníků se v současné době přiklání buď k pluralistic-
kému, nebo k popularistickému přístupu.

Křížové výpravy ve 14. a v 15. století zdaleka nepředstavují jen lehko-
vážná dobrodružství dekadentních rytířů pozdního středověku, ale od-
rážejí zásadní moment budování předmoderní Evropy, který je určujícím 
faktorem jak pro další vztahy mezi křesťanskými a jinověreckými státy, 
tak pro způsob, jakým jsou vnímáni „ti druzí“, a  rovněž pro utváření 
společné identity evropské šlechty. Poté, co Norman Housley v roce 1992 
publikoval své stěžejní dílo, začali se někteří historici zaměřovat na tak-
zvané pozdní křížové výpravy.3 V posledních letech se kolektivní práce 

2	 Tuto debatu shrnuje J. Riley-Smith v článku Some Modern Approaches to the History of 
the Crusades, s. 9–27.

3	 N. Housley: The Later Crusades.



14

pod vedením téhož autora zabývají určitými konkrétními aspekty těchto 
výprav, zejména ve vztahu k balkánské frontě v 15. století. Nedávné stu-
die vydané v angličtině se podrobněji věnují geopolitickým, vojenským 
a ekonomickým aspektům jednotlivých regionů nebo epizod.4 Ve Francii 
se touto problematikou zabývá Jacques Paviot, jehož práce věnované 
politice burgundských vévodů v oblasti křížových výprav vnesly do této 
problematiky výrazné světlo, a totéž lze říci i o sérii Croisades tardives 
(Pozdní křížové výpravy), která vyšla v nakladatelství Presses universitai-
res du Midi.5 V neposlední řadě pak je třeba zmínit také práce Wernera 
Paraviciniho, který vyzdvihl význam cestování – a tudíž i křížových vý-
prav – pro způsob života tehdejší šlechty.6

Ze 14. a 15. století se nám dochovaly relativně hojné narativní pra-
meny včetně muslimských, pravoslavných a husitských autorů (neboli 
„kacířů z  Čech“). Řada kronik, traktátů, básní a  cestopisů se dočkala 
novodobého vydání, některé z nich i v překladu, a mnoho jich vyšlo zcela 
nedávno. Pomáhají nám osvětlit, jak byly křížové výpravy do celého svě-
ta zobrazovány v dobové literatuře, a nutí nás zamyslet se nad ideologií, 
která stála u jejich zrodu. Podle dochovaných textů byly pozdní křížové 
výpravy vnímány zároveň jako obranné války, evangelizační kampaně 
i  záležitost cti. Dobová svědectví nám umožňují utvořit si představu 
o složitém a proměnlivém pohledu člověka pozdního středověku na cizí 
země a na jejich obyvatele. Plasticky z nich vystupují mužové i ženy z nej-
různějších dějišť, v nichž se křížové výpravy odehrávaly, neboť někteří 
křižáci projevovali nemalý zájem o země, do nichž se vydávali bojovat. 

Na následujících stranách se tedy vydáme po stopách dobrodružství, 
která zažívali ve Středomoří, na Baltu, ve střední Evropě, na Pyrenej-
ském poloostrově, v Atlantiku nebo na Balkáně frankofonní rytíři, kteří 
nám o nich zanechali přímá či nepřímá svědectví. Někteří z nich totiž 
své zážitky sami sepsali, zatímco jiní o nich sice jen vyprávěli, ale jejich 
příběhy našly pozorné posluchače v celé řadě kronikářů, kteří ve svých 
dílech tyto „hrdinské skutky“ ochotně zaznamenávali. Někteří z těchto 
autorů přistupovali k takovému úkolu dosti kriticky, jiní ho naopak po-
jali jako oslavný chvalozpěv. Ti, kteří se rozhodli své zážitky zaznamenat 
písemně, tak často činili ve snaze obhájit nějakou myšlenku, zalíbit se 

4	 Např. J. Jefferson: The Holy Wars; T. Pálosfalvi: From Nicopolis to Mohács; L. Pilat – O. Cris-
tea: The Ottoman Threat; E. Filipović: The Key to the Gate of Christendom?, s. 151–168.

5	 Zejména J. Paviot: Les Ducs de Bourgogne, la croisade et l’Orient.
6	 V poslední době W. Paravicini: Adlig leben im 14. Jahrhundert.



15

některému mecenášovi nebo si zajistit kariérní postup. Bylo by však 
příliš zjednodušující domnívat se, že tyto spisy nemají nic společného 
s realitou nebo že nejsou zajímavé z hlediska historiků. Je tomu právě 
naopak – díky nim jsme schopni alespoň do určité míry pochopit očeká-
vání a kulturu těch, kteří se vydávali na výpravu, i těch, kteří zůstávali 
doma.

Porovnání příběhů o křížových výpravách, které vznikly v katolické 
Evropě, s arabskými, tureckými, řeckými nebo českými prameny nám 
umožňuje nahlédnout složitost pozdního středověku, kdy se za narati-
vem kladoucím důraz na náboženskou konfrontaci, válečné hrdinství 
a snahy vydobýt si čest skrývají politické, ekonomické i lidské důvody, 
které velmi často nelze omezit jen na rozpory mezi dvěma odlišnými po-
jetími víry. Záměrem této knihy tedy je vydat se po stopách rytířů, kteří 
se vypravili za dobrodružstvím až na samé hranice tehdejšího křesťan-
ského světa, a poskytnout ucelený pohled na jednotlivé fronty křížových 
výprav pozdního středověku. Přestože duch křížových výprav svým způ-
sobem přetrval nejméně do 16. století, my se zde zaměříme na období 
od dobytí Akkonu mamlúky (1291) po dobytí Konstantinopole Osmany 
(1453) a budeme při tom přednostně vycházet z nejnovější francouzské 
nebo anglické bibliografie.



16

I. kapitola
Na samé hranice křesťanského světa

Od svaté války ke křížovým výpravám
Původ myšlenky křížových výprav je třeba hledat ve spojení Jeruzaléma 
jako mimořádně významného místa z hlediska křesťanské víry a postup-
né sakralizace válek vedených ve jménu obrany církve.7 Jeruzalém byl 
svatým městem jak pro judaismus, tak pro křesťanství i pro islám, vý-
znamným jako místo Božího hrobu, v němž údajně spočinulo Kristovo 
tělo před zmrtvýchvstáním. Zaujímal výsadní postavení ve světonázoru 
středověkých křesťanů a  byl zobrazován jako ústřední prvek takzva-
ných T map, alegorických vyobrazení světa v podobě kruhu rozděleného 
na tři kontinenty – Asii, Evropu a Afriku. Představoval nejvýznamnější 
poutní místo pro věřící celé řady křesťanských proudů, a navíc leží neda-
leko míst, která každý čtenář Bible vyslovuje s posvátnou úctou: Betlém, 
Nazaret, Galilea, řeka Jordán nebo Samaří. 

Až do konce 11. století ovládali tuto oblast Fátimovci, jedna z muslim-
ských dynastií, která si činila nárok na titul chalífů. Hlásili se k ismá’ílíj-
skému šíitskému islámu a v otázkách náboženství byli většinou tolerant-
ní, takže umožňovali pouť do Jeruzaléma křesťanům všech obediencí. 
V  poslední třetině 11. století však Fátimovce z  Palestiny vytlačili sel-
džučtí Turci, kteří se nakonec v  roce 1071 zmocnili i  Svatého města; 
celou oblast tak zachvátila válka a s ní i nejistota, která znamenala stále 
větší komplikace i pro poutníky. Seldžukové se stali novou hegemonic-
kou mocností na Středním východě, přímo ohrožovali Byzantskou říši 
a v průběhu 11. století si podmanili téměř celou Anatolii. Přestože mezi 
Konstantinopolí a sultánem Sulejmanem byla uzavřena mírová smlouva, 

7	 O  vzniku myšlenky křížové výpravy viz J. Flori: La Guerre sainte. Zajímavý pohled na 
křížové výpravy do Svaté země i jinam přinášejí souhrnné práce následujících autorů: 
J. Riley-Smith: Les Croisades; J. Richard: Histoire des Croisades; J. Flori: Les Croisades; 
C. Tyerman: God’s War.

https://cs.wikipedia.org/wiki/Ism%C3%A1%27%C3%ADl%C3%ADja
https://cs.wikipedia.org/wiki/Ism%C3%A1%27%C3%ADl%C3%ADja
https://cs.wikipedia.org/wiki/%C5%A0%C3%AD%27itsk%C3%BD_isl%C3%A1m


17

která hlavní město říše alespoň na čas ochránila, císař Alexios I. Komne-
nos se rozhodl požádat o pomoc ostatní křesťanské mocnosti.

Nejprve se obrátil na Západ, přesněji řečeno na Řím. Vztahy mezi 
oběma těmito bývalými hlavními městy Římské říše však nebyly nijak 
jednoduché;8 zatímco město, které založil na Bosporu Konstantin Veliký, 
zůstalo i nadále centrem Východořímské říše, jeho italský protějšek si 
prošel celou řadou otřesů. V Římě sice sídlil papež, ale císaře město ne-
mělo od roku 476 až do roku 800, kdy papež Lev III. udělil císařskou ko-
runu Karlovi Velikému. Přestože Řím přišel o své postavení politického 
centra Evropy, i nadále se zde soustřeďovalo nejvýznamnější náboženské 
a kulturní dění; díky přítomnosti papeže fungovalo město jako středis-
ko evropského křesťanství pro „latinskou“ část kontinentu, která okolo 
roku 1000 n. l. sahala až do Polska, Maďarska a Skandinávie, zatímco 
království na jižním Balkáně a Kyjevská Rus (společný předchůdce Rus-
ka a Ukrajiny) měla blíže ke Konstantinopoli a k řeckokatolické tradici. 
Latinský svět se však od řeckého postupně vzdaloval a rozkol mezi círk-
ví, kterou dnes nazýváme katolickou, a různými církvemi pravoslavnými 
v čele s církví řeckou vyvrcholil sporem o filioque v otázce Nejsvětější 
Trojice mezi konstantinopolským patriarchou a římským papežem, kte-
rý v roce 1054 skončil vzájemnou exkomunikací. V době, kdy Alexios I. 
vypravil k papeži poselstvo se žádostí o pomoc proti Seldžukům, však 
schisma z roku 1054 ještě nestačilo zcela strhnout mosty mezi oběma 
křesťanskými světy. Pod byzantskými prapory dosud sloužila celá řada 
skandinávských, normanských i německých žoldnéřů, a císaři se nejspí-
še jednalo jen o možnost naverbovat nové žoldnéře, kteří by bojovali pod 
jeho velením. Papež Urban II. však měl na celou věc názor diametrálně 
odlišný. 

A právě v tuto chvíli vstupuje do hry druhý z pojmů, který má zásadní 
význam pro pochopení toho, odkud se vlastně vzala myšlenka křížových 
výprav. Křesťanství bylo sice původně náboženstvím mírumilovným, 
avšak většina teologů si brzy uvědomila, že násilí se z lidské společnosti 
vymýtit nedá,9 a není-li možné válkám zamezit, je potřeba nad nimi ale-
spoň získat kontrolu. Když se křesťanství stalo oficiálním náboženstvím 
Římské říše, biskupové a další církevní učitelé navíc nabyli toho názo-
ru, že i násilí může být užitečným prostředkem při obraně a šíření víry. 

8	 O situaci v Byzanci viz J. Heers: Chute et mort de Constantinople.
9	 Původně mírumilovnou povahu křesťanství však zpochybnil Ph. Buc: Guerre sainte, mar­

tyre et terreur.



18

Svatý Augustin (354–430) kupříkladu tvrdil, že se křesťanský voják smí 
podílet na ochraně neozbrojeného lidu proti „barbarským“ útočníkům. 

K významnému posunu směrem k myšlence svaté války došlo v ka-
rolínském období. Karel Veliký zhusta využíval ozbrojených sil v  boji 
s pohanskými Sasy, Slovany a Avary10 a při jejich obracení na víru, a ve 
staletích následujících po rozdělení karolínského dědictví, k  němuž 
došlo v 9. století, musely křesťanské politické útvary, které vznikly na 
místě Franské říše, čelit nebezpečí ze strany dalších „nevěřících“. Uhři 
z východu a Normané ze severu znamenali ohrožení dokonce i pro sa-
motné centrum křesťanstva; piráti ze Skandinávie ve druhé polovině 
9. století několikrát napadli Paříž a Uhři zase v  roce 926 dobyli opat-
ství svatého Havla. Obrana proti těmto pohanským nájezdníkům byla 
tedy považována za záslužné dílo a službu, jíž jsou křesťané povinováni 
Bohu. Zejména v Německu byl boj proti Uhrům prosycen náboženskou 
symbolikou: německý král Ota I. prý porazil Uhry v bitvě na řece Lech 
(955) jen díky tomu, že měl u sebe kopí, jímž byl údajně proboden bok 
Krista na kříži. O necelých deset let později Ota I. po vzoru Karla Veliké-
ho obnovil Západořímskou říši, která byla nadále nazývána Svatou říší 
římskou (962), a jeden ze základů tohoto nově vznikajícího politického 
celku tvořila obrana křesťanství proti východoevropským pohanům.11 
V téže době se začala katolická království na severu Španělska stavět na 
odpor proti Maurům a jejich vojska se řídila podobnou ideologií, jakou 
hlásala i Svatá říše římská; k tomu zde navíc přistoupila i myšlenka na 
znovudobytí území, které kdysi dávno za téměř mytických časů náleželo 
předkům velmožů, kteří se nyní stavěli do čela křesťanských vojsk.12 
A tak se zrodila reconquista. 

V této situaci se kasta západních bojovníků logicky přimkla k círk-
vi.13 Původní milites (tedy „válečníci“) se postupně přetransformovali ve 
feudální šlechtu a do jejich kodexu cti se promítly křesťanské zásady. 
Církev se na jedné straně od konce 10. století snažila nastolit „mír Boží“ 
a prodloužit období, kdy bylo zakázáno bojovat, ale na straně druhé si 

10	 Karel Veliký sice vedl řadu výprav proti Maurům, tedy muslimskému obyvatelstvu, které 
ovládalo většinu Španělska, ale nesnažil se je obracet na víru. Právě při jedné z takových 
výprav došlo k  napadení jeho vojska v  Pyrenejích, které posloužilo jako námět Písně 
o Rolandovi, písemně zaznamenané v první polovině 12. století.

11	 J. Flori: La Guerre sainte, s. 54–56; viz rovněž A. Dierkens: Commemoratio meritorum 
Ursmari et Ermini, s. 33–42.

12	 J. Tolan: Les Sarrasins, s. 149–152; C. Tyerman: God’s War, s. 653–659.
13	 J. Flori: Croisade et chevalerie.



19

stále více urozených bojovníků dávalo požehnat meče nebo si s sebou do 
bitvy brali svaté relikvie. Tak se zrodila instituce rytířství: rytíř už nebyl 
pouhým válečníkem, ale také – alespoň teoreticky – křesťanem, který 
se řídil zásadami církve a jehož povinností bylo chránit slabé a zasvětit 
svůj meč službě Bohu. Jeho pán měl samozřejmě právo povolat ho do 
války, ale zároveň mu bylo při každé příležitosti opakováno, že mnohem 
záslužnější je bojovat proti nepřátelům víry než proti souvěrcům. Za 
legitimní protivníky však byli kromě pohanů a muslimů považováni i ně-
kteří katolíci, kteří údajně představovali hrozbu pro církev; za cíl útoku 
tedy mohl být označen i  „špatný křesťan“, ať už se jednalo o odpůrce 
papeže, údajného kacíře nebo pouhého vykradače kostelů.

V  době, kdy Jeruzalém padl do rukou seldžuckých Turků, už tedy 
v Evropě panovala zavedená tradice, která velela vnímat určité formy 
boje jako svatou válku. A pokud byla církev ochotna připustit, že rytíř 
smí prolévat krev při obraně kláštera, neměla důvod couvnout ani před 
rozsáhlou vojenskou operací, která jí měla umožnit dobytí Jeruzaléma. 
Tato myšlenka se zrodila v  roce 1074, několik let poté, co se Svatého 
města zmocnili Seldžukové, z popudu papeže Řehoře VII., po němž byla 
pojmenována gregoriánská reforma, tedy hnutí, díky němuž papežský 
stolec v 11. století zaujal ústřední pozici v západní společnosti.14 Papežo-
vy myšlenky částečně převzal jeden z jeho nástupců Urban II. a doplnil 
je o  prvky, které dnes obecně považujeme za charakteristické znaky 
křížových výprav: odpustky spojené s  poutí k  Božímu hrobu a  právní 
ochranu bojovníků, kteří složili slib, že tomuto úkolu dostojí. 

Vraťme se ale nyní zpět k našemu byzantskému poselstvu. V  roce 
1095 předstoupili vyslanci Alexia I. před papeže v době, kdy předsedal 
koncilu v Clermontu v samém středu Francouzského království; toto vel-
kolepé setkání, kterého se zúčastnili církevní i světští hodnostáři, bylo 
věnováno právě problematice míru. Na závěr koncilu vyzval Urban II. 
k ozbrojenému boji, jehož cílem bylo vyrvat Svatou zemi z rukou Seldžu-
ků, nastolit mír na Blízkém východě a ochránit tamější křesťany. Jeho 
projev, který následně zaznamenalo několik jeho současníků – z nichž 
přinejmenším jeden, Foucher de Chartres, tvrdil, že byl jeho přímým 
svědkem  –, hovořil o  ukrutnosti muslimů a  urážkách, kterých se do-
pustili na Kristu. Papež vyhlásil, že těm, kteří se tohoto boje zúčastní, 

14	 J. Flori: Pour une redéfinition de la croisade, s. 346–347; H. E. J. Cowdrey: Pope Gregory 
VII’s „Crusading“ Plans of 1074, s. 28–40.



20

budou uděleny odpustky; systém odpustků předpokládal prominutí ně-
kterých hříchů křesťanům, kteří vykonají danou pouť nebo zaplatí část-
ku považovanou za odpovídající. Urban II. prohlásil, že každému, kdo se 
dobrovolně vydá do Jeruzaléma, udělí takzvané plnomocné odpustky, 
které z něho sejmou viny za veškeré hříchy, z nichž se vyzpovídá. Toto 
papežovo prohlášení bylo poté opakováno v mnoha městech, šířilo se 
i formou dopisů a u knížat a baronů se setkalo s obrovským úspěchem. 

K výpravě do Jeruzaléma nabádali lid a rytíře vzešlé z drobné šlechty 
i někteří kazatelé, například ten, jehož dnes známe jako Petra Poustev-
níka. Podle historika Jeana Floriho tak byly souběžně šířeny výzvy hned 
dvě: první z nich hlásal papež a byla určena vysoké šlechtě, druhá pak 
cílila na drobnou šlechtu a lid a jejím autorem byl Petr Poustevník.15 Ta 
byla dokonce údajně šířena dříve než výzva papežova, což by vysvět-
lovalo, proč se první vlna ozbrojených poutníků vydala na cestu dříve 
než šlechta. Ti, které přesvědčila slova papeže nebo kazatelů, se začali 
chystat k odjezdu, přičemž stejně jako před zahájením pouti složili slib 
a získali privilegia, která zajišťovala ochranu jejich majetku i jejich oso-
by. Na cestu se začali vydávat mužové i ženy z lidu, ačkoli se tomu papež 
snažil zabránit, a jako poznávací znamení si našívali na oděv pruhy látky 
ve tvaru kříže, podle čehož se jim začalo přezdívat crucesignati, v poz-
dější době pak „křižáci“16.

Ještě si zbývá položit otázku po jejich motivaci. Nezanedbatelnou roli 
zde hrálo materiální hledisko – touha po rabování nebo možnost usadit 
se v Orientu, a papež i  jeho nástupci s tím počítali; Inocenc III. se na-
příklad na počátku 13. století vyjádřil v tom smyslu, že nespatřuje nic 
špatného na tom, když křižáci získají v boji pro Boha i bohatství a slávu, 
pokud to není jejich hlavní pohnutkou. Vyhlídky na zbohatnutí však byly 
velmi nejisté a  středověcí Evropané si toho byli velmi dobře vědomi; 
jejich hlavní motivace spočívala v  něčem zcela jiném. Podle historika 
Jeana Richarda se Urbanovi II. podařilo zahrát na citlivou strunu drobné 
francouzské šlechty, ze které ostatně sám vzešel: jeho výzva k rytířské-
mu životu v tu chvíli souzněla s touhou šlechticů, z nichž mnozí už byli 
ostřílenými bojovníky proti muslimům ve Španělsku, po cti a slávě. Pro 
muže a  ženy, kteří věřili, že se nacházejí ve stavu hříchu, musela být 
bezesporu jednou z hlavních motivací i duchovní odměna, ony pověstné 

15	 J. Flori: Une ou plusieurs „première croisade“?, s. 3–27.
16	 J. Richard: Histoire des Croisades, s. 39–40.



21

odpustky. Pro někoho mohla být rozhodující i apokalyptická perspektiva 
vycházející z výjimečného postavení Jeruzaléma v křesťanské chiliastic-
ké tradici, avšak z dobových právních dokumentů vyplývá, že většina 
křižáků pečlivě plánovala svůj návrat, a že tedy nepočítali s tím, že kří-
žovou výpravou jejich život skončí.17

Svatá země a vojenské řády
Z Francie a ze Svaté říše římské se tedy do Palestiny vypravilo několik 
skupin, přičemž jedna z jejich hlavních tras vedla podél Rýna a Dunaje 
přes Anatolii a pobřeží Středozemního moře. Křižáci se během těchto 
dlouhých pochodů často dopouštěli masakrů; téměř ihned po odjezdu 
prvních kontingentů docházelo k útokům na Židy.18 Ve Špýru, Wormsu, 
Mohuči a Kolíně nad Rýnem poštvali velitelé těchto skupin, jimiž často 
bývali kněží nebo vysoce postavení šlechtici, své vojáky proti židovským 
komunitám a  následovalo vraždění a  žhářství, nucené konverze a  ra-
bování. Podle Jeana Floriho mohly být tyto vlny násilností důsledkem 
kázání Petra Poustevníka a jemu podobných, která se z velké části zamě-
řovala na eschatologii a na pomstu „Kristovým nepřátelům“. Oddíly, v je-
jichž čele stáli přední vojevůdci kruciáty (Godefroy z Bouillonu, Raimond 
ze Saint-Gilles a Bohemund z Tarentu), byly relativně disciplinovanější, 
avšak přesto působily vrcholným představitelům zemí, přes které táhly, 
celou řadu starostí. Jak města na Rýně, tak Byzantská říše a Uherské 
království, přes které vedla trasa těchto pustošivých oddílů, se jejich ná-
jezdům pokoušely pokud možno vyhnout nebo je alespoň usměrňovat. 

Byzantský císař si uvědomil, že se mu situace vymkla z ruky. Křižáci 
z Francie a ze Svaté říše římské se v žádném případě nehodlali spoko-
jit s rolí pomocných jednotek, ale chtěli hrát podle vlastních pravidel. 
Jakmile katolická vojska vstoupila do zemí ovládaných muslimy, začali 
si někteří jejich velitelé brousit zuby na území v okolí měst dobytých 
na Turcích, na která si však činila nárok i  Konstantinopol.19 Křesťan-
ské obyvatelstvo, zejména Arméni, jejichž vztahy s Byzancí nebyly nijak 
jednoduché, považovalo tyto nově příchozí za spojence a Frankové – jak 

17	 Ibid., s. 31–39.
18	 G. Mentgen: Crusades, s. 152–155; J. Flori: Une ou plusieurs „première croisade“?, s. 4, 

uvádí, že útoky na francouzské Židy začaly bezprostředně po kázání Urbana II. v Cler-
montu.

19	 O následující problematice viz, J. Richard: Histoire des Croisades, s. 70–75.



22

se křižákům přezdívalo ve Svaté zemi – se na oplátku stavěli k  těmto 
východním křesťanům, kteří se hlásili k celé řadě různých ritů, dosti to-
lerantně. Přišli sem přece bojovat, a ne řešit ožehavé teologické otázky. 

15. července 1099 byl po dlouhém obléhání dobyt Jeruzalém. Vítěz-
ství křesťanů bylo doprovázeno strašlivým krveprolitím a masakry ži-
dovského a muslimského obyvatelstva. Hlavní velitelé vojska Raimond 
ze Saint-Gilles a Godefroy z Bouillonu si odmítli nasadit nabízenou jeru-
zalémskou korunu, a tak v roce 1100 nakonec usedl na trůn Godefroyův 
bratr Balduin de Boulogne; tak se zrodilo Jeruzalémské království. Šlech-
tici, kteří se usadili v dobytých městech, se naproti tomu nechali ochot-
ně titulovat jako kníže z Antiochie, hrabě z Edessy nebo hrabě z Tripoli-
su. Ve středověkých pramenech jsou křižácké státy ve Svaté zemi často 
souhrnně nazývány „zámořskými“ státy. 

Navzdory vřelému přijetí ze strany místních křesťanů, zejména Ar-
ménů, začalo chování některých nově příchozích brzy vzbuzovat nedů-
věru.20 Řada křižáků se vrátila do Evropy, protože měli za to, že svou 
povinnost už splnili, a mezi těmi, kteří zůstali, začaly propukat spory. 
Muslimští obyvatelé měli mezitím možnost tyto muže a ženy ze Západu 
poznat blíže; jakmile pominul prvotní šok z invaze, začali arabští kroni-
káři vnímat rozdíly mezi nejvýznamnějšími osobnostmi z  řad Franků, 
a zatímco někteří velmoži byli v arabských – a někdy také v latinských – 
pramenech popisováni jako úskoční a  krutí, jiní byli prezentováni ve 
světle mnohem příznivějším.21 Katoličtí velmoži evropského původu se 
však zpravidla snažili respektovat tradiční struktury podrobeného oby-
vatelstva včetně muslimů. 

V roce 1144 padlo do rukou tureckého vládce Zengího hrabství Edes
sa, jeden z  významných křižáckých států na Východě, a  tato událost 
stála u zrodu další výpravy. Jejím hlavním propagátorem byl opat Ber-
nard z Clairvaux, který se narodil v roce 1090 jako potomek drobné bur-
gundské šlechty a později se stal významným intelektuálním činitelem 
středověké Evropy. Bernard se stal hnací silou rozmachu cisterciáckého 
řádu, založil opatství v Clairvaux (kolem roku 1112) a získával stále větší 
vliv ve Francii i za hranicemi; díky kouzlu své osobnosti dokázal pro-
niknout ke sluchu i těch nejmocnějších, zvláště když jeden z jeho žáků 

20	 O napětí mezi křižáky a Armény v Kilíkii viz C. Mutafian: Le Royaume arménien de Cilicie, 
s. 21–23.

21	 C. Hillenbrand: The Crusades, s. 336–347, a brilantní syntéza A. Maaloufa: Les Croisades 
vues par les Arabes.



23

usedl na papežský stolec jako Evžen III. Když se tento papež dověděl 
o  pádu Edessy, pověřil Bernarda, aby začal ve Francii a  ve Svaté říši 
římské vyzývat k účasti na křižácké výpravě. 

Vystoupení tohoto budoucího světce katolické církve na podporu 
druhé křížové výpravy představuje mezník zásadního významu. Nikoli 
snad ve strategickém smyslu, protože z hlediska průběhu války nedo-
sáhli tito noví evropští křižáci navzdory účasti císaře Konráda III. a fran-
couzského krále Ludvíka VII. s manželkou Eleonorou Akvitánskou žád-
ného rozhodujícího obratu. Bernardův přínos spočíval v něčem docela 
jiném. Na jedné straně totiž v březnu 1147 dovolil německým šlechticům 
vytáhnout nikoli proti muslimům ve Svaté zemi, ale proti pohanům v Po-
baltí, což mělo později nesporný vliv na přenesení modelu kruciáty do 
jiných oblastí světa, a na straně druhé sehrál zásadní úlohu při propaga-
ci nábožensko-vojenských řádů. Bernard nesnášel nekázeň a bezuzdné 
násilí, a  proto nedůvěřoval laickým křižákům.22 Domníval se totiž, že 
jim více záleží na tom, aby si pro sebe urvali kus území na úkor svých 
bližních, než na obraně pravé víry, považoval je za nespolehlivé a věřil, 
že by byli schopni Svatou zemi v předvečer rozhodující bitvy opustit, aby 
se vrátili ke svým rodinám a znovu zaujali své místo v evropské feudální 
společnosti; neskrývaný obdiv naproti tomu choval k  řeholnímu řádu 
nového typu – k rytířům Templu.

Řád templářů, který vznikl okolo roku 1120, měl původně na starosti 
ochranu poutníků, což ve Svaté zemi rozdělené mezi vzájemně soupeřící 
skupiny nebylo nic jednoduchého.23 Jeho výjimečnost spočívala v tom, že 
členové řádu měli v zájmu plnění svého poslání právo nosit zbraň, neboť 
v tehdejší době bylo nepřijatelné, aby řeholníci prolévali krev. Úkolem 
kněží bylo modlit se a kázat a úkolem rytířů zase bojovat, a tato poslání 
nebyla vzájemně zaměnitelná. Cisterciák Izák z Hvězdy († 1178), půvo-
dem z Anglie, hovořil o templářském řádu jako o „nové obludě“, neboť 
ho považoval za příliš nesourodý. Bernard z Clairvaux musel vynaložit 
veškerou váhu své osobnosti, aby byla existence templářů postupně ak-
ceptována. Bernard měl úzké vazby na prvního templářského velmistra 
Huguese de Payns a  věnoval řádu své pojednání De laude novae mili­
tiae (Chvála nového rytířstva), v němž vysvětluje, že laičtí rytíři se příliš 

22	 Bernardovi z Clairvaux se podařilo ochránit německé Židy před zlovolnými plány těch, 
kdo chtěli v letech 1146–1147 u příležitosti nového křižáckého tažení zaútočit na židov-
ské komunity (G. Mentgen: Crusades, s. 154). 

23	 O templářích viz zejména A. Demurger: Chevaliers du Christ; A. Demurger: Les Templiers.



24

zajímají o  zisk a  marnou slávu a  že představují nebezpečí pro civilní 
obyvatelstvo, protože jim není zatěžko kdykoli tasit meč; jeho obavy 
z excesů, jichž se vojáci dopouštěli, ostatně sdílela i značná část církve. 
Navzdory veškerým snahám se však nepodařilo rytíře ukáznit a přimět 
tyto profesionální vojáky k větší umírněnosti. Bernard proto navrhl ještě 
pevnější splynutí rytířství a křesťanství a bylo nasnadě, že tuto podmín-
ku nejlépe splňovali templáři, kteří byli současně rytířským vojskem 
i náboženským řádem. 

Bernard po celou dobu argumentoval tím, že tito vojáci bojují za Boží 
věc, a je proto záslužné je podporovat. Tvrdil, že jelikož templáři jakožto 
členové klášterního společenství nemají žádné rodinné vazby, jsou zcela 
oddáni boji proti nepřátelům víry. Proto mají právě oni ze všech kato-
lických vojenských sil působících ve Svaté zemi největší předpoklady 
k tomu obnovit pořádek a bojovat proti muslimům. Ale čím ospravedlnit 
to, že tito mniši prolévají krev? Bernard nachází odpověď v tom, že je-
jich boj je zasvěcen výhradně obraně a šíření víry. Na rozdíl od laických 
rytířů, kteří neváhají tasit meč kvůli tomu, aby se obohatili, zmocnili se 
majetku nebo zvýšili svou osobní prestiž, templáři riskují život pro větší 
slávu Boží, a proto se stávají ozbrojenou paží Krista a vykonavateli jeho 
spravedlnosti:

Když rytíř Kristův usmrtí zločince, nestává se tím hubitelem člověka, ba 
troufám si říci, že se naopak stává hubitelem zla.24

Každého templáře, který padne na bitevním poli, pak podle jeho slov 
čeká jisté místo v ráji:

Smrt, kterou rytíř rozsévá, je službou Kristu, ale smrt, která dostihne 
jeho, je službou jemu samotnému. Usmrtí-li křesťan pohana, může tím 
získat slávu, neboť to učinil pro slávu Kristovu; avšak velkodušnost na-
šeho Krále se plně projevuje teprve při smrti křesťana, neboť On si tako-
vého rytíře za odměnu povolá k sobě.25

Válka templářů a  jejich stoupenců je tedy válkou svatou, neboť je 
vedena výlučně pro větší slávu Boží, ale zároveň je i válkou spravedlivou 

24	 Bernard de Clairvaux: De laude novae militiae, citováno dle J. Richarda: L’Esprit de la 
croisade, s. 141.

25	 Ibid.



25

a obrannou, protože chrání křesťany před „pohany“, jak Bernard nazývá 
muslimy na Blízkém východě. Vyvstává zde i otázka, jak naložit s těmi, 
kteří padnou do rukou těchto nových Božích rytířů:

Není však žádoucí pohany zabíjet, pokud lze nalézt jiný způsob, jak jim 
zabránit v pronásledování a utlačování těch, kdož vyznávají pravou víru. 
V současné době je však lépe je pobít než nechat viset nad hlavami spra-
vedlivých hrozbu, že je tito hříšníci svedou k páchání nepravostí.26

Jinými slovy: v  ideálním případě by se pohané zabíjet neměli, ale 
vzhledem k reálné situaci není prostor na přílišné ohledy. Bernardovy 
argumenty poukazují na riziko „nákazy“, které by mohlo pro křesťany na 
Blízkém východě vyplynout z častých kontaktů s mocnými nevěřícími. 
Tato logika má hodně společného s pojetím segregace mezi Židy a křes-
ťany, která byla zavedena v Evropě od 11.–12. století z důvodu panující 
obavy, že by Židé, zejména pokud by se nacházeli ve vysokém společen-
ském postavení, nabádali křesťany k „požidovštění“.27 

Templáři se díky vlivu Bernarda z  Clairvaux těšili podpoře papeže 
a postupně je začínala akceptovat i křesťanská společnost. V roce 1120, 
tedy v prvních letech po založení řádu, jim jeruzalémský král Balduin II. 
dal k dispozici Šalamounův palác, jinak bývalou mešitu al-Aksá, aby si 
tam zřídili sídlo; název tohoto mladého vojenského řádu pak vznikl na 
základě záměny Šalomounova „chrámu“ a Šalomounova „paláce“.28 Od 
30. let 12. století začali laičtí velmožové ze Svaté země řádu odkazovat 
své hrady i finanční dary a k rytířům v pravém slova smyslu se začali 
přidávat pomocníci všeho druhu, jako byli například seržanti a turkopo-
lové pocházející z Blízkého východu. Templáři byli dobře organizovaní 
a odhodlaní, ale zároveň byli schopni počínat si pragmaticky, a tak se 
na křižáckém Východě rychle etablovali jako síla, se kterou bylo nutno 
počítat.

Netrvalo dlouho a vzor, který si pro svůj řád zvolili templáři, začal 
získávat další následovníky.29 Tito napůl vojáci a napůl mniši inspirovali 

26	 Ibid., s. 142.
27	 D. Iogna-Prat: Ordonner et exclure.
28	 A. Demurger: Les Templiers, s. 83–90.
29	 O řádu rytířů špitálu svatého Jana viz A. Demurger: Les Hospitaliers; o řádu německých 

rytířů viz S. Gouguenheim: Les Chevaliers teutoniques; D. Buschinger – M. Olivier: Les 
Chevaliers teutoniques; K. Toomaspoeg: Histoire des chevaliers teutoniques.



26

vznik dalších podobných společenství, například řádu rytířů špitálu sva-
tého Jana, jehož posláním původně bylo pečovat o nemocné a raněné, ale 
nejspíše již od 30. let 12. století se postupně militarizoval. V roce 1199 
papež Inocenc III. oficiálně uznal existenci třetího nábožensko-vojenské-
ho řádu, nazvaného řád německých rytířů. Zatímco templáři a johanité 
se rekrutovali většinou z francouzsky mluvících zemí, řád německých 
rytířů sdružoval členy ze Svaté říše římské. Ve 13. století se johanité 
a němečtí rytíři vydali po stopách templářů a vydobyli si ve Svaté zemi 
významnou pozici, tón však i nadále udávali templáři společně s fran-
skými barony a křižáky z Evropy.

Hnutí, které v roce 1095 inicioval Urban II., totiž nijak neochabovalo 
navzdory neustále se prohlubujícím obtížím v  důsledku muslimského 
odporu, který se začínal formovat okolo osobností, jako byl například 
Saláh ad-Dín, v Evropě známý spíše pod jménem Saladin.30 Jeho vojska 
dobyla v  roce 1187 Jeruzalém, který následně několikrát přešel z  jed-
něch rukou do jiných, a představitelé křižáků i muslimů o něm uzavřeli 
celou řadu dohod. Za této situace se k hlavnímu cíli křížových výprav, 
jímž bylo dobýt nebo udržet Svaté město, přidaly i další faktory, které 
apelovaly na rytířskou čest. Kazatelé hlásali, že Svatá země je Božím 
dědictvím a křesťanští bojovníci mají jakožto Boží vazalové povinnost ji 
chránit.31 K této argumentaci „vazalstvím“ se přidávají i další úvahy spi-
rituálnějšího charakteru, například myšlenka, že prožité utrpení očistí 
křižáky od hříchů, a Svatá země se tak octne v rukou elity čistých křesťa-
nů.32 Tato rétorika však neměla žádný vliv na skutečný průběh křížových 
výprav, přestože jim veleli nejmocnější evropští panovníci, a nic na tom 
nezměnila ani třetí křížová výprava v letech 1189–1192, do jejíhož čela se 
postavil císař (Fridrich I. Barbarossa), francouzský král (Filip II. August) 
a anglický král (Richard I. Lví srdce). Ani čtvrté výpravě se nepodařilo 
proniknout dál než do Konstantinopole, která padla do rukou křižáků 
v roce 1204. Uherskému králi Ondřejovi II. (1217–1218), císaři Fridricho- 
vi II. (1228–1229) a francouzskému králi Ludvíkovi IX. (1248–1250 a 1270) 
tedy nezbývalo nic jiného než vyjednávat; křižácký Orient se ocitl v de-
fenzívě. 

Přestože ve všech třech vojenských řádech často docházelo ke spo-
rům místních frakcí, v nejvýznamnějších bitvách bojovaly všechny tři 

30	 A.-M. Eddé: Saladin.
31	 V. Portnykh: „L’argument vassalique“, s. 59–72.
32	 V. Portnykh: God Wills It!, s. 472–486.



27

svorně bok po boku. Jedna z nejkrvavějších bitev se odehrála 17. října 
1244 u La Forbie (v dnešním Izraeli). Křižáci, kteří pod vlivem templářů 
změnili spojence, se s  pomocí sultána z  Homsu a  sultána z  Damašku 
pokusili napadnout Egypt, ale utrpěli zde drtivou porážku.33 Několik 
let po této bitvě, která pro křižáky dopadla tak neblaze, však došlo ke 
změně vládnoucí dynastie a v čele Egypta se octli mamlúkové. Byli to 
bývalí otroci nebo žoldnéři pocházející většinou z tureckého prostředí 
a z euroasijských stepí, kteří po konverzi k islámu absolvovali vojenský 
výcvik a poté působili jako osobní stráž vedoucích představitelů několi-
ka muslimských dynastií na Středním východě. Po smrti sultána Ajjúba 
v roce 1249 využili egyptští mamlúci situace a chopili se moci. Zpočátku 
se těšili podpoře Ajjúbovy manželky Šagrat Al Durr, která nastoupila 
na trůn a provdala se za mamlúckého sultána Ajbaka; poté se na trůně 
vystřídalo několik loutkových sultánů a nakonec se vlády zmocnil Baj-
bars, mamlúcký generál mimořádných kvalit, který už měl na kontě řadu 
vítězných bitev. 

Bajbars a jeho nástupci byli odhodláni vypudit Franky z Východu jed-
nou provždy. Jejich vojska dobyla Caesareu (1261) a Jaffu (1268); v roce 
1271 se zmocnila hradu Montfort, který sloužil jako hlavní velitelství 
řádu německých rytířů, a téhož roku i rozlehlé pevnosti Krak des Cheva-
liers, která byla považována za nedobytnou a jejíž obrana byla svěřena 
řádu johanitů. V roce 1289 se sultán Kalavun zmocnil Tripolisu a 5. dub-
na 1291 oblehl jeho syn al-Ašraf Kálil pevnost Akkon, poslední baštu, 
která ještě odolávala v rukou křižáků. Přestože byla vyhlášena nová kří-
žová výprava a z Evropy dorazily posily, město po několika týdnech pad-
lo a v následujících měsících byly dobyty i poslední zbývající křesťanské 
citadely, z nichž některé se dokonce vzdaly zcela bez boje. Zbývalo jen 
několik málo enkláv, které se udržely až do počátku 14. století.34

V Evropě byla tato zpráva přijata se smíšenými pocity. Někteří církev-
ní hodnostáři z ní byli v šoku, ale mnozí mocní, zejména z řad laiků, byli 
se ztrátou Svaté země už dávno smířeni;35 snažili se nicméně z tohoto 
nezdaru poučit a připravit si půdu pro její opětovné dobytí. Vojenským 
řádům sice bylo vytýkáno, že nesplnily svůj úkol, nikdo však neuvažoval 

33	 S. Lotan: The Battle of La Forbie, s. 53–67.
34	 O následující problematice viz A. Demurger: Les Templiers, s. 413–509; P. Josserand: Ja­

cques de Molay; a kolektivní práce M.-A. Chevalier (ed.): La Fin de l’ordre du Temple; J. Bur-
gtorf – P. Crawford – H. Nicholson (ed.): The Debate on the Trial of the Templars.

35	 C. W. Connell: The Fall of Acre in 1291, s. 130–147.



28

o tom, že by se měly zrušit, ale spíše o tom, jak by se měly zefektivnit, 
a na poradu byli přizváni i velmistr templářského řádu Jacques de Molay 
a velmistr řádu johanitů. O to větším šokem pro všechny bylo, když dal 
francouzský král Filip IV. Sličný pozatýkat všechny templáře, kteří se na-
cházeli na území jeho království, a na základě několika nepodložených 
zvěstí je obvinil z kacířství. 

Proč se stali terčem útoku právě templáři? Jejich řád byl sice bohatý, 
ale ne tolik jako johanité. Templáři však podléhali výlučně papeži a ne-
vztahovala se na ně královská soudní pravomoc, a právě v tom spatřoval 
Filip Sličný a jeho okolí překážku královské svrchovanosti. Král měl pře-
devším v úmyslu dovést k dokonalosti to, co historik Julien Théry nazývá 
„pontifikalizací“ instituce francouzského krále, tedy to, že Francouzská 
koruna si bude osobovat právo na mystickou moc, která do té doby ná-
ležela pouze papeži. Když Filip IV. obvinil templáře z kacířství, stavěl se 
tím do pozice svrchovaného garanta víry namísto papeže, který podle 
jeho názoru selhal.36 Po pěti letech inkvizičních procesů bylo více než 
šedesát mužů odsouzeno na hranici a bezpočet dalších zlomeno muče-
ním. Papež Kliment V. byl nakonec nucen kapitulovat: v roce 1312 vydal 
bulu o zrušení templářského řádu, avšak stran jeho viny se nevyjádřil. 
18. března 1314 zemřel na hranici velmistr Molay, který do posledního 
dechu trval na tom, že jeho řád se ničím neprovinil. 

Řád johanitů i řád německých rytířů přečkaly tyto události na rozdíl 
od svých starších spolubratří relativně bez úhony. Bylo tomu tak nejspí-
še proto, že oba tyto vojenské řády si postupně vybudovaly pevné územ-
ní základny daleko od Svaté země. Johanité se uchýlili na Kypr a spojili 
se s janovskými korzáry, s nimiž v letech 1306 a 131037 obsadili Rhodos, 
který byl v té době v rukou Byzance, a v roce 1309 přestěhovali mateřský 
dům řádu do města Rhodos. Velmistr Fulko z Villaretu si zajistil podporu 
papeže Klimenta V. poté, co mu přislíbil účast na obraně Kypru a Kili-
kijské Arménie, což byla dvě křesťanská království sousedící s územími 
mamlúků. Johanité disponovali silným válečným loďstvem a později se-
hráli významnou úlohu v boji proti islámským mocnostem východního 
Středomoří. Řád německých rytířů se naproti tomu ve 13. století usadil 
mnohem severněji, nejprve v Uhrách a pak v Prusku, a stejně jako joha-
nité přenesl v roce 1309 své hlavní sídlo, a to do mocné pevnosti Mari-

36	 J. Théry: Une hérésie d’État, s. 157–185.
37	 A. Demurger: Les Hospitaliers, s. 465–480.



29

enburg v Prusku (Malbork na území dnešního Polska) v samém středu 
svých držav.38 Taková proměna obou těchto mocných vojenských řádů 
byla možná jen díky tomu, že se model křížové výpravy rozšířil do všech 
koutů evropského kontinentu. 

Rozšíření modelu kruciáty 
z Pyrenejského poloostrova do Pobaltí

Fungování křížových výprav bychom mohli jen těžko porozumět, po-
kud bychom se soustředili jen na křižácké státy v  zámoří. Myšlenka 
křížových výprav byla už od samého počátku spojena s cizími zeměmi, 
na jejichž půdě se křesťanští bojovníci utkávali s takzvanými nepřáte-
li víry v  boji vedeném se souhlasem a  s  požehnáním místní církevní 
hierarchie, nejčastěji však samotného Říma. Jak víme, války „za svatou 
věc“ se v Evropě v  té či oné podobě odehrávaly už kolem roku 1000, 
ať už šlo o obranu kláštera proti loupeživým rytířům, nebo o odrážení 
nájezdů pohanských Uhrů či Skandinávců, a boj španělských velmožů 
proti Maurům zase již od 11. století přitahoval bojovníky až z druhé stra-
ny Pyrenejí. V  roce 1064 dobyla španělsko-francouzsko-italská vojska 
město Barbastro, přičemž tuto dobyvačnou a  současně loupežnou vý-
pravu s  největší pravděpodobností podpořil papež Alexandr II., který 
však odsuzoval násilí, jehož se žoldnéři dopouštěli na Židech. Urban II. 
udělil v roce 1089, tedy ještě před vyhlášením křížové výpravy, knížatům 
z Tarragony, kteří bojovali proti Maurům, odpustky stejné hodnoty, jaké 
bylo možno získat za pouť do Jeruzaléma. Stejnou logikou reconquisty 
podporované papežem se řídily i další regiony, kde se střetávali katoličtí 
a muslimští bojovníci, ať už to byla Provence, jižní Itálie nebo Korsika. 
Normanská invaze na Sicílii ve druhé polovině 11. století se těšila podpo-
ře Říma a někteří kronikáři ji popisují jako svatou válku; pánové z Hau-
teville, kteří ovládali normanskou Sicílii, se však vůči svým muslimským 
a ortodoxním poddaným chovali značně tolerantně, což svědčí o tom, že 
ideologie a praxe se od sebe občas značně lišily.39 

Na protilehlé hranici katolicko-křesťanského světa se o  legitimitu 
Svaté říše římské zasloužil z větší části boj jejího zakladatele Oty I. proti 

38	 K. Militzer: The Teutonic Knights between Emperors and Popes, s. 71–82. O ideologic-
ké kontinuitě boje řádu německých rytířů viz S. Lotan: The Teutonic Knights and their 
Attitude about Muslims, s. 315–330.

39	 J. Flori: La Guerre sainte, s. 278–284.



30

Slovanům a Uhrům.40 Saská knížata, která byla na říši relativně nezá-
vislá, zde rozšiřovala svou moc nad slovanským pohanským obyvatel-
stvem usazeným mezi Labem a Odrou ve znamení evangelizačních snah, 
které se u pohanů podle křesťanských svědectví setkávaly s odporem. 
Království dánské a  Království polské, která přijala křesťanství už ve 
druhé polovině 10. století, začala tuto politiku využívat ve svůj prospěch, 
a ohrožovat tak hegemonii Sasů v severovýchodní Evropě.

Do této mozaiky je třeba doplnit ještě zápolení mezi papežem a cí-
sařem o  vojenskou, politickou i  symbolickou nadvládu nad Západem. 
Boj proti „Kristovým nepřátelům“ (tedy pohanům, muslimům, ale také 
proti kacířům) za této situace umožňoval Římu, aby upevnil svou pozi-
ci v čele křesťanstva. Nebylo by však na místě přeceňovat všemocnost 
středověkého papeže; téměř ve všech případech narážel na protitlak 
a  sekulární šlechtici mohli velmi snadno uplatňovat ideologii šířenou 
Svatým stolcem po svém, aniž by k tomu od něho obdrželi příkaz, nebo 
dokonce jen svolení.41

Když Bernard z  Clairvaux v  roce 1147 povolil šlechticům ze Svaté 
říše římské, aby se vydali bojovat proti pohanům v Pobaltí namísto do 
Svaté země, a slíbil jim za to stejnou duchovní odměnu, byla svatá válka 
v severovýchodní Evropě již hluboce zakořeněnou institucí.42 Mezi lety 
1107 a 1125 byl z Magdeburku jménem saských vévodů zaslán dopis ně-
kolika evropským knížatům včetně flanderského hraběte Roberta, jed-
noho z vůdců první křížové výpravy. Autor této výzvy výslovně naráží na 
dobytí Jeruzaléma a tvrdí, že je třeba zlikvidovat mimořádně nebezpečné 
nevěřící ve velmi slibných zemích omývaných Baltským mořem.43 Ber-
nardova výzva ke křížové výpravě do Pobaltí představovala posvěcení 
již dávno zavedené praxe; novinkou bylo pouze to, že podle slov tohoto 
slavného cisterciáka bylo třeba se slovanskými a pobaltskými pohany 
bojovat tak dlouho, „dokud se s pomocí našeho Pána nepodaří vyhladit 
buď jejich náboženství, nebo celý jejich národ“44. Pokud si tedy křižáci 
v  Pobaltí chtěli zasloužit své odpustky, bylo jejich povinností bojovat 

40	 Ibid., s. 54–56.
41	 I. Fonnesberg-Schmidt: The Popes and the Baltic Crusades; z této práce jednoznačně vy-

plývá, že papežský stolec si ve vztahu k válečným výpravám proti pohanům v Pobaltí 
počínal spíše reaktivně než proaktivně.

42	 M. Gładysz: The Forgotten Crusaders; D. von Guttner-Sporzynski: Poland.
43	 G. Constable: The Place of the Magdebourg Charter, s. 283–299.
44	 „… donec auxiliante Domino aut ritus ipse aut natio deleatur.“ Dopis Bernarda z Clair-

vaux č. 457 (S. Bernardi Opera, VIII, pozn. 457), citováno in: F. Dvornik: Les Slaves, s. 267.



31

s tamějšími obyvateli tak dlouho, dokud je neobrátí na víru, nebo si je 
zcela nepodmaní, namísto toho, aby s nimi po krátkém období bojů uza-
vřeli dohodu, což bylo v té době nejběžnější praxí.45 Bernard tedy nepro-
sazoval pouhou obrannou válku, ale šlo mu o  totální likvidaci pohan-
ství; podstata jeho myšlenky spočívala v tom, že jakmile budou pohané 
donuceni podrobit se tvrdé křesťanské síle a  dojde k  rozrušení jejich 
sociálních struktur, bude možné je evangelizovat.46

Obrana křesťanství kráčela ruku v ruce s jeho šířením nejen na Bal-
tu, ale také na Pyrenejském poloostrově. To jinými slovy znamenalo, že 
svatá válka proti nekřesťanům, kteří byli prezentováni jako nebezpečí, 
byla spojena zároveň s evangelizačními snahami. Většina doktorů ka-
nonického práva sice zastávala názor, že víru nelze vnucovat násilím, 
avšak nátlak na nevěřící, aby mezi sebe přijímali kazatele, byl obecně 
akceptovanou záležitostí.47 Urban II. se ve svém projevu o konverzi ještě 
nezmiňoval – jednalo se mu o znovudobytí Jeruzaléma a svatých míst 
a nikoli o obracení muslimů na víru –, avšak jakmile se křížové výpra-
vy rozšířily na území, na nichž měli převahu křesťané, stala se jejich 
nedílnou součástí i konverze. Ve Španělsku bylo židovské a muslimské 
obyvatelstvo pod katolickou nadvládou nuceno naslouchat kazatelům 
a mešity byly přestavovány na kostely. Pobaltští Slované byli po své po-
rážce začleněni do církevních struktur severovýchodní Evropy a evan-
gelizováni pod nátlakem místních knížat, z nichž mnozí byli sami rov-
něž konvertité. Křížové výpravy začaly být vnímány jako nástroj nejen 
k obraně víry, ale také k jejímu šíření. Papežové a právníci se za pomoci 
sofistikované rétoriky snažili dodat nucené evangelizaci punc legitimity: 
tvrdili například, že ten, kdo je postaven před volbu mezi „obrácením na 
víru nebo smrt“, si přece vždycky může vybrat druhou možnost... Takový 
vývoj této doktríny napovídá, že Římu ani tolik nešlo o to, aby urychlil 
šíření křesťanství všemi směry, ale spíše o to, aby legitimizoval to, co už 
v praxi dávno probíhalo. 

Vzhledem k  této situaci přestali pyrenejští, skandinávští a  polští 
velmožové tolik spěchat do Svaté země a postupně si začali přetvářet 

45	 I. Fonnesberg-Schmidt: The Popes and the Baltic Crusades, s. 53.
46	 Ibid., s. 32–33.
47	 Formulace compelle intrare („přinuť je, ať přijdou“) z podobenství o hostině (Lk 14,15–24) 

se zpravidla používá jen ve vztahu ke kacířům nebo odpadlíkům: B. Kedar: Crusade and 
Mission, s. 159n; a články v práci J. Muldoona: Varieties of Religious Conversions in the 
Middle-Ages.



32

ideologii kruciát po svém. Určitou představu o  tom, jak to probíhalo, 
si můžeme utvořit na základě kronik ze severovýchodní Evropy. Když 
německý kronikář Helmold z Bosau († 1177) popisuje výzvu Bernarda 
z Clairvaux, uvádí, že „ti, kdo prosazovali křížové výpravy, měli za to, že 
jednu část vojska je třeba poslat na východ, druhou do Španěl a třetí pro-
ti Slovanům, kteří žijí blízko nás“48. Dánský kronikář Saxo Grammaticus 
(† kolem roku 1220) o něco později opakuje: 

Papež si uvědomil, že by se naše církev mohla v té záplavě pohanství uto-
pit, a tak rozeslal po celé Evropě listy, v nichž vyzýval věřící k boji proti 
všem nepřátelům víry. Každá církevní provincie dostala příkaz bojovat 
s těmi pohany, kteří byli nejblíže.49

Může snad existovat výstižnější definice celoevropské kruciáty, která 
vychází z výzev svatého Bernarda? 

Dalším, vedlejším příznakem akceptace myšlenky křížových výprav 
do severovýchodní Evropy bylo to, že výrazem „Saracéni“ začali být ve 
druhé polovině 12. století označováni i pohani v Pobaltí. Ti byli dosud 
zpravidla nazýváni buď příslušným etnonymem, nebo jako pagani, bar­
bari a gentiles, někdy – zatím dosti vzácně – však i jako „Saracéni“, nebo 
dokonce „Saladinovci“ jako narážka na sultána, který působil značně 
těžkou hlavu křižákům ve Svaté zemi. Uvedený výraz sice původně slou-
žil jen k označení muslimů na Blízkém východě, avšak postupně se stal 
synonymem pro všechny nevěřící a ve 14. století už v tomto smyslu té-
měř zobecněl.50

Zatímco křižáci v zámoří čelili muslimskému odporu jen s obtížemi, 
jejich spolubojovníkům v Pobaltí a ve Španělsku se dařilo o něco lépe. 
Jejich úspěchy však neprobíhaly lineárně; na obou zmiňovaných křižác-
kých frontách se střídala období relativního míru s vítězstvími i nezdary. 

Roku 1168 padlo poslední pohanské slovanské knížectví na ostrově 
Rujána, ale křižáci měli dosud co dělat s pobaltskými a baltofinskými 
národy usazenými na jihovýchod od Baltského moře od severu dnešní-
ho Polska až po Estonsko. Ve Španělsku pak 16. července 1212 v bitvě 
u Las Navas de Tolosa zvítězila koalice iberských katolických knížat nad 

48	 Helmold: Chronica Slavorum, J. Riley-Smith (ed.): Les Croisades, s. 117.
49	 Saxo Grammaticus: Gesta Danorum, 2, s. 1000–1001; I. Fonnesberg-Schmidt: The Popes 

and the Baltic Crusades, s. 46.
50	 L. Chollet: Les Sarrasins du Nord.



33

Almohady, kteří představovali vládnoucí sílu v Maroku a v muslimském 
Španělsku; této bitvy se zúčastnili i křižáci z Francie. 

O tom, že i tyto další křižácké fronty se inspirovaly příkladem Svaté 
země, svědčí kromě vývoje rétoriky a toho, že se tažení do Pobaltí nebo 
na Pyrenejský poloostrov účastnili i bojovníci z cizích zemí, ještě celá 
řada dalších faktorů. Ve Španělsku a Portugalsku vznikaly od poloviny 
12. století nábožensko-vojenské řády, jako například řád calatravských 
rytířů, řád sv. Jakuba z Compostely, řád alcántarských rytířů a řád aviz-
ských rytířů. Tyto řády vznikaly v důsledku specifické společensko-po-
litické situace těchto iberských království s  podporou papeže a  poté 
postupně přecházely pod kontrolu kastilských, aragonských a  portu-
galských králů. V Pobaltí se stal prvním vojenským řádem řád mečových 
bratří v  Livonsku, který na počátku 13. století založil tamější biskup; 
Livonsko bylo provincií, která se rozkládala na území většiny dnešního 
Lotyšska a jižní části Estonska. Tento vojensko-mnišský řád se však brzy 
začal vymykat kontrole a v roce 1236 utrpěl drtivou porážku od koalice 
pohanských bojovníků. Jeho majetek pak následujícího roku přešel do 
vlastnictví řádu německých rytířů, který byl založen v Prusku o deset 
let dříve.51

Jeden z  nejvýznamnějších úspěchů v  dějinách křížových výprav 
v  tomto období nepochybně představovalo založení mnišského státu 
řádu německých rytířů.52Okolo roku 1225 pověřil polský kníže Konrád 
Mazovský velmistra Heřmana ze Salzy ostrahou hranic proti Prusům, 
pohanům hovořícím pobaltskými jazyky, kteří žili na území dnešního 
severovýchodního Polska a ruské enklávy Kaliningrad. Řádu německých 
rytířů se podařilo získat všechny země, které bylo možné vyrvat z rukou 
nevěřících. Pak začali s právní podporou papeže a císaře dobývat Prusko 
a vybudovali si z něho základnu, které vládli tvrdou rukou a osídlili ji 
osadníky ze Svaté říše římské a z Polska. Němečtí rytíři navázali na tra-
dici svaté války polských knížat a podařilo se jim získat křižácké buly 
a podporu laických bojovníků. Ti se zpočátku rekrutovali z řad vysoce 
postavených šlechticů a  přicházeli především ze severní a  středový-

51	 O  vojenských řádech na Pyrenejském poloostrově a  v  Pobaltí viz francouzsky A. De-
murger: Chevaliers du Christ; D. Carraz – P. Josserand – L. F. Oliveira (ed.): Élites et ordres 
militaires au Moyen Âge.

52	 O křížových výpravách a usazení řádu německých rytířů v Prusku viz S. Gouguenheim: 
Les Chevaliers teutoniques, s. 145–230.



34

chodní Evropy, někdy však i z krajin mnohem vzdálenějších.53 Po boku 
mazovského vévody tak v Prusku velmi pravděpodobně padl například 
Humbert, syn hraběte Tomáše I. Savojského, a to možná dokonce ještě 
před příchodem německých rytířů.54

Řád německých rytířů se těšil podpoře několika po sobě následují-
cích papežů, kteří v nich spatřovali předvoj křesťanské expanze do da-
ných oblastí. Vzhledem k duchovním výsadám pro ty, kdo se rozhodli 
tasit meč ve službách německých rytířů, byly křížové výpravy do Pobaltí 
postaveny téměř na roveň válce ve Svaté zemi, i  když si ochrana zá-
mořských zemí i nadále zachovávala výsadní postavení.55 Cílem těchto 
kruciát se stávaly i jiné než pobaltské národy, jako například Mongolové, 
jejichž vpád do Uher a Polska v roce 1241 představoval nebezpečí pro 
celý křesťanský svět. Plány na rozsáhlou křížovou výpravu proti Mongo-
lům, které by vyžadovaly spojení sil německých rytířů, ruských knížat 
ze Suzdalu a Haliče (která sice vyznávala pravoslavnou víru, ale v dané 
době byla papežovým spojencem) a křižáků z celé Evropy, se však nese-
tkaly s úspěchem. Mongolové, kteří jsou v dobové terminologii označo-
váni jako Tataři, se usadili na jihovýchodě dnešní Ukrajiny a Ruska na 
území rozsáhlého chanátu Zlaté hordy, který postupně přijal sunnitský 
islám. Po mongolském vpádu v  roce 1241 se hlavním cílem křížových 
výprav ve východní Evropě stalo opět Pobaltí. Tažení do těchto zemí 
pokračovala s tichým souhlasem papeže až do přelomu 15. století, kdy 
přijali křest i poslední pohané.56

Hrr na kacířské křesťany!
Křížové výpravy nebyly zaměřeny jen proti nevěřícím, ať už se jednalo 
o pohany, nebo muslimy. V některých případech se jejich cílem stávali 
i „špatní křesťané“, za které byli označováni lupiči církevního majetku 
nebo političtí protivníci papeže.57 Ve 12. století, kdy se křížové výpravy 

53	 Referenční práce o účasti evropské šlechty na křížové výpravě do Pruska viz W. Paravi-
cini: Die Preussenreisen des Europäischen Adels, II, a W. Paravicini: Adlig leben im 14. Jahr­
hundert.

54	 Ibid., s. 130–133; L. Chollet: Les Sarrasins du Nord, s. 120.
55	 A. Ehlers: The Use of Indulgences, s. 139–146.
56	 I. Fonnesberg-Schmidt: The Popes and the Baltic Crusades, s. 240–242; A. Ehlers: The 

Crusade against Lithuania Reconsidered, s. 21–44; C. T. Maier: Preaching the Crusades, 
s. 92–93.

57	 Třetí lateránský koncil v roce 1179 udělil odpustky těm, kteří budou bojovat proti lap-



35

staly skutečným celoevropským hnutím, začal papežský stolec vzešlý 
z gregoriánské reformy stále agresivněji útočit na ty křesťany, kteří byli 
považováni za kacíře.58 Dobové kroniky a papežská korespondence pů-
sobí dojmem, že v té době vznikala odštěpenecká hnutí téměř ve všech 
koutech Evropy a církev ve 12. století vnímala sama sebe jako obleže-
nou pevnost, kterou ohrožují zevnitř heretici a zvenčí hordy nevěřících. 
Taková rétorika však vypovídá především o minimální toleranci papež-
ského stolce vůči křesťanům, kteří odmítali požadavky gregoriánské re-
formy; ti totiž podle něho oslabovali dogmatickou jednotu a tím i čistotu 
víry, a představovali proto větší nebezpečí než muslimové nebo pohané, 
u nichž bylo možno doufat v obrácení a kterým byla přiznávána určitá 
individuální práva. Církev projevovala vůči těmto heretikům mnohem 
menší toleranci, a poté, co nad nimi zvítězila, jim často dávala na vy-
branou jen ze dvou možností: zříci se své víry a splynout s davem, nebo 
zemřít na hranici. 

Nejkrvavějším projevem tohoto přístupu bylo bezesporu dobytí Lan-
guedoku severofrancouzskými křižáckými jednotkami pod záminkou 
boje proti herezi.59 V roce 1209 zahájil papež Inocenc III. křížovou vý-
pravu proti obyvatelům Languedoku, kteří byli obviněni z podpory „dob-
rých mužů“ a „dobrých paní“, o jejichž víře toho víme jen málo; historik 
Jean-Louis Biget však prokázal, že se hlásili především k místním křes-
ťanským a evangelickým tradicím a nikoli k pojetí světa, které se snažili 
prosazovat zastánci gregoriánské reformy.60 Po zhruba dvaceti letech 
bojů byly země mocných okcitánských baronů začleněny do majetku 
francouzského krále a ve 30. letech 13. století byla založena inkvizice, 
jejímž úkolem bylo pronásledovat tyto odpadlíky, kterým se v té době 

kům, tedy žoldnéřům, kteří se octli bez zaměstnavatele a údajně se dopouštěli mnoha 
ukrutností; ti byli stavěni na roveň kacířům: J. Flori: Croisade et chevalerie, s. 159. O dva-
cet let později zahájil Inocenc III. křížovou výpravu proti Markvartovi z  Annweileru, 
bývalému regentovi císaře Jindřicha VI. Papežský list popisoval Markvarta jako druhé-
ho Saladina, což byla poměrně častá rétorika používaná k  diskreditaci křesťanského 
protivníka: J. Riley-Smith: Les Croisades, s. 188; N. Housley: Politics and Heresy in Italy, 
s. 193–208.

58	 O této problematice viz R. I. Moore: Hérétiques, a eseje – někdy kritické – shromážděné 
v práci M. Frassetta (ed.): Heresy and the Persecuting Society in the Middle Ages. Viz rov-
něž Ph. Buc: Guerre sainte, martyre et terreur, zejména o prezentování heretiků a „faleš-
ných bratří“ jako archetypu zrádců ve středověkém politickém myšlení.

59	 J.–L. Biget: Hérésies, croisades et Inquisition en Languedoc, s. 33–56.
60	 J.–L. Biget: L’hérésie „albigeoise“.



36

ještě nepřezdívalo „kataři“;61 poslední představitelé tohoto názorově od-
lišného hnutí byli upáleni v letech 1310 a 1321. 

Další křížové výpravy směřovaly i  proti jiným „kacířům“, zejména 
v Itálii. Papež v roce 1239 a poté znovu v roce 1246 podpořil válku proti 
císaři Fridrichovi II., jemuž bylo kladeno za vinu, že pronásleduje církev 
a  je nakloněn islámu, a  Inocenc IV. ho dokonce podezíral z  kacířství. 
Odpor štaufské dynastie se podařilo zlomit až v roce 1268 s podporou 
vévody Karla z Anjou, bratra svatého Ludvíka, který napadl Sicílii a dal 
setnout hlavu teprve šestnáctiletému vnukovi Fridricha II.62 Obvinění 
z hereze mohlo být vzneseno i proti šlechticům, kteří se postavili proti 
papeži, jako byl například Matteo I. Visconti, pán z Milána, proti němuž 
byla vedena křížová výprava v roce 1321.63 Později vyhlásil Urban V. dva-
krát (v letech 1363 a 1368) křížovou výpravu i proti Bernabovi Viscon-
timu.64

Další křížové výpravy namířené proti křesťanům se konaly po roce 
1204, kdy francouzští a benátští velitelé čtvrté křížové výpravy vytáh-
li se svými muži do Konstantinopole namísto do Jeruzaléma.65 Křižáci, 
kterým hrály do ruky vnitřní rozmíšky mezi jednotlivými klikami řec-
ké aristokracie, předstírali, že se staví na stranu jednoho ze soupeřů, 
a  snadno se tak zmocnili byzantského hlavního města, které vzápětí 
vydrancovali. Císař byl sesazen a na jeho místo nastoupil hrabě Balduin 
Henegavský, a  tak vzniklo v Konstantinopoli Latinské císařství. Tento 
stát se nikdy nepodařilo sjednotit, protože Soluně a Achaie se zmocnili 
jiní francouzští páni a Benátčané zase obsadili Krétu a ovládli knížectví 
založená pány italskými. Významná řecká šlechta se poté v rámci svých 
možností stáhla a vytvořila státy, které se snažily zachovat imperiální 
tradici. Na císařský titul si činily nárok nejméně tři dynastie – v Nikáji, 
v Epiru a Trapezuntu – a četné částečně nezávislé despotáty, a všechna 
tato území, která zůstala v pravoslavných rukou, se stala ohnisky odpo-
ru proti Latinům.

61	 Ve středověku se termín „kataři“, jímž byli původně označováni příslušníci disident-
ských křesťanských proudů v pozdní antice, používal pro označení kacířů v německém 
Porýní na konci 11. století, ale nikdy v souvislosti s obyvateli Languedoku.

62	 N. Housley: The Later Crusades, s. 237–238; S. Gouguenheim: Frédéric II.
63	 S. Parent: Le Pape et les rebelles, s. 31–45.
64	 N. Housley: The Later Crusades, s. 245–246.
65	 N. Chrissis: Crusading in Frankish Greece; N. Chrissis: Crusades and Crusaders in Medie-

val Greece, s. 23–72; J. Heers: Chute et mort de Constantinople.



37

Přestože Svatý stolec dobytí Konstantinopole původně neinicioval, 
vyhlásil Inocenc III. v roce 1205 křížovou výpravu na pomoc katolickým 
státům v  Řecku.66 Poté následovaly další kruciáty, jejichž jediným vý-
sledkem však bylo zvýšení vzájemné nedůvěry mezi Latiny a Řeky na 
dalších nejméně sto let. Inocenc III. ve snaze ospravedlnit křížovou vý-
pravu proti Byzantincům prohlašoval, že chce z Konstantinopole učinit 
předmostí Svaté země, a současně si od tohoto podniku sliboval vyřešení 
schismatu; jeho nástupce Honorius III. však už co do cíle křížové výpravy 
nečinil výslovný rozdíl mezi Řeckem a Palestinou. Rétorika uplatňovaná 
vůči Řekům v té době značně nabyla na agresivitě a Řekové byli jakožto 
„schismatici“ stavěni prakticky na roveň heretikům. Historik Nikolaos 
Chrissis se domnívá, že zahájení křížové výpravy proti Řekům v  roce 
1205 mohlo o několik let později posloužit jako precedens pro vyhlášení 
výpravy do Languedoku.67 V průběhu 13. století se však v Řecku našli po-
litičtí představitelé, kteří začali s Římem vyjednávat, což svědčilo o tom, 
že dosud považovali sjednocení obou církví za reálnou možnost. Jednání 
zahájená v pravý čas umožnila snížit riziko nové křížové výpravy a sou-
časně se připravovat na případný vojenský odpor.68 Přestože v praxi byla 
stále možná určitá koexistence mezi křesťany obou obediencí, nakonec 
v konstantinopolském latinském císařství nabyla vrchu byzantská neú-
stupnost; v roce 1261 sesadil nikájský císař Michael Palaiologos posled-
ního katolického císaře Balduina II. a  obnovil Byzantskou říši. Jen na 
území pevninského Řecka, na Peloponésu a na řeckých souostrovích se 
ještě s námahou udrželo několik latinských knížectví.

Podobně jako v případě Pobaltí a Languedoku bylo vyhlášení křížové 
výpravy do Řecka spíše důsledkem naléhání místních katolických vel-
možů než hegemonických snah římské kurie. Křížová výprava se více 
než sto let od výzvy Urbana II. nabízela jako šance vypořádat se s protiv-
níky, kteří byli příhodně označeni jako nepřátelé víry, přesto však nebrá-
nila politickým, obchodním a strategickým interakcím. Ačkoli byla ofi-
ciálně prezentována jako náboženská konfrontace, dokázali si mužové 
 

66	 N. Chrissis: Crusading in Frankish Greece, s. 2–3 uvádí, že Inocenc III. byl původně proti 
útoku na Konstantinopol, do které vkládal velké naděje. Tento postoj byl nucen přehod-
notit až v okamžiku, kdy byl postaven před hotovou věc.

67	 N. Chrissis: New Frontiers, s. 40–41. Vznikly rovněž plány na využití vojenských řádů 
proti řeckým „schismatikům“ a languedockým „kacířům“, keré se však v praxi nikdy ne-
uskutečnily: ibid., s. 31.

68	 Stejnou strategii uplatňovali ve 14. století i litevští pohanští vévodové; viz kap. 4.



38

i ženy v pohraničních oblastech při řešení problémů každodenního živo-
ta často počínat velmi pragmaticky. 

Rytířové a panoši, kteří chtěli dosáhnout spásy své duše nebo získat 
větší slávu bojem v dalekých zemích, se o to tedy mohli pokusit hned na 
několika frontách. Od pádu Akkonu v roce 1291 už sice uplynulo dost 
času, avšak lidé se nepřestávali upínat ke Svaté zemi, která byla i nadá-
le ústředním bodem řady zamýšlených křížových výprav. Bojová fronta 
však byla pohyblivá a přesunula se napřed ke Kypru a Rhodu a poté i do 
Uher a na Balkán; a neměli bychom zapomínat ani na další hranice zá-
padního křesťanstva, které se táhly od Livonska až po Kanárské ostrovy.



39

II. kapitola
Výsostně rytířská záležitost

Mezi koncem 11. a  začátkem 14. století se křížové výpravy postupně 
staly výsadou šlechty. Ozbrojené tažení proti „nevěřícím“ představova-
lo typicky aristokratický podnik ještě mnohem výrazněji nežli zbožná 
pouť  – část účastníků první křížové výpravy se sice ještě rekrutovala 
z řad mužů, žen a dětí ze všech společenských vrstev, avšak tato pra-
xe brzy ustala a dalších výprav se účastnili už jen bojovníci urozeného 
původu, kteří měli na tak nákladný podnik buď dostatek vlastních pro-
středků, nebo se mohli nechat najmout jako žoldnéři.69

Duchovní aspekty, které předepisovaly bít se ve jménu Boha pro spá-
su vlastní duše, byly v té době nedílnou součástí ucelené rytířské kultu-
ry, která si vysoce cenila statečnosti a vyhledávání nebezpečí a dobro-
družství. Významnou úlohu zde nepochybně sehrála literatura opěvující 
hrdinské činy křižáků, počínaje tzv. chansons de geste. Tento literární 
žánr se těšil oblibě evropských vladařů, kteří se nechávali obdarovávat 
bohatě zdobenými rukopisy pojednávajícími o dobrodružstvích dobyva-
telů Jeruzaléma a jejich nepřátel ještě ve 14. i v 15. století. Literárním 
hrdinou se stal dokonce i sám Saladin, kterému někteří autoři dokonce 
připisovali francouzský původ nebo fabulovali o jeho konverzi ke křes-
ťanství.70 Vedle této literatury pak vznikaly cestopisy z  pera přímých 
účastníků křížových výprav nebo těch, kteří je sice doprovázeli, ale sami 
se do bojů nezapojovali. Aristokratická tradice boje proti nevěřícím se 
tak snoubila s touhou po dobrodružství a exotice, která byla pro středo-
věké Evropany typická,71 a to vše dohromady jistě představovalo silnou 
motivaci k účasti na takové výpravě.

69	 O této problematice viz poslední práce W. Paraviciniho Adlig leben im 14. Jahrhundert.
70	 C. Gaullier-Bougassas: Saladin dans la littérature française, s. 233–253.
71	 O úloze rytířské literatury při šíření myšlenek křižácké výpravy viz W. Paravicini: Adlig 

leben im 14. Jahrhundert; M. Keen: Chivalry.



40

Hledání kouzelného lesa Brocéliande,  
literatura, cestování a rytířský ideál

Ozbrojené pouti a jiné vojenské výpravy do všech koutů křesťanského 
světa seznámily Evropany s  konceptem cestování. Po vzniku Mongol-
ské říše na východních hranicích Evropy v první polovině 13. století se 
otevřela cesta do dosud nepoznaných zemí Střední Asie, a dokonce až 
do Číny. Několik odvážlivců se tam vydalo a někteří z nich své zážitky 
zaznamenali i písemně,72 a díky nim se tak do Evropy dostávaly nové po-
znatky o Dálném východě. Anglický učenec Roger Bacon, který vycházel 
z přímého svědectví cestovatele Viléma z Rubroeku, ve svém Opus maius 
(1268) poznamenává, že „křesťanstvo je nepříliš početné a celý širý svět 
je zabydlen nevěřícími“73. Západ si začínal uvědomovat, jak nesmírně je 
Země rozlehlá.

O  několik desítek let později nadiktoval Marco Polo knihu, která 
zaznamenala velký úspěch: Milion (1298–1299) představuje kompilaci 
jeho vzpomínek vyšperkovanou legendami a podrobnostmi o způsobu 
života obyvatel Číny.74 O  Mongolech se zmiňuje také arménský princ 
Haython (Chetum) z Koriku ve svém díle nazvaném Fleur des histoires 
de la terre d’Orient (1307). Toto pojednání bylo sepsáno zčásti na objed-
návku papeže Klimenta V. v době, kdy jeho autor pobýval na diploma-
tické misi v Poitiers, a jeho cílem bylo přimět obyvatele Západu, aby se 
spojili s Mongoly a znovu podnikli ofenzívu proti mamlúckému Egyptu.75 
Dalším příspěvkem k tomuto tématu byl v polovině 14. století cestopis 
z  roku 1356 od Johna Mandevilla, autora, o  kterém toho dosud víme 
jen relativně málo.76 Mandeville sice o sobě tvrdí, že mnoho cestoval, 
ale jeho práce je nepochybně z  velké části kompilací děl Marca Pola 
a  Viléma z  Rubroeku, kombinovaných s  nejvýznamnějšími legendami 

72	 T. Tanase: Exotisme, merveilles et mission dans les récits des Frères mendiants, s. 37–46; 
P. Zumthor: La Mesure du monde. Vyprávění Jeana de Plancarpin a Guillauma de Rubrouck 
ve francouzském překladu: Jean de Plancarpin: Dans l’Empire mongol; G. de Rubrouck: 
Voyage dans l’Empire mongol. Literární studie těchto vyprávění viz M. Guerret-Laferte: 
Sur les routes de l’Empire mongol.

73	 Roger Bacon: Opus Maius, citováno in: A. Power: Bacon and the Defense of Christendom, 
s. 235. O Baconovi a Rubrouckovi viz N. Bouloux: Les formes d’intégration des récits de 
voyage dans la géographie savante, s. 119–146.

74	 Kniha Marka Pola je známa i pod jinými názvy, zejména Livre des merveilles (Kniha divů 
světa); viz také skvostná ilustrovaná kniha Ph. Ménarda: Marco Polo, à la découverte du 
monde.

75	 C. Mutafian: Héthoum de Korykos historien arménien, s. 157–176.
76	 Le Livre de Jean de Mandeville, C. Deluz (ed.).



 

Vážení čtenáři, právě jste dočetli ukázku z knihy Poslední křížové výpravy. 

Pokud se Vám ukázka líbila, na našem webu si můžete zakoupit celou knihu. 


