


smrt  
neexistuje





Překlad

Zdislava Tesařová

STÉPHANE  
ALLIX
smrt neexistuje



Název francouzského originálu: La mort n’existe pas
Český název: Smrt neexistuje
Autor: Stéphane Allix
Překlad: Zdislava Tesařová

První vydání: HarperCollins France, 2023
Grafika obálky: Emotion Media Pamela Magierowska-Kobus

Odpovědná redaktorka: Ivana Čejková
Jazyková redaktorka: Bohdana Hyťhová
Jazyková korektorka: Dana Wotřelová

© 2023 by HarperCollins France

© For the Czech Republic edition by HarperCollins Polska sp. z o.o., 
Warszawa 2025

Všechna práva vyhrazena, včetně práva na reprodukci celého díla nebo jeho 
částí v jakékoliv podobě.
Vydáno po zvláštní dohodě s HarperCollins France ve spolupráci s jejich 
řádně pověřenou agenturou 2 Seas Literary Agency a spoluagentem Livia 
Stoia Literary Agency.

Všechny postavy a události v této publikaci, kromě těch, které jsou zjevně 
veřejně dostupné, jsou smyšlené a jakákoli podobnost se skutečnými 
osobami, žijícími či zemřelými, je čistě náhodná.

HarperCollins je ochranná známka, jejímž vlastníkem je HarperCollins 
Publishers, LLC, New York, USA. Název ani známku nelze použít bez 
souhlasu vlastníka.

Původní obálka: © Caroline Gioux
Foto autora: © Melania Avanzato
Všechna práva vyhrazena.

Elektronické formáty: Katarzyna Rek

HarperCollins Polska sp. z o.o.
ul. Domaniewska 34a, 02-672 Warszawa

Sazba: Studio EDITIO

ISBN: 978-83-291-1787-6 (EPUB)
ISBN: 978-83-291-1788-3 (MOBI)
ISBN: 978-83-291-1789-0 (PDF)



Životu…





Smrt nepředstavuje žádné nebezpečí

Ram Dass





10

1

LUNA

Vidím to, jako by to bylo včera. 
Stojíš tu tichá u rakve ze světlého dřeva. Ty, moje drahá 

dcera, s tázavým pohledem, rozpačitá, zcela ohromená. Jak 
může člověk chápat smrt, když jsou mu tři a půl roku? Vní-
máš utrpení kolem sebe. Diskrétní duševní zmatek, tváře ve 
zmateném otupení; oči bloudící v prázdnotě, držení těl pů-
sobí nejistě, váhavě. Chvílemi se k  tobě obracíme, chceme 
tě uklidnit něžným, nešikovným gestem nebo slovem. V dů-
věrně známých hlasech cítíš neobvyklé zabarvení, zvláštní 
neznámou emoci, cosi nepochopitelného, téměř hrozivého, 
protože tohle je pro tebe neznámé. 

Dceruško, cítíš se sama a uzavřená uprostřed dospělých 
a poprvé v životě nedokážeš jejich pocity pochopit. Neodva-
žuješ se otevřít ústa, pozoruješ všechny ty dospělé, pozname-
nané neviditelnou bolestí silnou jako tsunami. 

Smrt teď poprvé vstoupila do tvého života. 
To, co jsi schopna chápat, je natolik vzdáleno od té zvlášt-

ní těžké atmosféry, která tě obklopuje a  bolestně spoutává 
neviditelnými provazy. Ta známá lehkost tu najednou už 
není, už to není hra. 

Nerozumíš tomu, jak bys taky mohla? Co je tady vlastně 
k pochopení? Tvůj strýc je mrtvý. Zemřel při nehodě před 
několika dny. Už ho nikdy neuvidíš. Právě odešel násilně 
z  tvého života, ale v  tuto chvíli nejsi schopna si uvědomit, 



11

co to znamená. Uvědomuješ si, že ten muž, kterého jsi znala, 
který si ještě před několika týdny s tebou hrál, je zde, navěky 
nehybný uvnitř této bedny? V tvých dětských očích je smrt 
neskutečná. Tvůj velký kamarád, tak jedinečný a  s  vypra-
covanými svaly, který tě učil lézt po stromech, kladl ti vše-
tečné otázky, ten, kdo tě vyhazoval do vzduchu, se kterým 
ses naplno upřímně smála, toho už nikdy neuvidíš. Ještě si 
to neuvědomuješ, protože v tuto chvíli jsi plně ponořena do 
přítomnosti tvých prvních nevinných let, ale v dalších de-
setiletích zapomeneš na jeho obličej, na jeho gesta, na jeho 
smích, na jeho pohled. Vím to, dnes jsi mi dala poznat, ja-
kou hlubokou melancholii to v tobě vyvolává.

Sedím v podřepu na podlaze a naznačuju ti, abys udělala 
totéž, aby ses proti mně posadila. Moje drahá dcero. Přeju si, 
aby ti z dnešního dne nezůstalo nic zamlčeno. Tisknu tě v ná-
ručí. Určitě se tvářím vážně a ztraceně. Otřesený silnou emocí.

Krátkými větami líčím přítomným poslední chvíle tvého 
strýce, mého bratra. Mluvím o horkém slunci, které onoho 
rána zaplavilo oblohu, o  světle. Má slova tě určitě udivují; 
ještě nikdy jsi mě takhle neviděla. Můj hlas se podivně tře-
se. Je křehký, zasažený nevýslovným žalem, jakýmsi neurči-
tým pocitem viny, to vše se skrývá za tónem, který se snaží 
působit jistě. 

Můj život se navždy změnil. Je mi dvaatřicet let. Před 
týdnem, za úsvitu jednoho dubnového rána, zatímco ty jsi 
ještě spala daleko v Paříži, jsme byli s Thomasem a několi-
ka dalšími na cestě v Afghánistánu. Zde došlo k té nehodě, 
Thomas přišel o život před mýma očima, stejně jako tři dal-
ší mladí muži. Onoho rána, když jsem klečel na vyprahlé 
zemi s krví tvého strýce na rukách, v naší existenci nastal 
podivný definitivní zvrat. 

Tělo mrtvého je matoucí. Když je nám dopřáno na něj 
hledět přímo, ani nemluvím o  tom, když se ho můžeme 



12

dotknout, je dobře vidět, že něco není v pořádku, něco chy-
bí. Pleť najednou dostává nepřirozenou barvu, už od prvních 
minut jako kdyby se z živoucí měnila na umělou. Široce ote-
vřené oči pozbyly svůj lesk, prach se na nich volně usazuje 
a  zháší jejich jas, končetiny jsou vykloubené bez sebemen-
šího odporu. Cítíme tu absenci, prázdnotu, přestože to tělo 
má stále přesnou podobu někoho, koho jsme znali. Ale ten 
už tady není.

Kde tedy je?
V  roce 2001 mně tato otázka vtrhla do života úmrtím 

mého bratra Thomase. Jak jsem na ni mohl být připrave-
ný? Vůbec jsem nebyl. Kdo by taky mohl být? Ocitl jsem 
se s ním ve Střední Asii. Postaral jsem se o jeho tělo, zařídil 
jsem převezení do rodné země, do Francie, aby tam mohl být 
pochován. Ten šok byl obrovský. Byli jsme si blízcí, sdíleli 
jsme stejně bláznivou netrpělivost pro poznávání tohoto svě-
ta, pro cestování po Střední Asii, která dýchá pamětí posvát-
ných časů. Už dříve jsme spolu cestovali po těchto zemích, 
a teď nás tu smrt překvapila tím nejbrutálnějším způsobem. 
Ta chvíle znamenala obrovský přelom v mé existenci, úplně 
zvrátila moji novinářskou kariéru. A stejně tak i tvůj život.

Kam se poděl Thomas?



13

2

TOHLE TI CHCI ŘÍCT

Právě v této době se pro mě stala smrt tématem číslo jed-
na. Neustále jsem si kladl otázky, co víme o této chvíli, plné 
strachu a tajemství. Stěžejní pro mě bylo, když jsem mohl vy-
užít svou vlastní zkušenost a své nástroje pro pátrání, abych 
se pokoušel ji vědecky pochopit. Zpovídal jsem rovněž od-
borníky z neurověd a dalších oborů, abych se pokusil pronik-
nout podstatou vědomí. Dotazoval jsem se mnoha badatelů 
po celém světě, ale také svědků, především těch žen a mužů, 
kteří prošli prožitkem blízké smrti.

V roce 2013 naposledy vydechnul můj otec, tvůj dědeček, 
když přišel jeho čas. Moje touha najít odpovědi tím ještě ze-
sílila. Testoval jsem média.1 Testoval jsem všechny své zážitky 
na hranici smrti,2 nebo po úmrtí někoho blízkého.3 Postupně 
jsem nabyl pevné přesvědčení, že pokračování určité formy 
života po smrti představuje racionální hypotézu, podloženou 
zároveň vědou i nespočetnými svědectvími.

Avšak neustále mi něco chybělo. Konečný důkaz. Takový, 
který by rozptýlil poslední pochyby. Takový, který by umož-
nil pochopit, proč stále nedošlo k vytvoření jednotného ná-
zoru na tuto otázku, navzdory zřejmým skutečnostem, které 
jsem konstatoval. Proč jsou věda a duchovno stále ještě příliš 
často v opozici, jako dva neslučitelné prostory? 

Občas jsem v průběhu svého pátrání propadal zoufalství 
z určitého druhu vnitřního konfliktu. Vědecký přístup byl 



14

často nápomocný, ale sám o sobě nebyl schopen najít řeše-
ní mezi mnoha hypotézami. Pokud jde o interpretace, kte-
ré pozorované jevy umožňují, názory jednotlivých vědců 
se opravdu někdy radikálně rozcházejí. Základním prvkem 
každého vědeckého postupu je pochybnost. Věda může for-
mulovat hypotézy pouze na základě pozorování. Těm se pak 
pokusí porozumět. Její předmět spočívá přesně v tomhle: na-
bídnout hypotézy k vysvětlení jevů, které studuje, a pokusit 
se je ověřit.

Věda je svou podstatou prostorem v neustálé evoluci, nepo-
skytuje věčné jistoty. Věda, to je škola pochybností. A navíc, 
má tendenci zhodnotit pouze znalosti získané intelektuálně, 
brát v úvahu pouze to, co je reprodukovatelné.

Jinak řečeno: věda nám umožňuje přístup pouze k rela-
tivní skutečnosti. Důvody rozeberu později.

Toto konstatování je dnes jednomyslně uznáváno. Fyzi-
ka, biologie, neurovědy, ať už jsou disciplíny vědců jakékoliv, 
uznávají pouze skutečnost, že celkové chápání naší reality je 
omezené, ještě není přístupné.

V tomto ohledu, podstata vědomí zůstává jednou z nej-
závratnějších otázek, kterou výzkumníci dosud nevyřešili. 
Mozek je enigma. V protikladu k tomu, co promítá do neu-
rověd, je totiž tato disciplína ještě nezralá, tápající. Nástroje 
pozorování, kterými disponuje, jsou relativně omezeny, zvlášť 
ve své schopnosti pozorovat v reálném čase a s přesností, co 
se děje v našem mozku. Velmi rychle jsem si uvědomil, že 
vysvětlovací schopnosti, které neurovědám přisuzujeme, jsou 
velmi nadhodnocené.

Já jsem však hledal odpovědi. Existuje opravdu nějaký ži-
vot po smrti nebo ne? A navíc jsem, milá Luno, velmi rych-
le pochopil, že pokud jsem se chtěl dostat k mnohem širší 
vizi světa a do mnohem subtilnějších rovin, které ho tvoří, 
a především mít to štěstí proniknout do různých tajemství 



15

vědomí, pochopit, kde je tvůj strýc, musel jsem se vydat po 
jiných cestách. Se zkoumáním natolik komplexního a deli-
kátního studijního oboru si žádná disciplína nevystačí sama 
o sobě: je třeba hledat společné průsečíky.

Ale existují vůbec nějaké jiné nástroje vědy k prozkoumá-
ní podstaty vědomí? Jako každý správný obyvatel Západu, 
a k tomu vychovaný v zemi Osvícenství, jsem byl přesvěd-
čen, že tomu tak není. K  objektivnímu pochopení reality, 
ve které žijeme, jsem si nedokázal představit nic lepšího než 
vědecký přístup, experimentování, proveditelnost opakova-
ného ověřování a studium dané látky. 

Přesto nám mnohé disciplíny a sociální vědy, například fi-
lozofie nebo psychoanalýza, přinášejí k otázce smrti zajímavá 
objasnění. Jsou sice spíš subjektivní, nicméně já jsem v nich 
v průběhu všech těch let našel materiál pro přesnou paralel-
ní reflexi. Ale to, co radikálně změnilo směr mého zkoumá-
ní, byla setkání se šamanskými specialisty, psychology, léka-
ři, ale také s antropology. Někteří již prostudovali, a hlavně 
taky zažili osobní zkušenost v praktikách více duchovních, 
používaných od pradávna, a navnímali to, co kvalifikovali 
jako jiné úrovně reality.

Už celá desetiletí se mnozí západní badatelé vracejí oprav-
du otřeseni obřady, ke kterým je šamani přizvali. Tohle ještě 
víc vyostřilo moji zvědavost. Chtěl jsem jít dále a  vyzkou-
šet takové přiblížení, které ostatně stále více probouzí zájem 
vědců. Však znáš moji impulzivitu.

Všichni tito šamani po celém světě, ať jsou jejich tradice 
jakékoliv, usilují o navázání kontaktu se „světem duchů“. Jed-
ná se pouze o slepou víru? Je možné, že v těchto tvrzeních je 
určitá část skutečnosti? Abych našel odpověď na tuto otázku, 
rozhodl jsem se vyzkoušet to, co by se mohlo potenciálně 
projevit jako jeden z nejdůležitějších zážitků v mém životě. 
Budu opravdu naladěn tak, abych já osobně pochopil různé 



16

duchovní dimenze? Mystikové všech tradic se k nim snaží 
proniknout, a to od počátku věků. Dokážu pochopit i to, co 
se děje v okamžiku smrti, a dokonce i poté?

Bezpochyby jsem v  té době dost naivně chápal šamani-
smus doslovně. Myslel jsem, že mi bude umožněno, abych 
já sám vizualizoval ducha zesnulého – tvého strýce. To by 
jistě definitivně odstranilo mé pochybnosti o existenci živo-
ta po životě, které ve mně stále od počátku mých zkoumá-
ní přebývaly. 

Stejně jako apoštol svatý Tomáš, se ani novinář, jako jsem 
já, nemůže zbavit určité formy nedůvěřivosti. Potřebuju vi-
dět, abych uvěřil. A právě tohle mě přivedlo do Amazonie.

V roce 2006, v době mé první cesty do pralesa, jsi byla 
ještě dítě. Po mých prvních pokusech s  šamanismem jsem 
v tom měl velký zmatek, přesto jsem vytušil nedocenitelný 
potenciál těchto technik. A  tak mě postupně šamanismus 
otevřel pro jinou vizi světa. Pochopil jsem, že je možné pro-
zkoumat realitu jiným způsobem.

Dozvídat se jiným způsobem.
Za tímto účelem jsem nastoupil cestu pomalého zasvě-

cování navzdory strachu, úskalím i  tolik destabilizujícímu 
nepohodlí a obavám z neznámého. Cestu, kdy nemám věci 
pod kontrolou a cítím se zranitelný, abych se dočasně vyma-
nil z nesčetných automatismů, které ovládají naše dny i noci. 

Naučil jsem se učinit ze své mysli spíš spojence než hen-
dikep a rozvíjet intuici, aniž bych se ztrácel v představivos-
ti; tohle mi zabralo téměř patnáct let. Patnáct dlouhých let, 
během nichž jsem se kromě své kariéry novináře, zasvěcené 
převážně pozorování, rozebírání a  analyzování četných vě-
deckých výzkumů zaměřených na podstatu vědomí, paralelně 
vydal po duchovní cestě do destabilizující subjektivity. Tyto 
dvě osy výzkumu jsou zdánlivě velmi odlišné, ale ukázalo 



17

se, že se neuvěřitelně vzájemně doplňují. Jsem si vědom hra-
nic a bariér naší interpretace. Nezbývalo mně než se trpěli-
vě učit jak rozumným uvažováním, tak i mimosmyslovým 
vnímáním.

Během tohoto hledání jsem, milá Luno, začínal vidět různé 
dimenze reality, až po ty neviditelné. Intenzita a čistota těchto 
zážitků působily jako určitá forma důkazů. V této širší realitě, 
kterou mi bylo umožněno pocítit, se zdálo, jako by se smrt 
smazala. Jako kdyby nikdy opravdu neexistovala, jako kdy-
by byla pouze závojem, propustnou hranicí, mozkovou iluzí.

Dnes je ti dvacet pět let. Z té malé tiché dívenky, kterou 
jsem přivinul k srdci onoho dubnového dne roku 2001, ses 
i přes ten krutý vpád smrti do tvého dětského života stala 
nádhernou ženou.

Je tolik věcí, které chci s tebou sdílet. V té době jsem ne-
věděl to, co vím teď. Od té chvíle i já myslím občas na ten 
okamžik, kdy dojde řada na mě, abych naposledy vydechl. 
Už na to nepomýšlím ani s neklidem, dokonce ani s obava-
mi. Při této představě mě zaplavuje hluboký poklid a zvěda-
vost, nikoliv netrpělivost. Znám tu emoci, která tě zachvátí, 
když zmiňuju toto téma; chtěl jsem s  tebou o  tom během 
posledních let mnohokrát mluvit. Chápu to, může ti to při-
padat nepatřičné, ale to, co se ti chystám říct, všechno změní.

Já zemřu. Ne hned. Buď klidná, nijak nespěchám, spíš je 
tomu naopak, když si uvědomuju, jaký je život nádherný zá-
zrak. Máme ještě čas, mnoho společného času, ale ten oka-
mžik nastane a určitě přijde nečekaně. To je jisté.

Proto bych ti rád předal to, co jsem se dozvěděl během 
svých pátrání a  svých cest, abys i  ty, až nastane čas, viděla 
věci tak, jak je vidím již dnes já. Chci, abys věděla, že po 
všech těch letech strávených hledáním odpovědí, od neho-
dy tvého strýce, jsem přesvědčen, že v den mé smrti pouze 



18

přestanu být viditelný pro tvé oči, ale že moje existence bude 
pokračovat. Jinde.

Smrt neexistuje, Luno.
Když člověk zemře, nepřestává žít. Pouze přestoupí do ji-

ného světa.
Pokusím se ti vysvětlit, jak jsem přišel k tomuto závěru. 

Není to slepá víra, ale logické vyústění dlouhého putová-
ní. Abys pochopila, budeš se muset opřít o své rozumové 
uvažování, jak jsem to udělal já. V duši zůstávám noviná-
řem, ale ne výhradně, protože od chvíle, kdy přistoupíme 
k  tomuto tématu, spousta věcí přesahuje naše analytické 
schopnosti. Vědět nestačí. Musíš se naučit poslouchat hlas 
svého srdce, stejně jako hlas svého rozumu. Stálo mě to 
spoustu času, opravdu hodně času, hodně cest a nespočet 
zkušeností.

Tvůj dědeček byl smrtí svého syna zdrcen. Dnes už je 
s ním. Když mluvil o úmrtí Thomase, měl ve zvyku citovat 
Baudelairova slova. V básni, ze které je vyňal, se sice vzta-
hovala k něčemu jinému, když Baudelaire říkal, že smrt nás 
propustí za obrovskou stěnu mlhy. Takový tvůj dědeček byl, 
vzpomínáš si? Hodně četl, pamatoval si úryvky a dokonce 
celé pasáže Tolstého, Flauberta, Stendhala, Gogola, stejně 
jako dalších autorů, se kterými konverzoval. Byli to jeho ima-
ginární přátelé. Když mi zpaměti citoval hudbu jejich slov, 
viděl jsem slzy v jeho očích a hlas se mu třásl. Tvůj dědeček 
byl emotivní, kultivovaný a správný muž. Budu ti vyprávět, 
jaké byly jeho poslední týdny, protože mnohé do hloubi ob-
jasnily. A jeho poslední vydechnutí, tak diskrétní, bylo ne- 
uvěřitelným okamžikem lásky.

Ano, opravdu se zdá, že se smrt skrývá v  mlze našeho 
strachu, je to takové neprozkoumatelné tajemství. Je to sku-
tečnost, které nebude nikdo ušetřen, přesto většina lidí na ni 
raději nemyslí do chvíle, kdy vpadne do našeho života. Jako 



19

když zemřel Thomas a tvého dědečka, mě a celou rodinu to 
ponořilo do matoucí nejistoty.

Běžíme ke smrti, aniž bychom ji chápali, jako náměsíční, 
a  jsme překvapeni, jak moc je skličující. Takže zaplňujeme 
své dny pomíjejícími radostmi, abychom snášeli odpojení od 
naší duchovní části. Toto vzájemné odtržení vede k  tomu, 
co zažíváme, neschopni pocítit, že něco podstatného, ale ne-
přístupného, naší existenci chybí. Slunce zhasíná. Naše duše 
je opomenuta.

Přesto je náš život něčím jiným než pouhým nevratným 
nekoordinovaným posunem k jistému zániku. Život nejsou 
pouhá desetiletí, kterými nevěřícně procházíme, na této krás-
né, drsné a pošetilé planetě. A smrt není konec života. Zno-
vu tuto skutečnost objevit je zásadní. A máme to na dosah.

Tajemství může být objasněno. Až se já octnu na prahu 
smrti, pokud to okolnosti dovolí a  já budu schopen jí vě-
domě pohlédnout do tváře, bude určitě obtížné najít správ-
ná slova. Pro tebe ovlivněnou emocí, pro mne ponořeného 
v  procesu odpoutávání. Takže si je raději řekněme dnes. 
Proto ti chci říct vše už dnes. Tím spíš, že pak bude tro-
chu pozdě na povídání, natolik bude ticho vzácné, jakmile 
se jednou octnu před prahem. Bude třeba, aby tvoje gesta 
byla pomalá a jemná, až se tvoje ruka dotkne mé pleti, aby 
tvé srdce bylo klidné.

Vysvětlím ti vše, co vím o této chvíli, co se bude dít ve 
mně, co oči mé duše uvidí tam, kam vklouznu, co se mně 
stane poté, a co budeš moct udělat, abys mi pomohla, po-
kud k tomu budeš cítit odvahu. Jsem o tom přesvědčen, to-
hle ti pomůže poklidně přijmout nevyhnutelné. Ale budeš 
snad také schopna cítit lásku, která zaplní místnost, ve které 
se budeme nacházet, až ta chvíle nastane. Bude to jako svět-
lo. Bude fyzicky vnímatelná.



20

Okamžik smrti odhaluje nejkrajnější emoce, je to para-
doxní čas, bezútěšná rozluka, ale také určitá forma milosti; 
brána mezi dvěma světy se otevírá.

Po smrti budu ještě tady, občas ve tvém blízkém okolí, 
občas jinde, ale stále ve spojení s tebou. Láska, která nás spo-
juje, bude stejně intenzivní a  silná – možná dokonce i  víc. 
Na dalších stránkách pochopíš, proč to říkám. Láska je to, 
co umožňuje spojení mezi světy; naučím tě to cítit, je o tolik 
silnější než nepřítomnost. Když se jí člověk otevře, uklidňuje 
to a rozptyluje zmatenost.

Až odstoupím z tohoto světa, budu stále živý. Nepochybuj 
o tom, nepochybuj, že láska, kterou cítíme jeden ke druhé-
mu je věčná a umožňuje dialog našich duší.

Ostatně, to že s  tebou od téhle chvíle hovořím o  smrti 
bude mít ještě podstatnější efekt než snaha připravit tě na 
můj konec, který chci co nejvíc oddálit. Tím efektem je zno-
vuotevření vnitřní cesty. Já jsem tou zkušeností prošel.

Ano, smrt děsí. Řekla jsi mi to. To téma v tobě vyvolává 
úzkost. Zdaleka nejsi sama, milá dcero, není na tom nic pře-
kvapujícího. Ale také jsi mi svěřila, že to, co odmítáš, není 
strach, který bys chtěla skrýt za kapesníčkem. Obdivuju tvoji 
bystrost. Obdivuju odvahu, jakou prokazuješ, když přijímáš 
a stavíš se čelem svým obavám a stínům. A tvrdím, že tím, 
že přijímáš svoji zranitelnost, dosáhneš štěstí a rozkvětu. Zra-
nitelnost nepředstavuje slabost. Je to první krok k probuzení. 
Hluboké pátrání po pravdě našeho bytí vyžaduje mnoho od-
vahy a pokory. Ale není snad tohle ta nejdůležitější věc naší 
existence, kterou je třeba udělat?

Ano, smrt se může stát důvěrně známou, je možné 
uklidnit naše obavy, odhalit její tajemství. Potom už není 
nepřítelem, ale stává se zrcadlem nastaveným životu. Pro-
tože smrt odhaluje nejcennější věc, kterou vlastníme, di-
menzi našeho bytí, naše čisté vědomí, které, pokud se na 



21

něj naučíme znovu napojit, je nedocenitelným vnitřním 
zdrojem.

Pochopil jsem, že jsme všichni vedeni, ale neumíme na-
slouchat. Udělejme si ze smrti přítelkyni, každodenní námět 
k  meditaci; povede to k  hlubokému zklidnění a  ke změně 
našeho pohledu na veškerá rizika naší existence. Umožňuje 
nám to procítit nesmrtelný plamen, který září v hloubi na-
šeho srdce v každém okamžiku. Nevyčerpatelný a moudrý 
zdroj inspirace, který v sobě všichni ukrýváme. Je tam, prá-
vě teď, přímo v tuto chvíli. Poznání sebe sama je počátkem 
moudrosti. Čím dříve podnikneme takové vnitřní zkoumání, 
abychom znovu objevili svoji duši, tím víc bude naše exis-
tence projasněná a inspirovaná.

Trvalo mi víc než celé desetiletí, abych našel správná slo-
va. Nepřišla všechna z míst, odkud jsem je očekával. To je 
ale jiný příběh, a ten ti chci vyprávět.



22

3

ZAČÁTEK MÉHO PÁTRÁNÍ PO SMRTI

Po smrti svého bratra jsem byl, jako všichni, bezbranný. 
„Život po smrti“ byl pro mě předmětem vyhrazeným oblasti 
náboženské nebo filozofické, tedy tématem souvisejícím vý-
hradně s vírou, které ve skutečnosti nenabízí žádné napojení 
na racionální vědecký přístup. A pak jsem zaslechl hovořit 
o prožitcích blízké smrti.

Víš, lidé, kteří například během dopravní nehody, zatímco 
se záchranáři snaží je oživit, pak vyprávějí po určité době, že 
pozorovali místo zásahu, jako by se nacházeli nad svým tě-
lem a asistovali u něčeho, co považovali za svoji vlastní smrt. 

Vyprávěl by nám Thomas, že tohle prožíval, kdyby bý-
val přežil? 

Začal jsem k tomuto tématu shromažďovat podklady a vel-
mi rychle jsem došel k poznání, že se o to zajímá velký počet 
vědců. To bylo v mých očích nejvíc rozhodující.

Zapůsobilo to na mě jako elektrošok, protože mnozí z ba-
datelů vyvolávali tyto zkušenosti, aniž by je de facto pova-
žovali za závislé na nepodložené víře nebo na halucinacích.

Jakmile v našem světě někdo vypráví o zážitku vymykají-
címu se normě, je tato zkušenost hned kvalifikována nespráv-
ně jako „nadpřirozená“. Takový člověk je předem podezří-
ván, že přehání nebo že se mýlí, že je emocionálně křehký, 
že lže, že má sny či halucinace, dokonce že je zasažen něja-
kou formou psychické poruchy. Nejvíc mě ale zarazil velký 



23

počet vědců, kteří měli zato, že tato „vysvětlení“ nemusejí 
být nutně přesná.4 Jestliže mnozí nechtějí o těchto výpově-
dích ani slyšet, protože otřásají orientačními body jejich teo- 
retických základů, jiné tato výzva naopak posiluje v  jejich 
motivaci probádat je ještě hlouběji.

Vyplývá z toho, že prožitek blízké smrti neboli EMI (Ex-
périence de la Mort Imminente doslova „zkušenost z bezpro-
střední smrti“), tvoří psychologickou a sociologickou realitu. 
Jejich studium odkrylo mnohá překvapení. Jsou to anomálie 
ve vědeckém smyslu slova: reálně pozorovaný jev, který se 
ale vymyká známým modelům a nenachází se pro něj žád-
né běžné vysvětlení.

O případech EMI se začalo hovořit v polovině 70. let 20. 
století poté, co mladý lékař, doktor filozofie, Raymond Moo-
dy, dnes autorita ve svém oboru, publikoval s určením pro 
širokou veřejnost sbírku mnoha podivných svědectví, kte-
rá sesbíral. Jednalo se o vyprávění lidí, kteří se dotkli smr-
ti a podávali svědectví o tom, že si vzpomněli na okamžik, 
kdy byli v bezvědomí, nebo se dokonce nacházeli v kómatu.

Překvapivé byly právě podobnosti mezi těmito příběhy: 
pocit vystoupení z  těla, vnímání situace z vyvýšené pozice 
někdy s pozoruhodnými detaily, setkání s blízkými zesnulý-
mi nebo s entitami duchovní povahy, vnímání živého světla, 
hluboký pocit blaha, ponoření do lásky, u některých dojem, 
že se jim přehrává celý život, že procházejí zkušeností těžko 
popsatelné extáze, že pronikají do jiné reality. Je to všechno 
opravdu skutečné?

Vydání Moodyho knihy s názvem Život po životě umožni-
lo o tématu svobodně mluvit a odkrylo netušený rozsah jevu 
do té doby neviditelného. V následujících týdnech byl Moo-
dy zavalen přímo lavinou dopisů ze všech možných zemí, od 
čtenářů vybavujících si stejný druh zážitků. Protože nepočítal 



24

s takovou vlnou zájmu, požádal o pomoc svého nadřízené-
ho, ředitele nouzového psychiatrického centra univerzity ve 
Virginii, doktora Bruce Greysona. Přitom ovšem nevěděl, že 
právě on byl před několika lety hluboce znepokojen vyprá-
věním jedné ze svých pacientek. Greyson byl otřesen, když 
zjistil, že nevysvětlitelné vyprávění, jaké mu poskytla tato 
mladá žena, nebylo zdaleka izolovaným případem.5

Ojedinělá výpověď nemůže být podkladem pro vědec-
ké bádání, naproti tomu, značné množství nových svědec-
tví, která se začala na univerzitě objevovat, totálně změnila 
pravidla hry.

Dnes, po více než čtyřiceti pěti letech výzkumů vedených 
různými skupinami tvoří shromážděné údaje o prožitku blíz-
ké smrti nedocenitelný soubor poznatků. Přesto jejich vysvět-
lení zůstává pro vědu stále záhadou. Tyto zkušenosti duchov-
ní povahy vyvolávají otázky o našem chápání života, našem 
vnímání skutečnosti, a navíc mění existenci těch, kdo je zažili.

Nejvíc znepokojivé je, že na vědecké úrovni otřásají všemi 
našimi modely, protože velký počet těchto prožitků blízké 
smrti se odehrává během období postupné degradace mozko-
vých funkcí; zdá se, že jejich intenzita se dokonce zvětšuje 
paralelně s poklesem mozkové aktivity. Jak je možné, že ženy 
a muži, ale také děti v řádu stovek tisíc (studie ukazují, že 12 
% až 18 % osob při zástavě srdce prožily EMI) ve chvíli, kdy 
se octli v podmínkách, že jejich život byl v nebezpečí a fungo-
vání jejich mozku bylo vážně poškozeno – nebo došlo přímo 
k zástavě! – mohou nejen podat zprávu, že byli během této 
epizody při vědomí, ale navíc popsat stavy vědomí neobvykle 
bohaté a intenzivní? Svědci si opravdu vybavují zážitek nato-
lik srozumitelný a zřetelný, jak to dosud nikdy nezažili. Vše 
bylo zcela jasné, průzračné. Byli během této zkušenosti plně 
při smyslech, extrémně lucidní/jasnozřiví. Všichni tvrdí, že 
vnímali skutečnost skutečnější než skutečnou.



25

Je to něco, jako kdybys odebrala baterii ze svého mobil-
ního počítače a zrušila všechna připojení, a on by se stal vý-
konnějším. Nedává to žádný smysl.

Jak by mohl mozek umožnit zážitek rozšíření vědomí 
přesně ve chvíli kdy, například následkem zástavy srdce, je 
jeho fungováni přinejmenším velmi silně poškozeno? Je to 
přesný opak toho, co by mělo nastat.

Tyto závratné zkušenosti a jejich důsledky vyvolávají otáz-
ku: je naše vědomí závislé na našem mozku? Jinými slovy, 
když náš mozek už nefunguje, pokračuje i nadále naše žití? 
Popisují případy EMI, co se děje… v okamžiku smrti?

Během kolokvia v Lutychu v Belgii, kterého jsem se zú-
častnil, jsem se setkal se dvěma výzkumníky, belgickým neu-
rologem Stevenem Laureysem a nizozemským kardiologem 
Pimem Van Lommelem, z nichž každý hájil velmi odlišnou 
odpověď na tuto otázku.

Steven Laureys je stejně starý jako já; je ředitelem výzku-
mu FNRS (Fonds de la recherche scientifique belge / Belgic-
ké výzkumné vědecké fondy) a manažerem odpovědným za 
výzkumnou jednotku GIGA Consciousness / GIGA Vědomí. 
Tento vstřícný energický vědec je rovněž zakladatelem Coma 
Science Group (CSG) / Vědecké skupiny pro studium kóma-
tu, kterou řídil do roku 2020 a  jejíž laboratoře se nacházejí 
v Lutychu. Steven je jedním z nejdůležitějších evropských vý-
zkumníků v oblasti neurověd. Coma Science Group iniciova-
la světovou expertízu o kómatu a „stavech bez reakcí“, které 
byly dříve označovány trochu netaktně jako „vegetativní stav“.

Se svojí skupinou se rovněž ponořil do studia různých 
stavů vědomí, což ho dovedlo zejména k zájmu o prožitky 
blízké smrti z pohledu neurověd.

Svůj postoj nijak netají. Podle něj vše probíhá v mozku: 
„Hypotéza, kterou s  mojí skupinou testujeme, vychází ze 



26

skutečnosti, že veškeré prožitky blízké smrti mají základ v or-
ganickém substrátu. Že určité oblasti mozku jsou během kó-
matu vystaveny kaskádovým změnám neurotransmiterů a že 
se jednoduše jedná o změny fungování mozku.“6 To zname-
ná: EMI nedokazují, že vědomí přežívá po smrti.

Na druhé straně, badatelé stejného věhlasu, například dr. 
Pim Van Lommel, naopak tvrdí, že prožitky blízké smrti do-
kazují, že vědomí se nerodí v našem mozku. To znamená, že 
tedy přetrvává po jeho smrti, protože EMI se objevují, když 
se zdá, že mozková činnost je zastavena.

Lékař, kardiolog, dr. Van Lommel je autorem nejvýznam-
nější klinické studie, která byla do dnešního dne o prožitcích 
blízké smrti provedena. Tato studie byla předmětem publika-
ce v prestižním lékařském časopise The Lancet. Spolu s Bru-
cem Greysonem ve Spojených státech a několika dalšími je 
jedním z nejvýznačnějších specialistů v tomto oboru.

Jeho převratná studie prokázala, že člověk skutečně může 
být bezpochyby při vědomí během doby, kdy veškeré mozkové 
funkce ustanou. S názvem EMI chez les survivants à un arrêt 
cardiaque – EMI u přeživších zástavu srdce je tato studie no-
vátorská svým rozsahem 344 zachráněných po zástavě srdce, 
dotazovaných v přibližně deseti nemocnicích. Během svého 
trvání nebyla tato studie zveřejněna: rozhovory byly provede-
ny s pacienty po pěti, potom po osmi letech po příhodě. 62 
osob, což je 18 % účastníků studie, podalo svědectví o EMI.7

CHU, kde pracuje Steven Laureys, se nachází v jižní části 
Lutychu. A právě v  tomto velkém nemocničním komplexu 
má své sídlo Coma Science Group. Když pronikám během 
přestávky na oběd opevněním nemocnice, musím si proklestit 
cestu velmi zaneprázdněným davem pacientů, rodin a ošet-
řujícího personálu. Nejrušněji je v jídelnách, kolem kterých 
procházím. Za ohybem chodby se dostávám k  výtahům, 



27

které umožňují přístup do pater. Prostory CSG se nacházejí 
v pátém patře výškové budovy GIGA.

Panuje zde hluboký klid.
Kancelář Stevena Laureyse je velká prosvětlená místnost 

přeplněná knihami, články, složkami, a… mozkem z  pry-
skyřice, přesnou replikou a ve stejném měřítku jako mozek 
tohoto usměvavého muže, otce pěti dětí. Vyzývá mě, abych 
se posadil k velkému stolu uprostřed a spontánně mi při tom 
tyká. Od našeho prvního setkání ve studiu France 2, o ně-
kolik let dříve, jsme spolu měli několik sporadických hovo-
rů, ale ještě nikdy upřímnou diskusi. Jak neurolog studuje 
jev svou podstatou neopakovatelný, jakým takové EMI jsou? 
Zahajuji na toto téma rozhovor. 

– V čem spočívají tvé výzkumy?
– Jsem zvědavý a pokouším se aplikovat vědecké metody, 

abych konfrontoval to, co si myslím, že jsem pochopil a s čím 
to mohu poměřit, bez dogmat a bez předsudků. Samozřejmě, 
jsem neurolog, takže při testování hypotéz pracuji s mozkem. 
Nemohu ignorovat, že když se změní struktura nebo fungo-
vání mozku, například formou anestezií nebo halucinogeny, 
změní se naše myšlenky, naše vjemy, naše emoce. Vědomí 
je opravdu komplikované.

– Tohle je největší tajemství, jaké může existovat…
– Ano, a dokud nepochopíme vědomí, bude obtížné vy-

světlit prožitky blízké smrti. Není jich méně než těch, kte-
ré tvoří fyziologickou realitu, proto si zaslouží více studií. 
Je mi líto, že se o EMI zajímá tak málo kolegů. Umožnilo 
by to dostat se z  binárních pozic „já tomu věřím, já tomu 
nevěřím“. Na jedné straně máš ty, kteří tvrdí, že EMI jsou 
důkazem, že duše existuje mimo tělo a už nejdou dále – to 
já jsem trochu víc zvědavý, potřebuju teorii s prognostickou 
pravomocí – a na druhé straně jsou ti, kteří si předem my-
slí, že EMI nemohou být skutečné. Tyto dva postoje nám 



28

škodí. Problémem je, že dost dobře nevíme, kdy se takový 
prožitek vytváří, navíc ho nelze zopakovat v  laboratorních 
podmínkách.

Muž sedící proti mně byl nejprve známý svými prace-
mi o kómatu a o poruchách vědomí. Jeho pacienti, zasažení 
traumatickou událostí, nejsou schopni znovu nabýt vědomí, 
po probuzení nereagují nebo trpí syndromem uzavřenosti 
(locked-in-syndrome), kdy jsou paralyzovaní, ale při vědomí.

GIGA Consciousness tvoří asi padesát odborníků, nepo-
čítaje externí spolupracovníky. Jsou to hlavně psychologové, 
lékaři a  inženýři, ale také specialisté na kinezioterapii a  fy-
zioterapeuti. Jednotlivé týmy pracují na lepším pochopení 
různých druhů mozkové aktivity při omezeném stavu vědo-
mí, u pacientů v kómatu, při hypnóze, při meditaci, v tran-
su, a nepřímo také u osob, které zažily prožitek blízké smrti.

Důležitá část výzkumů EMI prováděných v GIGA Con-
sciousness spočívala zpočátku ve snaze lépe porozumět EMI 
na základě svědectví. Stevenova skupina jich shromáždila té-
měř dva tisíce, což už představuje k této tematice významný 
vzorek. Základem práce byly spontánní výpovědi, tato prv-
ní etapa byla tedy nevyhnutelně retrospektivní a limitovaná. 
Přesto však umožnila získat velmi bohaté, a někdy dokonce 
překvapující poznatky.

Ve druhé fázi se před několika lety členové Stevenovy 
skupiny chopili výzvy pokusit se „reprodukovat“ v laborato-
ři více druhů zkušeností, fenomenologicky podobných pro-
žitkům blízké smrti, aby zjistili, co se děje v mozku během 
těchto změněných stavů vědomí.

K vyvolání stavů vědomí, co nejvíce podobných EMI, po-
užily skupiny GIGA Consciousness různé techniky, jako na-
příklad hypnózu, přičemž vyzvaly osoby, které již zažily EMI, 
aby se rozpomněly na svoji zkušenost. Je zřejmé, že nezažívaly 
znovu tuto událost jako takovou, ale při sezení vypověděly, 



29

že jejich vjemy a pocity se přibližovaly těm, jakými předtím 
procházely během svého prvního prožitku blízké smrti. Jak-
mile se tyto osoby ocitly pod hypnózou, byla jejich mozková 
aktivita zaznamenávána elektroencefalografem (EEG), tedy 
přístrojem, který měří elektrickou aktivitu cortexu – mozko-
vé kůry a sídla nejvyšších neurologických funkcí.

Rovněž použili virtuální realitu k simulaci „opětovného 
prožití“ zkušenosti odpoutání od těla u pacienta, který ji již 
dříve zažil, ale také u jiných osob, které EMI dosud nezaži-
ly. Mozková aktivita u těchto „pokusných“ osob byla velmi 
přesně sledována. Byly testovány další metody indukce, jako 
synkopy – krátké přechodné ztráty vědomí, přičemž vědecká 
literatura jasně ukazovala možné spojení mezi halucinacemi 
během synkopy a EMI.

Do poněkud výjimečného rejstříku spadá skutečnost, že 
šamanka Corine Sombrunová, jež je schopna vstoupit libo-
volně do stavu transu, rovněž spolupracovala s výzkumníky 
GIGA Consciousness. Její účast umožnila ukázat dopad to-
hoto velmi specifického stavu vědomí na fungování mozku.

GIGA Consciousness spolupracuje rovněž s centrem pro 
výzkum psychedelik, oddělení věd pro zkoumání mozku lé-
kařské fakulty Imperial College v Londýně, na snímkování 
mozku při projevech účinků psychedelických látek, vyvolá-
vajících silné extatické zážitky, jejichž některé aspekty vyka-
zují silnou podobnost s prožitky blízké smrti. K tomu se de-
tailně vrátím později.

Soubor těchto výzkumů má tedy za cíl pozorovat labora-
torně zkušenosti, které pokud nereprodukují doslovně EMI, 
tak by s  nimi mohly představovat určitá fenomenologická 
přiblížení a umožnit vidět schémata přidružených neurono-
vých aktivit. 

Každá studie umožnila jasně ukázat vzájemný vztah mezi 
neurofyziologickým zážitkem testovaných osob a  výpovědí 



30

o  tom, co dle nich již dříve zažily. Podařilo se shromáždit 
významné, do té doby nezveřejněné, poznatky.

Nicméně, pokud se studované stavy změněného vědo-
mí podobají EMI, jsou od nich, neurologicky řečeno, velmi 
vzdáleny. O to víc, že jednou z nejpřekvapivějších charakte-
ristik EMI je, že v některých případech k nim dochází, jak-
mile mozek již zjevně nefunguje.

A na tohle téma jsem se Stevenem zavedl diskusi.



31

4

MOZKOVÁ SMRT A KLINICKÁ SMRT

– Pozoruješ vzájemné vztahy mezi zkušenostmi ze stavu 
změněného vědomí a různými schématy přidružené mozko-
vé aktivity, ale EMI někdy vznikají za situace, kdy je mozek 
vystaven velkému utrpení, dokonce i v zástavě činnosti…

Steven Laureys se zdál být mou otázkou překvapený.
– V zástavě činnosti? Ne…
– Jak to, co ne?
– Děláme, jako by bylo dokázáno, že během prožitku blíz-

ké smrti byl mozek bez aktivity, dokonce ve stavu mozko-
vé smrti. Není tomu tak. Ze stavu mozkové smrti se nikdo 
nikdy nevrátil.

Hned na začátku vstupujeme do debaty: je mozek během 
těchto zkušeností ještě aktivní, nebo ne? Podle Stevena musí už 
z principu aktivní být, protože jeho počáteční premisa je, že 
každá vědomá zkušenost je přidružená k jiné aktivitě viditelné 
v mozku. To je to, co se dozvěděl, a to je také to, co jako neu-
rolog vždy pozoroval. Je to důvod, proč soubor jeho zkoumání 
usiluje o lepší pochopení mozkové aktivity osob zažívajících zku-
šenost, která se podobá EMI, protože EMI jsou způsobeny „mo-
difikacemi fungování mozku“. Tato hypotéza, která se snaží být 
„racionální“, se mi zdá ve skutečnosti už natolik zpochybněná, 
že s netrpělivostí očekávám, až uslyším Stevenovy argumenty. 

Ostatně, nikdo rozhodně netvrdí, že by se mohl vrátit 
z mozkové smrti. Smrt je procesem progresívní degradace. 



32

Po zástavě srdce, která zastaví okysličování buněk orgánů, 
orgány a buňky nedegradují všechny stejnou rychlostí. Jak-
mile dojde ke snížení přísunu kyslíku a glukózy do mozku, 
vitálního zdroje mozkové činnosti, přestává mozek fungo-
vat během několika vteřin. Je ve stavu „klinické smrti“, je 
to stav, který může být dočasný a hlavně reverzibilní. Ale po 
několika minutách bez energetické podpory, proces ireverzi-
bilní degradace zasahuje postupně všechny neurony, a to už 
je „smrt mozková“.

Po mozkové smrti mohou být mnohé orgány ještě 
transplantovány, protože jsou stále živé – srdce, játra, plíce, 
ledviny, ale ta osoba se již nemůže vrátit, její mozek je ne-
napravitelně mrtvý. Žádná osoba ve stavu mozkové smrti se 
opravdu do života nevrátila.

Nicméně, ten stav, který „mozkové smrti“ předchází 
a může se protáhnout na několik minut, je přesně tím, bě-
hem kterého tolik lidí říká, že zažili prožitek blízké smrti. 
Jejich mozek je tedy ve stavu stand-by, tedy v pohotovostním 
režimu, neurony nejsou globálně degradovány, ale nevykazují 
již žádnou aktivitu. To je ta chvíle, která mě zajímá. Znovu 
Stevenovi formuluju svoji otázku.

– Někteří říkají, že zkoumané osoby, které prožily zkuše-
nost (tedy ti, kdo zažili EMI), byly ve stavu mozkové smrti, 
ale podle jiných byly ve stavu smrti klinické. A ve stavu kli-
nické smrti dochází u mozku velmi rychle k zástavě činnosti, 
ne? Mnohé studie o zástavě srdce8 uvádějí, že maximálně za 
10 až 12 vteřin po zástavě srdce už není žádný krevní tlak, 
žádný krevní oběh… lze tedy předpokládat, že už nemůže 
být ani sebemenší aktivita v mozku?

– Už žádný tlak, ano, je to mechanické. Jestliže se pumpa 
zastaví, není už žádný tok směrem k mozku. Ve skutečnos-
ti, se srdce často nezastaví jen tak, prudce. Často přejde do 
fibrilace, tedy začne tloucit velmi rychle a nepravidelně, což 



33

znamená, že už není výkonné. Ale během resuscitace nevíme, 
co se vlastně děje. Tedy ano, často nastanou okamžiky, kdy 
pozorujeme velmi citelné snížení průtoku krve, samozřejmě. 
A je jasné, že mozek je velmi křehký; na druhou stranu, je 
mnohem pevnější, než si umíme představit, a tedy někdy, za 
použití aktuálních technik resuscitace a  hypotermie (pod-
chlazení), se podaří mozkovou aktivitu zachránit.

– Studie, o kterých s tebou hovořím, ukazují, že k nevrat-
ným poškozením mozku nedochází ještě po dobu několika 
minut, ale již po několika vteřinách po zástavě srdce přestá-
vá být mozek zásobený krví…

– Při zástavě srdce se odehrává spousta věcí, jejichž pozo-
rování je obtížné. Ano, mozek začne vykazovat znaky utr-
pení, zpomalenou aktivitu, a  přístroje monitorující životní 
funkce začnou postupně vykazovat nulovou odezvu. A pak, 
já bych se tedy neodvážil s jistotou říct: „Po tolika vteřinách 
už není nic.“ Ve skutečnosti existuje mnohem více variabilit.

Rozumím jeho argumentům, nicméně se pokouším na 
něho zatlačit. 

– Ale výzkumy přece vykazují přesný čas od 10 do 20 vte-
řin maximálně, mezi zástavou srdce a ukončením jakékoliv 
aktivity v mozku. To jsem si nevymyslel.

– Chceš znát můj názor, tak ti ho řeknu… Otázka, kterou 
zde vznášíš, by si zasloužila dizertační doktorandskou práci. 
Podle mě existuje dvojí interpretace. Dá se říct, že mozek je 
neaktivní a že je to důkaz, že vědomí musí být jinde, ale stej-
ně tak dobře můžeš říct, že mozek je možná odolnější a že, 
i když je indisponovaný, probíhá tam ještě slabý průtok krve, 
malá mozková aktivita. Zatím zůstávám opatrný.

Mnozí anesteziologové  – odborníci na resuscitaci, které 
jsem zpovídal, vyjadřovali stejnou zdrženlivost jako Steven, 
ovšem s poukázáním na obtížnost při rozhodování na základě 
fyziologických konstant pacienta při probíhající resuscitaci. 



34

Nezůstává jich tam o nic méně než od okamžiku, kdy mozek 
přestává být zásobován kyslíkem, neuronové buňky zaujmou 
stav klidu, aby zadržely maximum energie.

– Ano, je to tak…, potvrzuje mi Steven.
– Zemřou až za několik minut. A v tomto intervalu, mezi 

zastavením přísunu kyslíku do mozku a okamžikem mozko-
vé smrti, už neexistuje žádná aktivita…

– To se neví… diagnostika mozkové smrti se provádí te-
prve po několika minutách mozkové anoxie (nepřítomnosti 
kyslíku v mozku). „Nulové“ EEG nestačí ke stanovení dia-
gnózy mozkové smrti.9

– Ale jaká energie by umožňovala aktivitu mozku, jestli-
že krevní oběh, který přivádí kyslík nezbytný pro jeho fun-
gování, je zastaven?

Steven to opět zahrál do autu, raději připustil pochyby. 
– To je opravdu debata na vědecké úrovni, která vyžaduje 

více studií. Říká se, že ve chvíli, kdy někteří svědkové zaží-
vají svůj prožitek blízké smrti, mozek už nefunguje. Možná 
ano. Ale možná, že ne. Je možné, a to si myslím i  já, že je 
zapotřebí mnohem méně mozkové aktivity, než kolik jsme 
si v historii bádání mysleli, aby tam docházelo ke vnímání, 
myšlení. Je to neznámá stezka, kterou stojí za to důkladně 
prozkoumat.

A zde je Stevenova argumentace: protože mozek není ne-
zvratně mrtvý, nevíme, co se tam může dít, dokonce i během 
zástavy srdce. Hypotézu, že „zbytková aktivita“ vyvolává tyto 
EMI, nelze vyloučit. Už jsem o této domněnce hovořil s ně-
kolika badateli a podělil jsem se o ni i se Stevenem.

– Přesto mnozí specialisté na EMI, jako je například psy-
chiatr Bruce Greyson, si umí těžko představit, jak by mohla 
zbytková energie v mozku generovat vědomý prožitek. A to 
ani nehovoříme o zástavě srdce, mnoho EMI bývá vyvoláváno 



35

v obdobích, kdy hodně trpí. Jak spojit bohatou zkušenost se 
sníženou aktivitou ve srovnání s tou, kterou máme obvykle? 

– Právě tato otázka nás zaměstnává. Myslím, že si zaslou-
ží být prozkoumána. Víme opravdu velmi málo o tom, co se 
děje během prožívání takové zkušenosti. Já bych byl nesmír-
ně nadšen, kdybych objevil, že vědomí existuje mimo mozek! 
V takovém případě bych dostal Nobelovu cenu, to je víc než 
jisté; ale je třeba to kriticky sladit s vlastním přesvědčením.

– Zdá se, že přesně tohle Greyson dělá. A  po způsobu 
jiných vědců, kteří pochybují o neuronovém původu EMI, 
pracuje a  opírá se o  svědectví podložená lékařskými spisy, 
a těch jsou stovky!10 Tito vědci vysvětlují, že pokud naše vě-
domí významně koreluje, (vzájemně souvisí) se simultánní 
aktivitou mnohých oblastí mozku, nemůže „zbytková akti-
vita“ produkovat vědomou zkušenost. Dr. Bruce Greyson se 
mi svěřil, že nevěří, že by taková zbytková aktivita mohla 
vysvětlovat prožitek blízké smrti!

Steven se směje a škádlivě mě popichuje:
– Tak co, je to slepá víra?
Nenechávám se vyvézt z míry.
– On to přesně takhle svými slovy nevyjádřil, jeho vý-

zkumy ho přivedly k tomu, aby tuto hypotézu přijal jako nej-
věrohodnější. Myslet si, že zbytková aktivita, natolik subtilní, 
že není detekovatelná, může být počátkem hyper-reálných 
příběhů a procesů bystrého myšlení, ostatně odporuje všem 
neurovědeckým modelům fungování mozku.

– Nemyslím si, že je možné to tvrdit, dokud nedojde k po-
chopení vzájemné neuronové souvislosti vědomí. A Greyson 
nezkoumal vědecké zkušenosti s  EEG, a  vůbec ne s  EEG 
vysoké hustoty (256 elektrod), jak to provádíme s mojí sku-
pinou.

– A co kdyby tam souvislost nebyla? Co kdyby vědomí 
nebylo produkováno mozkem?



36

– Kdyby tam nebyla? Já bych byl velmi šťastný, kdybych 
objevil, že je tam něco jiného. Ale přece jen mám senzorické 
vědomí – to, co teď vidím, co slyším, co vnímám. A v této 
chvíli mně všechna pozorování ukazují, že pokud zastavím 
aktivitu v mozkovém zdroji vědomí, nebudu už mít žádné 
vjemy. Vědomí je svojí definicí něco subjektivního. Nemám 
žádný problém říct, že vědomí jsme nepochopili. Jsem na-
zýván materialistou se zredukovaným pohledem. Ano, vě-
decký přístup spočívá ve zredukování určitého problému na 
více menších problémů.

– Ty se považuješ za materialistu?
– Co tím míníš?
– Že vše je projevem hmoty…
Steven několik vteřin uvažuje, než mi odpoví:
– Dobře víme, že vše není projevem hmoty. Už od Ein-

steina víme, že hmota a energie jsou propojené. Ale já zůstá-
vám neurologem, a také vědcem, dívám se na mozek a mys-
lím, že je přece jen užitečný, i když nikdo nedokáže vysvětlit, 
jak něco materiálního, mozek – který, jak věřím, hraje vel-
kou roli –, formuje naše myšlenky, naše vjemy, naše emoce.

– To je vážná otázka.
– Ano… téma naší výzkumné skupiny v Lutychu a v Ka-

nadě!
– Právě, tváří v  tvář tomuto zpochybnění povahy vědo-

mí mnozí badatelé vyslovili hypotézu, že EMI jsou možná 
zrnkem písku ve stroji, který nám umožní modelovat šir-
ší koncept vědomí. Například tím, že rozlišuje mezi úrovní 
funkčního vědomí, která je zcela spojena s činností mozku, 
a  jinou, která je nezávislá. Není tohle cesta za dobrodruž-
stvím, která by tě lákala?

Můj protějšek se usmívá.
– Já nejsem filozof. Ani kněz. Můj přístup je vědecký, velmi 

přízemní, pragmatický. Chci to pochopit. Jak otestovat hypotézu, 



37

kterou zmiňuješ? Někdo mi může říct, že vědomí je „kosmické“, 
všichni jsme propojeni… OK, ale já se nemíním spokojit s ně-
jakým poetickým vysvětlením. Pokud jde o energii, o nějakou 
vlnu, potřebuji, aby to mohlo být definováno, aby tato hypoté-
za mohla být otestována. Abychom dostali pravdivou vědeckou 
hypotézu s vysvětlitelnou a předvídatelnou hodnotou.

Světlo za okny Stevenovy kanceláře pomalu sláblo. Od-
poledne se chýlilo ke konci. Náš rozhovor jsme začali před 
více než hodinou a on už musel odejít. Předem mě upozor-
nil, že musí zavézt jedno ze svých dětí do skautského tábo-
ra, a teď mi nabídl, abych jel s ním, že mě přiblíží k mém 
hotelu, který se nachází na odlehlém místě.

Poté, co jsme u něj doma vyzvedli syna a pozdravili jeho 
ženu, Vanessu Charlandovou, neuropsycholožku, speciali-
zující se na meditaci při plném vědomí, mě Steven vysadil 
v centru Lutychu. Pomalu se stmívalo a já jsem se procházel 
po břehu řeky Mázy.

Po ukončení našeho rozhovoru jsem zůstal dost obezřetný. 
Oceňoval jsem příjemnou otevřenost při naší diskusi a rozu-
mím Stevenově postoji, který je postojem výzkumníka, který 
pracuje na zformování získaných zkušeností pro lepší pocho-
pení mozku ve stavech mimo normu; on je prostě neurolog! 
Byl jsem ale znepokojen jeho odhodláním zastávat stanovis-
ko, že zbytková aktivita ve fázi resuscitace může produkovat 
stav bdělého vědomí tak intenzivního jako EMI. Na druhé 
straně jsem chápal, že pro něj to není jedno z  „vysvětlení 
EMI“, ale pracovní hypotéza. Rozuměl jsem tomu, že jako 
vědec ji nechce šířit, aniž by ji dostatečně otestoval. Taková 
je podstata vědeckého postupu.

Nicméně, zastávat názor, že i při fyziologických zhoršeních 
a  když je zjevně nefunkční cortex, by mohla být zbytková 



38

aktivita, naprosto spekulativní a nikdy nepozorovaná, příči-
nou těchto prožitků, vede, jak se zdá, k nutnosti zavírat oči 
před základními poznatky zkušenosti. Během prožitku EMI 
se děje tolik neuvěřitelných věcí, které činí tuto hypotézu ne-
možnou! Ještě se k tomu vrátím a detailně proberu charak-
teristické rysy, které nás nutí k  opětovnému prozkoumání 
našich domněnek, pokud jde o podstatu vědomí.

Ale před tím bude možná užitečné, abychom trochu po-
drobněji prozkoumali, co neurovědci o vědomí vědí a co na-
opak neznají. Jako třeba otázku jeho původu.

Ostatně, když hovořím o „vědomí“, co si pod tím před-
stavuješ ty, Luno?



39

5

CO VÍME O VĚDOMÍ

Jak víš, že jsi živá, milá dcero? Jak je možné, že jsi schopna 
pozorovat svou vlastní existenci, myslet, dojímat se, milovat? 
Protože máš vědomí sebe sama? Jistě, ale proč jsme vědomí? 
Proč zažíváme vnitřní zkušenost? Je to proces nebo stav? Je to 
vlastnost vyvinutá našimi neurony, například v průběhu tvo-
ření, nebo je to trvalý stav, přesahující náš biologický rozvoj?

Termín „vědomí“ vytváří tvoji subjektivní zkušenost ne- 
uchopitelným způsobem: tok myšlenek a citů, které pociťu-
ješ, jakmile se probudíš.

Ale kde se vědomí rodí?
V mozku? To je totiž zdánlivě nejlogičtější teorie. Proč? 

Protože neurovědy neoddiskutovatelně pozorují neuronové 
procesy, které podsouvají vědomí naši subjektivní zkušenost.

Například elektrochemická reakce detekovaná v některé 
z oblastí části mozku může být přiřazena k příslušné funk-
ci vědomí – mluva, paměť, vnímání, bdělost atd. A přede-
vším, i malá disfunkce mozku zjevně narušuje naše vědomí.

Disponujeme značným počtem zkoušek potvrzujících tyto 
vztahy. Různá poškození mozku mohou mít za následek ztrá-
tu vědomí. Cévní mozkové příhody mohou ponořit dotyčnou 
osobu do kómatu. Epileptické záchvaty způsobují dočasnou 
ztrátu vědomí, která je vždy doprovázena specifickými změ-
nami zobrazenými elektroencefalogramem. Není žádných 
pochyb o  tom, že existuje souvislost mezi naší vědomou 



40

zkušeností a naším mozkem. Ale vyplývá nezbytně ze vzta-
hu dvou elementů, že jeden je příčinou druhého?

Ne. To, co pozorujeme, jsou vzájemné vztahy mezi neu-
ronovou aktivitou a stavem vědomí. A prohlášení, že aktivita 
detekovaná v té či oné oblasti mozku, i když je přisuzována 
tomu či onomu stavu vědomí, provokuje tento stav vědomí, 
je ve skutečnosti spekulací. Neurovědy tedy mohou dosvěd-
čit jedině korelace, vzájemný vztah mezi neuronovou aktivi-
tou a mentálními stavy.

Tento bod je podstatný.
Ve skutečnosti je otázka původu vědomí pro vědecké spo-

lečenství tajemstvím. Tato velmi důležitá vědecká a filozo-
fická záhada – jak mozek, tato biologická struktura složená 
z 86 miliard neuronů, uvnitř které se odehrává ještě mno-
hem významnější počet interakcí, může produkovat vnitřní 
zkušenost? – byla pojmenována jako: obtížný problém vědomí.

A odpověď nikdo nemá.
Ve speciálním vydání, publikovaném u  příležitosti sto 

dvacátého pátého výročí, ji časopis Science představuje jako 
druhou nejdůležitější otázku, kterou věda k dnešnímu dni 
nevyřešila.11

Obecně přijímaná myšlenka, že vědomí vyvěrá z aktivity 
našeho mozku, je hypotézou, kterou ostatně nesdílejí všich-
ni neurovědci. Jsou mezi nimi někteří nejvýznačnější bada-
telé, stojící v čele nejprestižnějších institucí po celém světě. 
Například Američan Christof Koch, specializující se na vý-
zkumy týkající se vědomí, vysvětluje: „Subjektivita je příliš 
radikálně odlišná od všeho, co je fyzické, aby mohla být vý-
stupním projevem.“12

Jeho analýzu sdílejí další renomovaní neurovědci, ale také 
filozofové.13 Podle něj vnitřní zkušenost, naše intimní sub-
jektivita, je tak radikálně odlišná od fyzických prvků, které 
utvářejí naši materiální realitu, že je neuvěřitelné, aby jako 



41

zázrakem vyvěrala ze souboru neuronů, i když se tyto neu-
rony objevují ve velmi velkém počtu. 

K tomu, aby něco tak éterického, jako je vědomí, vytrysk-
lo z hmoty, neexistuje ve skutečnosti žádný důkaz.

Je to dokonce nepochopitelné.
Filozof Bernardo Kastrup s tím plně souhlasí, když vysvět-

luje, že „charakteristické vlastnosti projevující se u jednoho 
komplexního systému, musí být odvoditelné z  charakteris-
tických vlastností komponent nižšího řádu tohoto systému“.14 
Jinými slovy, spojování prvků pouze materiálních nemůže vy-
produkovat imateriální funkci, jakou je cítění existence. Po 
připomenutí role mozku, pokračuje: „Jak a proč mohou být 
tato struktura, její funkce a její aktivita doprovázeny vnitř-
ní zkušeností je pro materialismus hluboce problematické. 
Váš osobní počítač má rovněž strukturu, funkce a aktivitu. 
Avšak jeho vnitřní výpočty se vůbec nezdají být doprováze-
ny nějakou vnitřní zkušeností.“15

Opravdu, kalkulačka nemá emoci.
Až do dokázání opaku, počítač, dokonce i ten nejvýkon-

nější, nemá vnitřní zkušenost. Umělá inteligence může imito-
vat vědomí, ale není vědomá, je pouze… inteligentní. Může 
provádět neuvěřitelně rychlé výpočty, je schopna se učit, roz-
víjet formu funkční autonomie, ale ne být dojata krajinou, 
květinou nebo plátnem Odilona Redona.

Ne, počítač nemá vnitřní zkušenost; i když takový pro-
jekt je ambicí několika miliardářů hledajících fyzickou ne-
smrtelnost a je tématem velmi dojímavých fikcí, jako třeba 
film, Her (Ona) s Joaquinem Phoenixem, který jsme společ-
ně sledovali.

Ve skutečnosti, extrémní komplexita počítače, stejně jako 
sítě neuronů, nevyvolává automaticky vizi vědomé zkušenosti. 
Vidět mozek jako nějaký druh super počítače je dobře adap-
tovanou představou pro porozumění určitým aspektům jeho 



42

fungování, ale nikoli pro uvědomění si zkušenostního aspek-
tu vědomí, a už vůbec ne jeho původu. 

Tato analogie mozku viděného jako super počítač však 
není schopná vysvětlit, jak získáváme subjektivní zkušenost 
barev, chutí, vůní, obrazů nebo zvuků světa, který nás ob-
klopuje. Stejně jako neumí vysvětlit určitý počet fyzických 
jevů, o  kterých s  tebou budu hovořit v  průběhu celé této 
knihy, jako jsou zkušenosti prožitků blízké smrti v  tomto 
konkrétním případě.

Takže proč myšlenku, že vědomí vyvěrá předem z aktivi-
ty našeho mozku, považuje za samozřejmou většina vědec-
kého světa, různá prostředí intelektuálů i  široká veřejnost? 
Není totiž podložena žádnou vědeckou demonstrací, a na-
víc se dotýká základních problémů. Ve skutečnosti spočívá 
v určitém druhu nevědomé jistoty, která proniká naší spo-
lečností, podle které může být vše vysvětleno fyzikálními 
termíny, a že vše může být srozumitelné, pokud dokážeme 
identifikovat vztahy od příčiny k důsledku, které podněcují 
naši materiální realitu.

Tomuto myšlení se říká materialismus.
Materialistické chápání považuje lidské bytosti za extrém-

ně komplikované biologické stroje. Vše to, co jsme a co dělá-
me by tedy mělo být už z principu vysvětlitelné fyzikálními, 
chemickými a biologickými pojmy.

Naše identita, emoce, vzpomínky, bytost, kterou jsme, 
to vše by nedokázalo existovat mimo hmotu; a naše vědo-
mí tedy nemůže být nic jiného než produkt naší mozko-
vé aktivity.

Tento model se jeví jako pevný, zůstává nejčastěji přijí-
maným teoretickým modelem pro apriorní pochopení naší 
obvyklé reality. Ale přesto zůstává hypotetickým mode-
lem, který je navíc stále rozvracen poznatky z EMI, a nejen  
jimi. 



43

Tato materialistická vize působí jako deformující brýle, 
protože, aniž bychom si to uvědomovali, pozorujeme a  in-
terpretujeme svět, ve kterém žijeme, přes tento filtr.

Vědci jako první.
Věda potřebuje teorie pro interpretaci plodů svých vý-

zkumů. Nejmetodičtější vědecké zkušenosti jsou vždy in-
terpretovány subjektivním způsobem, v  závislosti na teore-
tickém modelu. Od svého počátku vypracovává modely pro 
pochopení světa, na základě vědomostí, kterými disponuje. 
Tyto modely slouží k analyzování naší reality a k  interpre-
taci jevů, které jsou zkoumány. Ale znalosti se vyvíjejí a pra-
videlně nové objevy rozporují předchozí znalosti, které kdysi 
umožnily vypracování dřívějších modelů.

V průběhu času jsme takhle zaznamenali několik vědec-
kých revolucí, které nás donutily změnit naše modely, naše teo- 
rie – k označení těchto modelů užíváme termín „paradigma“.

Podívej se na historii věd v průběhu minulých století. Je 
zřejmé, jak jsou tyto vědecké „pravdy“ pomíjivé. Naše chápání 
reality bylo vždy závislé na znalostech v té určité konkrétní 
chvíli, jež jsou ze své podstaty neúplné. Proč by to tedy dnes 
mělo být jinak? Proč jednáme, jako kdyby naše současné zna-
losti byly neměnné, věčně platné? Opravdu, i když se nám 
zdají být jakkoliv pevné, proč by naše současné paradigma, 
materialistické paradigma, mělo být neodvolatelné, zatímco 
žádné z předešlých takové nebylo?

Tím, že nemá základy v jistotách, ale v hypotézách při vší 
logice pomíjivých, je materialismus postojem spíš metafyzic-
kým než vědeckým. Vyznávat ho bez možnosti zpochybňo-
vání se tedy podobá určité formě slepé víry.

Vždyť to je to, co děláme, tedy přesněji – jak mě na to 
Steven velmi přesně upozornil  – že materialistické para-
digma nefunguje už ve chvíli, kdy se s  rizikem vydáváme 
do  krajních situací. Například Newtonova fyzika funguje 



 

Vážení čtenáři, právě jste dočetli ukázku z knihy Smrt neexistuje. 

Pokud se Vám ukázka líbila, na našem webu si můžete zakoupit celou knihu. 


