






T A R A  I S A B E L L A  B U R T O N

VYTVÁŘENÍ VLASTNÍ IDENTITY 
OD LEONARDA DA VINCI PO KARDASHIANKY



SELF-MADE
Copyright © Tara Isabella Burton, 2023
Všechna práva vyhrazena.
Návrh obálky © 2023 by Hachette Book Group, Inc., podle vzorů 
1) Mona Lisa/Public domain, 2) Photograph of woman 
© CoffeeAndMilk/iStock/Getty Images
Fotografie autorky © Rose Callahan
České vydání © Bourdon, 2024
Překlad © Věra Skaláková, 2024
ISBN 978-80-7611-206-3



OBSAH:

ÚVOD: JAK JSME SE STALI  BOHY?� � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � 7

jedna –  „POSTAVTE SE ZA BASTARDY“�� � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � �16

dvě –  „SETŘÁST JAŘMO AUTORITY“�� � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � 36

tř i  –  „ÚŠKLEBEK PRO SVĚT“�� � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � 55

čtyři  –  „PRÁCE!  PRÁCE!!  PRÁCE!! !“ �� � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � 77

pět  –  „SVĚTLO PŘIŠLO JAKO ZÁPLAVA“�� � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � 99

šest  –  „DANDY VŠEHO NEOČEKÁVANÉHO“�� � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � 121

sedm – „ODTEĎ BUDU SVĚTU VLÁDNOUT JÁ“ �� � � � � � � � � � � � � � � � � � 143

osm – NEPOSTIŽITELNÉ „TO“ A  JEHO SÍLA�� � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � 163

devět  –  „V PODSTATĚ JSTE PROSTĚ ŘEKLI ,  ŽE JSTE“�� � � � � � � 187

deset  –  „UDĚLEJTE TO SAMI“ � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � 207

jedenáct  –  „PROSTĚ SE MI  CHTĚLO“�� � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � 229

EPILOG:  „JAK BÝT SÁM SEBOU“� � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � 252

Poděkování �� � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � 259

Poznámky�� � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � 260

Rejstř ík �� � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � � 288





7 

ÚVOD: 

JAK JSME SE STALI BOHY?

V lednu 2020 zahájil luxusní fitness řetězec Equinox jednu 
ze svých nejrozsáhlejších reklamních kampaní, nazvanou 
„Udělejte ze sebe dar pro svět“. Billboardy a plakáty, vyrobe-

né marketingovým studiem Droga5, ukazovaly neskutečně krásné,  
umělecky ztvárněné mladé muže a ženy, připomínající mytologická 
božstva z dávné minulosti. Na jednom plakátě zdvihá mocně půso-
bící žena bez problému dva muže, ve stylu biblického Samsona. Na 
dalším leží na pohřebním katafalku do pasu nahý muž, obklopený 
nadšenými uctívači. Podle studia Droga5 má tato kampaň zobrazovat 
„nadpřirozené bytosti jako božské ‚dary světu‘ ve chvílích a situacích, 
které reflektují jejich sebeuctívání jako službu hlubšímu záměru pro 
celé lidstvo.“1

Kampaň zachází v tomto tématu božské posedlosti sebou samot-
ným ještě dále. Vypráví antickou legendu o Narcissovi – pověstně 
krásném řeckém polobohu, který se vášnivě zamiloval do vlastního 
obrazu na vodní hladině a při snaze ho dosáhnout se utopil –, avšak 
staví na hlavu morální varování původního mýtu. Posedlost sebou 
samotným, jak nám sděluje vyumělkovaně oděný vypravěč, učiní 
z Narcisse „dar, který je cenným nejen pro něho, ale dar přinášející 



SELF-MADE

8

potěšení celému světu“. (Tento reklamní Narcissus přežije a rozjede 
taneční párty.) Vypravěč se s důvěrným mrknutím ptá diváka: „Nedělá 
snad právě tohle z posedlosti sebou samotným ten nejvíce nesobecký 
akt ze všech?“

Reklamní zpráva zní jasně. Požádejte o členství v posilovně Equi- 
nox – kde se měsíční příspěvek pohybuje od 250 dolarů výše a zájemci 
jsou lapeni do celoročních kontraktů – a i vy se můžete stát Božím 
darem pro svět, nebo dokonce určitým druhem božstva. „Zaměřujeme 
se na jednotlivce odhodlané povznést svou osobnost co nejvýše,“ řekl 
hlavní marketér Equinoxu jednomu skeptickému novináři. „Věříme, 
že když se stanete nejlepší verzí sebe sama, vyzařuje z vás vnitřní 
energie, a vy tak větší měrou přispíváte světu kolem sebe.“2 

Tato reklamní kampaň – stejně jako mnoho dalších reklam Equi-
noxu inspirovaných haute couture, vysokou módou – je samozřejmě 
úmyslně transgresivní a nechybí v ní dávka humoru. Avšak světo-
názor, který reprezentuje – že formování sebe sama, pomocí svalové 
disciplíny a estetické kreativity, je nejvyšší duchovní výzvou vůbec –, 
se neomezuje jen na Equinox nebo na širší butikovou wellness kul-
turu. Idea, že jsme sebetvůrci, je zakódována v téměř každém aspektu 
současného západního života. Nejen že můžeme, ale měli bychom 
přizpůsobovat a tvořit a prověřovat každou fazetu našich životů tak, 
aby odrážela naši vnitřní pravdu. Uvízli jsme v područí vábivého mýtu, 
že se musíme stát tou nejlepší verzí sebe sama.

V ekonomické sféře oceňujeme muže a ženy, kteří se vypracovali 
vlastním přičiněním. Podnikatelé, jako je zakladatel Apple Steve Jobs 
či mediální magnátka Oprah Winfrey, se do pozice miliardářů a ce-
lebrit dostali ze skromných nebo deprivovaných poměrů. Tyto oso- 
by – jak nám říká naše kultura – převzaly kontrolu nad svým osudem, 
a to díky určité kombinaci schopností a díky staré dobré vytrvalosti. 
Odmítli přijmout okolnosti, do nichž se narodili, a sami se rozhodli 
pro život, jaký chtějí vést. Narativ o muži nebo ženě, kteří se bez cizí 
pomoci dokázali vyškrábat vzhůru po žebříku úspěchu, a proto si 



JAK JSME SE STALI BOHY?

9 

právem zaslouží vydobyté jmění a slávu, představuje základní část 
kapitalistického amerického snu. A tento mýtus následně formoval  
způsob, jakým Američané – a všichni, jejichž ideologie je ovlivněna  
americkou kulturní hegemonií – přemýšlejí o širším ekonomickém 
systému a jak jej uzákoňují. 

Fantazie o tvorbě sebe sama je ale integrální součástí i naší širší 
kultury. Koneckonců, žijeme přece v době všudypřítomných sociál- 
ních médií, kde se z čím dál více našich nejznámějších celebrit stávají 
tzv. „influenceři“. Ti pro uspokojení veřejné poptávky a za účelem 
osobního zisku prezentují nejen svou práci, ale také své přepečlivě 
redigované soukromé životy. Dokonce i ti z nás, kdo se nutně nesnaží 
uzavřít partnerství s nějakou uznávanou obchodní značkou či pos-
tovat na stránkách Instagramu sponzorovaný obsah, si určitě někdy 
pohrávali s myšlenkou tvořit nebo kultivovat svou „osobní značku“. 
Stále více pracujeme na tom, aby naše prezentace v sociálních médiích 
reflektovala způsob, jakým si přejeme, aby na nás bylo nahlíženo, ať už 
z profesionálních, osobních, nebo z kombinace obou důvodů.

Náš kulturní okamžik – přinejmenším v anglicky mluvícím svě-
tě – je ten, v němž jsme stále naléhavěji vyzýváni stát se samotvůrci: 
lidmi, kteří touží ne pouze udělat ze sebe dar pro svět, ale udělat sami 
sebe, tečka.

Naše ekonomické, kulturní a osobní životy jsou prosyceny před-
stavou, že bychom se mohli a měli transformovat do podoby moder- 
ního božstva, které bude jakýmsi živým uměleckým dílem obdivova-
ným okolím a současně důmyslně výkonným ekonomickým strojem. 
Koneckonců, máme-li naprostou kontrolu nad svými životy, proč toho 
nevyužít ve svůj prospěch?

V jádru tohoto kolektivního projektu sebetvorby vězí jeden zásad- 
ní předpoklad. Můžeme ho najít všude, od naléhavé výzvy Equinoxu 
stát se božskými narcisty až po všudypřítomné životní kouče a nej-
různější semináře osobního růstu, které slibují, že nám mohou pomoci 
„aktualizovat sami sebe“ nebo „stát se tím, kým skutečně jsme“.



SELF-MADE

10

Jaký je to předpoklad? Že ten, kým jsme – hluboko v nitru, na té 
nejzákladnější úrovni – je ten, kým si nejvíce přejeme být. Že naše 
přání, naše touhy, naše prahnutí stát se někým nebo získat něco či být 
vnímán určitým způsobem, že to jsou ty nejpravdivější a nejupřím-
nější části nás samých. Kde a jak jsme se narodili, naše jména, očeká-
vání a předpoklady, které na nás naložili naši rodiče, naše komunity 
a většinová společnost? To všechno je ve vztahu k tomu, kdo skutečně  
jsme, přinejlepším jen náhodné, a přinejhorším je to dokonce něco,  
co brání našemu osobnímu rozvoji. Pouze při pohledu dovnitř – 
zkoumáním, kultivováním a ošetřováním vlastního nitra – může-
me pochopit náš fundamentální životní úděl a dosáhnout osobních 
a profesionálních cílů, kterých jsme byli podle našeho přesvědčení 
předurčeni dosáhnout.

Z tohoto předpokladu tedy logicky vyplývá, že nejvíc skuteční 
jsme tehdy, když se světu prezentujeme jako osoby, kterými si přeje- 
me být. Naše upřímná osobnost je ta, kterou jsme si vybrali a stvořili.  
Už nedokážeme říci, kde končí realita a kde začíná fantazie. Nebo, jak  
výstižně prohlásil jeden z historicky nejslavnějších sebetvůrců, spiso-
vatel a dokonalý dandy Oscar Wilde: „Nasaďte (člověku) masku a on 
vám poví pravdu z jiného úhlu pohledu.“3

Z této perspektivy není sebetvorba pouhým aktem kreativity, na- 
tož průmyslu. Je rovněž aktem sebevyjádření: ukazujeme světu, jací 
skutečně jsme, tím, že svět přimějeme, aby nás viděl takové, jakými 
chceme být. Jinými slovy, v sebetvorbě se setkává umělost a auten
ticita.

Příběh Self-Made je příběhem toho, jak jsme dospěli až sem.

* * *

Je to příběh několika nejslavnějších a nejvýstřednějších sebetvůrců 
moderní historie: od géniů období renesance a abolicionistů Občan- 
ské války až ke kapitalistům Zlatého věku a Warholovým Factory girls. 



JAK JSME SE STALI BOHY?

11 

Tyto osobnosti nejen že překonaly svůj původ či okolnosti; také zma-
povaly nové cesty i pro ostatní lidi, aby mohli udělat to samé. Historie 
sebetvorby byla ale psána také notoricky známými šarlatány moderní 
doby: bezskrupulózními guruy všeho druhu, podvodníky a dodava-
teli toho, čemu cirkusový impresário P. T. Barnum říkal „humbuk“. 
Oni charismatičtí zbohatlíci (či obecně lidé, kteří dosáhli určitého 
vzestupu bez ohledu na svůj původ) pochopili jeden ze základních 
principů sebetvorby: že při sebeinvenci jde nejen o jakoukoli změnu 
u sebe samého, ale také o promyšlené ovlivňování pohledu, jakým nás 
vnímají ti ostatní.

Self-Made popisuje, jak společenské otřesy a  technologické 
proměny raně moderního věku pomohly na svět dvěma paralelním 
narativům toho, jak vypadá sebetvorba. Podle jednoho – převážně 
evropského – konceptu je sebetvorba něčím, co je dostupné pouze 
mimořádnému, velmi speciálnímu druhu osob. Přirozený „aristokrat,“ 
čímž se nutně nemyslí někdo urozeného původu, ale spíše ten, kdo 
oplývá vtipem, vyrýsovanými svaly nebo uměleckou kreativitou, může 
využít svých vrozených schopností, aby se vyšvihl nad běžné měšťác
ké stádo. Podle dalšího – spíše amerického – příběhu je sebetvorba 
něčím, co může dokázat každý, pokud vynaloží dostatečnou míru od
hodlání a tvrdé práce. A pokud by neuspěl, pak proto, že se mu prostě 
něčeho na existencionální či pragmatické úrovni nedostává. Tyto dva 
narativy, které jsou si podobnější, než se na první pohled zdá, se ve 
dvacátém století propojily, a to se vzestupem Hollywoodu a s novým  
obrazem toho, jak může vypadat masová hvězdná popularita, jež je 
vrozená a získaná zároveň.

* * *

Jak ještě uvidíme, oba tyto příběhy v zásadě vycházejí ze stejného 
zdroje: z radikální, moderní reimaginace samotného charakteru rea
lity, reimaginace místa člověka v ní a – v první řadě – toho, kdo 



SELF-MADE

12

nebo co vlastně „stvořilo“ humanitu. Naše víra v kreativní a dokonce 
magickou sílu sebevylepšování jde ruku v ruce s úpadkem víry ve  
starší model reality: což byl Bohem stvořený a Bohem řízený vesmír, 
v němž máme všichni přidělenou svoji specifickou, předurčenou roli –  
ať už jako vesničané, biskupové či panovníci – vycházející z postavení,  
do kterého jsme se narodili.

Filosof Charles Taylor tento intelektuální proces slavně charak-
terizoval jako přechod do sekulárního věku. Přešli jsme od spirituální  
víry a okouzlení k (vnímané) realitě. Vstoupili jsme do éry, kterou 
Taylor nazývá „expresivním individualismem“ neboli pocitem, že naše 
vnitřní image sebe sama je kompasem pro to, jací jsme ve skuteč-
nosti. A já souhlasím s Taylorovou konečnou diagnózou, že v tom, 
jak o sobě smýšlíme v moderním životě, převládá expresivní indi-
vidualismus. Nesouhlasím však s tím, že by to znamenalo pohyb od 
náboženského světonázoru k sekulárnímu.

Podle mě jsme se ani tak nevzdálili od víry v božské uspořádání 
světa, spíše jsme tuto víru přemístili. Obrátili jsme se zády k představě 
Boha stvořitele tam venku a místo toho jsme Boha usídlili dovnitř 
nás, konkrétně jako numinózní, bytostnou sílu našich vlastních tu-
žeb. Naše posedlost sebetvorbou je zároveň posedlostí myšlenkou, že  
máme moc, o které jsme dříve věřili, že patří Bohu: moc přetvořit sebe 
i vlastní realitu, ne podle obrazu Božího, ale podle vlastního přání.

Vědomí, že v naší dychtivosti stát se těmi nejlepšími, nejbohatšími 
nebo nejúspěšnějšími je obsaženo něco magického, není ničím no-
vým. Dokonce i ta nejateističtější hodnocení lidské existence, jako díla 
Friedricha Nietzscheho, ponechávají v lidské vůli prostor pro něco 
speciálního, něco odlišného, dokonce něco kouzelného. A množství 
dalších tezí – jako spirituální New Thought Movement, tzv. hnutí 
Nového myšlení, které oživilo a legitimizovalo značnou část kapi-
talismu Zlatého věku pomocí ideje, že dostatečně hluboké myšlení 
může přinést úspěch a bohatství – považovalo lidskou tužbu za sílu 
nejen mocnou, ale za doslova nadpřirozenou. Byl to způsob, jakým 



JAK JSME SE STALI BOHY?

13 

se lidé spojovali s prazákladní energií vesmíru směřující k osobnímu 
štěstí a naplnění. V každé verzi tohoto příběhu však lidské touhy – 
usilovat, hledat, mít, být – působí zároveň jako hybná síla: podle ní je 
posuzována naše materiální a sociální realita.

Můžeme tedy říci, že tímto způsobem jsme se stali bohy, ne  
menšími než Equinoxův Narcissus. A jak našeptává podtext rekla-
my Equinoxu, který v nás vyvolává pocit viny, nutí nás zvednout se  
z gauče a zamířit do posilovny, sebetvorba se stala něčím, co nám není 
pouze doporučováno, ale co se od nás vyžaduje. Všichni jsme zdědili 
narativ, že si svoji vlastní cestu a místo v životě musíme vydobýt – že 
místo a způsob narození by neměly určovat, kdo a co se z nás stane. 
Zdědili jsme ale také temný podtón tohoto přesvědčení: pokud se 
nám nepodaří určit vlastní osud, znamená to, že jsme závažným způ-
sobem selhali. Selhali jsme v tom, co znamená být na prvním místě 
člověkem.

* * *

Z jednoho úhlu pohledu je tato koncepce lidského sebezbožštění 
povzbuzujícím příběhem pokroku a osvobození se od tyranie a po-
věrčivosti. Je to příběh statečných filosofů evropského osvícenství, 
kteří se odvážili postavit proti zneužívání a excesům katolické círk-
ve a zkorumpované francouzské monarchie. Příběh vzestupu libe-
rální demokracie v Evropě a založení Spojených států na základě 
ideálu, že každý z nás má právo na svobodu a hledání štěstí. Příběh 
amerického snu – podporovaného takovými osobnostmi, jako byli  
Frederick Douglass a Benjamin Franklin –, podle kterého se při vy
naložení tvrdé práce a nezlomného odhodlání každý, bez ohledu na 
rasu nebo společenské postavení, může stát selfmademanem. Je to 
rovněž příběh o osvobození další marginalizované skupiny lidí, ze-
jména homosexuálních spisovatelů a umělců, od Oscara Wildea po 
Warholovu múzu Jackie Curtis, kteří v příslibu umělecké sebetvorby 



SELF-MADE

14

našli úlevu a útočiště před světem, jenž je příliš často odsuzoval jako 
něco, co je proti přírodě.

Tento příběh je pravdivý, alespoň zčásti. Mnozí spisovatelé, uměl- 
ci a myslitelé zachycení v této knize nepochybně vynaložili heroické 
úsilí ve snaze vytvořit lepší a vyrovnanější svět.

Je ale na druhé straně také pravdou, že onu novou ideu sebetvorby 
její zastánci často využívali k oddělení těch, kdo mají „právo“ utvářet  
svou identitu (všeobecně řečeno, bílí muži ze střední třídy, kteří se 
chtějí vyšvihnout výš), od těch, kterým toto právo nepřísluší (menšiny, 
ženy, chudina).

V Evropě, kde se uchytil, jak ho nazývám, spíše „aristokratický“ 
styl mýtu, byla schopnost sebetvorby většinou chápána jako něco vro
zeného. Speciální lidé – dandyové, příslušníci lepší společnosti či bon 
tonu – se s ní narodili, ale většina obyčejné chátry ji postrádala. Tento 
styl dosáhl svého zenitu v takových kultech protofašistických a faši-
stických osobností jako Gabriele D’Annunzio a Benito Mussolini, 
kteří onu fantazii supermanské výjimečnosti prodávali populaci až 
příliš ochotné jednat se svými bližními jako s podřadným druhem. 
V Americe, kde se ujal „demokratický“ styl, se koncepce sebetvorby 
rychle stala snadnou cestou jak přehlížet chudé a trpící, jednoduše 
proto, že se „dostatečně nesnaží“.

V obou případech fungoval příslib sebetvorby nikoli jako pří-
má cesta k liberalizaci, ale spíše jako prostředek, jak uchovat status 
quo. Pomáhal legitimizovat nepohodlnou pravdu, že i když měnící 
se společnost dovolovala určitým lidem definovat své vlastní životy, 
jiní byli hodnoceni jako druhořadí: neschopni vypracovat se z dů-
vodu vrozené méněcennosti nebo obyčejné morální lenosti. Čtenáři 
určitě neunikne, že i když rozhodně ne všichni, tak většina proroků 
a hlasatelů sebetvorby popsaných v této knize – přinejmenším do 
dvacátého století – jsou bílí muži.



JAK JSME SE STALI BOHY?

15 

* * *

V konečném důsledku tak naše historie sebetvorby není inspirativním 
příběhem nezadržitelného pokroku. Nemyslím si ale, že jde o tragický 
narativ kulturního úpadku a nebezpečí modernismu, jaký je patrný 
v článcích současných kulturních kritiků od Philipa Rieffa po Carla 
Truemana. Kniha Self-Made je spíše shrnutím toho, jak jsme o sobě 
začali uvažovat jako o božských bytostech ve světě sílícího rozčaro-
vání, a o politických, ekonomických a sociálních následcích tohoto 
způsobu myšlení. Tyto následky nás na jedné straně osvobodily od 
určitých forem tyranie, na straně druhé nás uvrhly do područí jiných. 
Jinými slovy, je to příběh o lidech, kteří dělají to, co jsme dělali vždyc- 
ky: snažíme se rozluštit záhadu, jak žít jako bytosti zároveň oslnivě 
mocné i děsivě zranitelné, vržené bez vlastního souhlasu do světa, 
jehož účel a význam nikdy nedokážeme plně pochopit.

 „Jaký kus práce je člověk!“ přemítal Shakespearův Hamlet někdy 
kolem roku 1600. „Jak ušlechtilý v rozumu! Jak nekonečné schop-
nosti! ... Jak se v jednání podobá andělu! Jak je v tušeních podoben 
Bohu!“ A zároveň není ničím jiným než „kvintesencí prachu“.

O více než čtyři staletí později ještě stále zápasíme s Hamleto-
vými protiklady a ptáme se sami sebe, co to vlastně znamená být 
„pravým já“.

Kniha Self-Made je příběhem jedné z našich stále nedokonalých 
odpovědí.



16

– jedna –

„POSTAVTE SE ZA BASTARDY“

18. dubna 1528 ve městě Norimberk uloupil jeden uctívač z mrt-
vého těla posvátnou relikvii. Takový čin nebyl nijak neobvyklý. Po 
celé středověké Evropě dokázali zbožňovatelé zajít do extrému, aby 
si zajistili kosti nebo jinou část těla svých oblíbených světců. Ve 
dvanáctém století prý jeden anglický biskup ukousl kus ruky Máří 
Magdaleny, když před ní poklekl při návštěvě francouzského kláš-
tera. O tři staletí dříve jistý francouzský mnich strávil celých deset 
let „na zapřenou“ v konkurenčním klášteře, jen aby se dostal k lebce 
svaté Fides.

Avšak půvabně zvlněná kadeř zlatých vlasů, kterou potajmu odřízl 
onen truchlící tenkrát v dubnu, nepatřila žádnému světci, dokonce 
ani nikomu obzvlášť zbožnému. Naopak, patřila věhlasnému malíři, 
tiskaři a neuvěřitelně pohlednému bonvivánovi Albrechtu Dürerovi.

Na sklonku života byl Dürer jedním z nejslavnějších umělců 
evropské renesance. A pompa jeho pohřbu plně odpovídala statu-
su celebrity, kterého dosáhl. Během tří dnů od Dürerovy smrti bylo 
jeho tělo exhumováno, což umožnilo mnoha obdivovatelům vyrobit 
voskový odlitek posmrtné masky okouzlující tváře, kterou jeden sou
časník opěvoval jako „pozoruhodnou tvarem i stavbou, ne nehodnou 



„POSTAVTE SE ZA BASTARDY“

17 

ušlechtilé mysli, kterou obsahovala.“1 Kadeř vlasů – odříznutá ano-
nymním truchlícím – se nakonec dostala do rukou Dürerova přítele 
a dřívějšího rivala Hanse Baldunga, který ji uchovával až do své smrti.

Rovněž spisovatelé se předháněli v elegiích. Německý humanis- 
tický básník Helius Eobanus Hessus zahájil práci na sérii pohřebních 
básní, v nichž deklamoval, že „všichni, kdo se proslaví v tvém umění, 
budou truchlit / to je pocta, kterou ti dluží.“2 Obdivovatelé začali 
rozšiřovat kopie nezáživné rodinné historie, kterou Dürer sestavil – 
stejně jako mnozí členové norimberské kupecké třídy. Dürerův blízký 
přítel (a snad i milenec) Willibald Pirckheimer složil epitaf na ná-
hrobek: „Cokoliv bylo na Albrechtu Dürerovi smrtelného,“ napsal,  
„je přikryto tímto hrobem.“

Co však na Dürerovi nebylo smrtelného, byla image, kterou pro-
jektoval. Dürer neměl jen ohromující talent pro malování a tiskařství. 
Disponoval rovněž výjimečnou schopností sebeprezentace. Vedle 
nesčetných světců a odborně ztvárněných Madon měl Dürer ve zvy- 
ku malovat a propagovat také sám sebe.

Ve středověké Evropě by podobná samochvála byla něčím ne-
myslitelným. Tehdejší umělci zůstávali tradičně v anonymitě. Byli 
to řemeslníci často pracující pod záštitou cechů, jejichž výtvory –  
opracování kamene nad (kostelními) vraty, vitráž v (kostelním) okně, 
postavy svatých na (kostelních) freskách – sloužily nikoli pro slávu 
jednotlivce, ale pro zdůraznění majestátu pravého Stvořitele: Boha. 
Ocenění za vykonanou práci bylo přinejlepším zbytečné, přinejhorším 
zavánělo hříchem pýchy. Jeden z prvních sporů o „copyright“ z ro- 
ku 1249, kdy se dva dominikánští mniši dohadovali o autorství po-
pulárního teologického traktátu, byl vyřešen tak, že se vyškrtla jména 
obou autorů a text byl vydán anonymně.3 Autoportréty se vyskytovaly 
velice vzácně. Umělec se mohl nanejvýš tak zobrazit jako skromný 
prosebník v pozadí náboženské scény. Pak přišel Dürer.

Dürerovy autoportréty – vytvořil jich třináct, jedná se o malby, 
kresby a tisky – jsou mistrovskými díly sebeuctívání, kochání se krásou 



SELF-MADE

18

a nádherou své vlastní precizně zachycené podoby. Na každém auto-
portrétu se Dürer objevuje v elegantním, téměř aristokratickém rou- 
chu (přestože se narodil jako syn středostavovského zlatníka). Na kaž
dém prodlévá pečlivými tahy štětce na delikátních spirálách kadeří, 
což byla estetika tak ústřední pro Dürerovu public persona, až jeho 
současníci vtipkovali, že umělec nestíhá přijímat zakázky, protože je  
příliš zaměstnán úpravou svých vlasů.4 I když se Dürer zvěčnil v po-
zadí náboženské scény, vždy na sebe dokázal upozornit; využil k tomu 
bezprecendentní krok a přidal na obraz cartellino, malou značku, aby 
měl jistotu, že pozorovatel bude přesně vědět, na koho se dívá.

Dürer se však neprezentoval pouze jako aristokrat. Spíše evokoval 
něco mnohem ambicióznějšího: boha. S využitím mistrně ovládané 
ikonografie náboženského umění vytvářel Dürer autoportéty, které 
ho zobrazovaly v podstatě jako Ježíše Krista. Například na obraze 
Autoportrét ve věku dvaceti osmi let (1500), se Dürer namaloval ne 
z profilu, ale hledící přímo na diváka, v póze, která byla tradičně uží-
vána pouze pro Božího Syna. Jeho vlasy, na jiných portrétech zlaté,  
zde mají tmavší oříškovou barvu, aby odpovídala tehdy populárnímu 
(i když podvrženému) vyprávění „očitého svědka“ o Ježíšově podobě.5 
Dürerův ukazováček a palec jsou pozdviženy v nápodobě tradičního 
Ježíšova gesta. Zatímco však Ježíšovy prsty často ukazovaly písmena 
ICXC, akronym pro Ježíše Krista, ty Dürerovy se zdají naznačovat 
vlastní iniciály AD, jako jeho vlastní náhradní cartellino. Ty samé  
iniciály se objevují pod datováním obrazu, vlevo od hlavy a vytváře-
jí zřetelnou vizuální slovní hříčku: „1500 AD“. Anno Domini, léta  
Páně, je takém rokem Albrechta Dürera, kdy se plně prosadil.

Dürerovo „AD“ nebylo pouze signaturou. Stalo se rovněž jeho 
profesionální vizitkou, raným pokusem o to, co dnes můžeme nazývat 
osobní značkou. Dürer užíval své iniciály nejen k podpisu obrazů, ale 
rovněž, což je důležitější, pro tisky, které navrhoval. Varoval případné 
plagiátory před snahou přivlastnit si zásluhy za jeho práci: „Mějte se 
na pozoru, vy závistiví zloději práce a vynalézavosti druhých; držte své 



„POSTAVTE SE ZA BASTARDY“

19 

nenechavé ruce dále od tohoto uměleckého díla.“6 Na rozdíl od ostat-
ních tiskařů té doby Dürer nakonec podnikl extra krok a zakoupil 
vlastní tiskařský lis, čímž získal tvůrčí kontrolu nad celým zpracová- 
ním a mohl svá díla rozšiřovat v mnohem větší míře než kdy předtím.

Od návrhu přes realizaci až po šíření měl Dürer naprostou kon-
trolu nad tím, jak prezentovat před publikem sebe i svou práci. A co 
víc, tímto publikem nebyl pouze Bůh, dokonce ani duchovní nebo 
stoupenci určité církve, kteří platili za jeho obrazy. Kdepak, Dürer vě- 
děl, že má příležitost upoutat pozornost celého světa. Když na Dürera 
roku 1507 jeden z norimberských patronů naléhal, aby urychlil práci 
na časově náročném oltářním obraze, dočkal se jen úsečné odpovědi: 
„Kdo by to pak chtěl vidět?“7

Albrecht Dürer byl oslavován v mnoha ohledech: jako jeden 
z nejlepších umělců renesance, vynálezce selfie, světově první sebe-
promotér v ranku celebrit. Kde však byl skutečným průkopníkem, ve 
svém životě i ve své práci – a tyto dvě veličiny se nikdy nedaly snad-
no rozlišit –, to byla nová a ambiciózní vize sebe samotného. Tedy  
oněch verzí sebe sama, které se Albrechtu Dürerovi podobaly. Dürer 
rozeznal to, co do té doby odhalilo jen několik málo umělců: poten- 
ciál pro vědomou sebetvorbu, prostor, kde se může protínat kreativní 
vyjádření i honba za ziskem. Nebylo to tak, že by Dürer prostě „dě-
lal umění“; on sám sebe transformoval do uměleckého díla. Stvořil  
osobnost, která zaštiťovala a propagovala jeho práci, stejně jako jeho  
díla – vždy nesoucí jeho obchodní značku – propagovala svého tvůr-
ce. Dürer-umělec, Dürer-portrét a Dürer-propagátor se podporovali 
navzájem.

Dürer však zjistil ještě něco jiného. K utváření sebe sama, k for-
mování své veřejné image a ekonomického osudu – a Dürer nikdy 
nepochyboval, že to vše je nerozlučně spjato – bylo nutno osvojit si 
určitý stupeň božství, nahradit světonázor s centrální postavou Boha 
jiným, který by jedince, zejména obdařeného tvůrčím duchem, vnímal 
jako božského. Cokoliv magického, veškeré kouzlo kolem nás – ať 



SELF-MADE

20

už pocházející od Boha, nebo přírody nebo nějaké mlhavě definované 
bytosti – záleželo pouze na dovedném géniovi, aby ho využil a při-
způsobil svému záměru.

* * *

Bylo by snadné dojít k závěru – a on sám by to nepochybně očekával –,  
že Dürer byl v tomto ohledu výjimečným géniem a že on sám se se  
svým nadáním využít osobní značky zjevil v Norimberku patnáctého 
století zčistajasna, v plné dokonalosti, aby otřásl světem renesance. 
Pravda je však poněkud komplikovanější. Dürerův talent pro se-
betvorbu – a jeho chápání sebe sama jako božského sebetvůrce – je 
nerozlučně spjat s proměnami společnosti, ve které žil.

Dürer byl koneckonců renesanční člověk v tom nejdoslovnějším 
významu. Umělec pracující ve vzkvétajícím obchodním městě v době, 
kdy vzkvétající obchodní města po celé západní Evropě přehodno-
covala – tedy pro určité relativně šťastné skupiny osob (což je třeba si  
opakovaně připomínat) – způsoby, jak by mohla společnost vypadat, 
a jaké nové typy lidí by si v ní mohly razit cestu k úspěchu a slávě. 
Během patnáctého a šestnáctého století se umělci, filosofové, učenci 
a básníci napříč Evropou střetávali s hlubokými kulturními, sociální- 
mi a ekonomickými změnami.

Většina těchto změn je natolik známá každému absolventu lekcí 
evropské historie na jakékoliv základní škole, až to hraničí s nara-
tivním klišé: vynález knihtisku Johannese Guttenberga roku 1450 
a následné šíření gramotnosti; vzestup obchodu a řemesel a přesu-
nutí evropského kulturního života z oblastí situovaných kolem kos-
telů do nově prosperujících měst; narůstající rozvoj středostavovské 
obchodnické třídy a z toho vycházející sociální mobilita; obnovený 
zájem o řecko-římské ideje (přinejmenším mezi jinými lidmi než 
mnichy) a s tím optimistický světonázor tradičně zvaný „humanistic- 
ký“, v němž se teologie a filosofie společně odvrátily od podezřívavého 



„POSTAVTE SE ZA BASTARDY“

21 

pohledu na světské úspěchy, který dosud tak poznamenal středověké 
smýšlení. Tyto narativy, jakkoliv do omrzení známé (a v mnoha pří-
padech příliš zjednodušené), nám na druhé straně pomáhají zařadit 
si Dürera jako člověka své doby. A co je ještě důležitější, ilustrují,  
proč a jak zde začíná naše historie sebetvorby prostřednictvím jediné 
otázky, s níž se potýkal nejen Dürer, ale i zástup dalších renesančních 
umělců, filosofů, básníků a státníků, otázky, která přispěje k zásadní- 
mu převratu, a možná dokonce k definování moderního světa.

Jaká je to otázka? Jak pochopit, natož vysvětlit, muže jako Dürer? 
Nebo v širším záběru, jak máme porozumět mužům (a obvykle to 
byli muži), kteří nezapadají do stávající přísné společenské hierarchie? 
Jaký je postoj společnosti vůči selfmademanovi: muži, jehož osud ne-
ovlivňuje místo narození nebo pokrevnost, ale spíše vychází z nějaké 
záhadné, možná až magické vnitřní síly?

V éře bezprecedentní společenské mobility byla tato otázka ob-
zvlášť relevantní. Ve všech prosperujících městských státech po celé 
Evropě, zejména na italském poloostrově (zde působil Němec Dürer 
poněkud exoticky) žili muži, kteří, i když ne tak okázale jako Dürer, 
využívali svých kreativních a intelektuálních schopností k tomu, aby 
se vymanili ze společenské vrstvy, do které se narodili. Venkované, 
z nichž se stali řemeslníci, nebo řemeslníci, jejichž talent je posu-
nul do vyšších sfér společnosti, možná dokonce do společnosti králů 
nebo papežů. Leonardo da Vinci – nemanželský syn notáře a prosté 
venkovanky – nalezl své patrony u milánských vévodů a francouz-
ského krále. Zlatníkův syn Dürer dostával zakázky od císaře Svaté říše 
římské, Maxmiliána I. Mnoho nejvýznamnějších italských renesan
čních umělců – samozřejmě da Vinci, ale také architekt Leon Battista  
Alberti a malíř Filippo Lippi – byli bastardi: muži bez legálních rodi-
čů, a tím pádem bez přesně definovaného místa ve společnosti.

A nebyli to pouze umělci. Bystří budoucí učenci, jako Poggio 
Bracciolini (přišel na svět jako zoufale chudý syn lékárníka) mohli 
vstoupit do Florencie s pouhými pěti stříbrnými soldi v kapse a být 



SELF-MADE

22

„objeveni“ bohatými patrony, kteří potřebovali knihovníky nebo dvor- 
ské úředníky; pak se vlastním přičiněním dokázali vypracovat z po-
stavení tajemníka, získat majetek a vlivné konexe. Než Bracciolini ro- 
ku 1459 zemřel, stal se jedním z nejbohatších mužů Florencie; ve 
věku devětapadesáti let se oženil s osmnáctiletou dědičkou.

Tato nová společenská vrstva mužů nebyla pouze self-made v tom 
nejběžnějším významu – takovém, který používáme, když mluvíme 
o „self-made miliardáři“ nebo „self-made podnikateli,“ který navzdo- 
ry absenci rodinného majetku nebo privilegií dokázal dosáhnout eko-
nomického úspěchu – i když v mnoha případech právě to skutečně 
udělali. Byli to také sebetvůrci: lidé s kreativním potenciálem, který 
jim umožnil formovat nejen oblast umění (nebo poezie či filosofie), 
které se věnovali, ale zároveň svoji veřejnou osobnost – a skrze ni svůj 
osud. Sebetvorba byl vždy dvojitý akt, formování obrazu vlastního já 
pro vnější svět a zajištění přízně osudu pro tento obraz.

* * *

Vzestup těchto selfmademanů však nebyl pouze společenskou, ale 
zároveň i teologickou otázkou. Sebetvorba – jak správně naznačuje 
Dürerovo troufalé zobrazení sebe sama jako Ježíše – představova-
la výzvu hluboce zakořeněnému náboženskému světonázoru, pro- 
dchnutému staletími středověkého křesťanského myšlení. Což nebyl 
samotný akt stvoření – vzniku světa, lidského rodu, životů a osudů 
lidí – fundamentální výsadou samotného Boha?

V mysli středověkého křesťana byl Bůh nejen stvořitelem pří-
rodního světa, ale také tvůrcem a udržovatelem světa společenského. 
Rozdělovat tyto dvě sféry bylo skutečně nemyslitelné. Svět přírody 
a svět lidského života byly považovány za soudržný celek, v němž měl 
každý Bohem určené místo a Bohem danou úlohu. Životy zvířat, ven-
kovanů a vladařů – všechny souzněly a vzájemně se reflektovaly pro 
Boží slávu, podporované Bohem stanoveným zákonem, který spojoval 



„POSTAVTE SE ZA BASTARDY“

23 

všechny věci dohromady. Tomáš Akvinský, filosof a světec ze třinác-
tého století, například charakterizoval světské panování a uměleckou 
tvorbu jako pouhou konkretizaci přirozeného principu, kde „síla 
sekundárního hybatele vyplývá ze síly prvního hybatele. Plán vlády 
je odvozen sekundárními vládci od vrchního vládce,“ zatímco „plán 
toho, co se má ve státě udělat, vychází z králova rozkazu podřízeným 
vykonavatelům.“ Tomáš Akvinský napsal, že řemeslné umění „plyne 
od vrchního řemeslníka k jeho pomocníkům, kteří pracují rukama,“ 
protože „všechny zákony, pokud jsou v souladu se zdravým rozumem, 
jsou odvozeny od zákona věčného.“8 

Stručně řečeno, vyplývalo z toho, že Bůh rovněž určuje druh lid-
ského života, včetně hierarchie, urozené krve a postavení. Středověký 
život a zákony celkově zacházely s lidmi ne jako s izolovanými jedinci, 
ale jako s členy rodiny, společenské vrstvy, komunity, do které se na-
rodili. Představa sebetvorby jakéhokoliv druhu byla pro středověkou 
mysl zcela absurdní. Lidské bytosti byly přivedeny na svět, děsivým 
a úžasným aktem Stvořitele, jako součást holistické a komplexní jed-
noty, usilující o naplnění božského účelu, který přesahuje vše, co by 
jednotlivec dokázal pochopit. Člověk prostě nemůže stvořit sám sebe, 
stejně jako nemůže stvořit žábu, květinu nebo strom.

* * *

Jak tedy vysvětlit selfmademana, postavu, která nejen že se zdá otřá-
sat společenskými zvyklostmi, ale převrací samotný zákon přírody? 
V průběhu patnáctého a šestnáctého století se renesanční úvahy o self
mademanovi – ať šlo o umělce, vědce či neurozeného zbohatlíka –  
začaly sjednocovat kolem odpovědi, která uchovávala vizi Bohem 
řízeného vesmíru a zároveň poskytovala prostor pro speciální druh 
osobnosti. Tento jedinec se mohl současně vyšvihnout na spole-
čenském žebříčku a přitom zůstat bezpečně součástí uklidňujícího 
paradigmatu společnosti, jak jej určil Bůh. Různí spisovatelé a my-



SELF-MADE

24

slitelé užívali k popisu této osobnosti nepatrně odlišnou termino-
logii – „pravý šlechtic“, „tvůrce ctnosti“ – ale termín, který se běžně 
používá dnes a který je zároveň nejvýstižnější pro naše účely, zní 
„génius“.

„Génius“, jak byl užíván v renesanci pro osobnosti jako Petrarca, 
Boccaccio a Erasmus, již označoval dvě vitální vlastnosti selfmadema- 
na, které se tento termín snaží definovat a vysvětlit. Zaprvé, samotný 
výraz naznačuje, že vnitřní síla této osoby je božského nebo nadpři-
rozeného původu. Latinské slovo genius původně znamená ochránce, 
který stráží nebo obývá lidskou bytost. Jinými slovy, člověk disponující 
géniem, genialitou, nebyl pouze inteligentní nebo talentovaný. Takoví 
lidé byli obdařeni něčím mnohem větším.

Zadruhé, genialita naznačovala spojitost s darem kreativního my-
šlení, pravého ingenium, či důmyslnosti, který Dürer tak naléhavě 
hájil. Cokoliv činilo génia géniem – jakákoliv síla, která poháněla 
Dürera, da Vinciho nebo Poggia Braccioliniho – mělo něco společ-
ného se specificky lidskou schopností reflektovat nebo napodobovat 
božský dar tvoření.9 

Jak mohla renesanční společnost přijmout tak neotřelou a pů-
sobivou postavu? Odpovědí je zvláštní rétorický tah, který vyhradil 
géniovi určité místo ve společnosti, ne přímo jako self-made osobnosti, 
ale jako speciálního Božího potomka, který si může nárokovat vyšší 
a čistší rodovou linii, než jakou poskytuje jeho pozemský otec. Ti, kdo 
přesahovali společenský řád, museli být chápáni jako nedílná součást 
světa, nikoli jako prohřešek proti světu, v němž Bůh uspořádal posta-
vení všech lidí a věcí.

Apokryfní příběhy renesančních géniů – ať už je vyprávějí oni 
sami, nebo jejich hagiografičtí životopisci – většinou mívají podobný 
vzorec. Géniové byli metaforicky i rétoricky uchopeni jako tehdejší 
ekvivalent řecko-římských polobohů: mytologické postavy obdobné 
jako Herkules nebo Achilles, zplozené ze spojení boha a smrtelnice. 
Jinými slovy, patřili k vyšší aristokracii.



„POSTAVTE SE ZA BASTARDY“

25 

Génius mohl mít bezvýznamného otce (nebo, což byl případ 
mnoha renesančních geniálních bastardů, vůbec žádného zákonného 
otce), ale jeho „pravý“ otec, z morálního i duchovního hlediska, musel 
mít božský původ. Géniova schopnost překonávat společenské hrani
ce – jako u pohádkového vesničana, který zjistí, že je vlastně urozený  
princ, uloupený ze zámecké kolébky – vycházela z předpokladu, že byl 
již předem vyvolen transcendentní Boží autoritou. Dokázal uspět ne 
proto, že překonal nebo porušil společenský řád, ale jednoduše proto,  
že jednal v souladu se svou přirozenou nadřazeností, a díky tomu byl 
uznáván.

Génius jako polobůh se stal běžnou rétorickou součástí renesan
čního života. Mantovský malíř Andrea Mantegna, proslavený svými 
obrazy ze života na vévodském dvoře Gonzagů, často sám sebe latin- 
sky nazýval „Aeneas“ – další slavný polobůh a hrdina Aeneidy. Dán- 
ský umělec Melchior Lorck přidal k jednomu památečnímu portrétu 
Dürera oslavný nápis „Ten, koho Minerva (římská bohyně moudrosti) 
zrodila z vlastní hrudi“.10 A ve vzácném pokřesťanštěném příkladu 
tohoto zvyku, norimberský sochař Adam Kraft evidentně tak dychtil 
prezentovat se jako druhý Adam – nápodoba toho biblického –, až si 
jeho oddaná manželka, ve snaze ho potěšit, začala říkat Eva.11 Ačko-
liv se idea „druhého Adama“ tradičně využívala pro označení Ježíše 
Krista, Kraft – stejně jako Dürer – naznačoval, že renesanční génius 
si mohl po právu tento titul nárokovat.

Příběhy o raném dětství géniů se často absurdně přikrášlovaly, 
zejména při zdůrazňování jejich nadpřirozených schopností. Her-
kules dokázal krátce po narození zardousit hady, kteří se připlazili  
k jeho kolébce. Síla talentu Leonarda da Vinci podle jeho životopisce 
Giorgia Vasariho (známého svým přeháněním) byla natolik ohro-
mující, že se jeho mentor Andrea del Verrocchio raději zcela vzdal 
malování. (Podobnou historku vypráví Vasari také o Michelangelovi 
a jeho mentorovi.) Biografie, kterou v patnáctém století sepsal Lo-
renzo Ghiberti o životě chudého malíře ze třináctého století Giotta 



SELF-MADE

26

di Bondone, se ubírá podobným směrem: na staršího malíře Cima-
buea učiní obrázek ovce, který nakreslil mladý farmářský chlapec na 
kamennou desku, takový dojem, že hocha okamžitě odveze s sebou 
a přijme ho za svého učedníka. Jádrem každého příběhu je skutečnost, 
že géniova schopnost je naprosto vrozená a nedá se naučit. Dokon-
ce i samotné mentory, kteří se snaží ony chlapce vzdělávat, obvykle 
zaskočí síla vrozených schopností jejich žáků. Génius musí vycházet 
z něčeho, co je mimo a nad lidské snažení.

Nicméně, autoři těchto příběhů nevěřili doslovně ve vztahy mezi 
řecko-římskými bohy a smrtelníky, vlastně ani v samotnou existenci 
řecko-římských bohů. Koneckonců, stále ještě mluvíme o době, která 
byla přísně definována křesťanským světonázorem. Křesťanství rene-
sanční doby bylo však poněkud odlišné a možná i proměnlivější než 
předchozí středověký náhled. Explicitnější teologický jazyk o Bohu 
jako stvořiteli se často používal ruku v ruce s metaforickým jazy-
kem popisujícím Přírodu nebo Štěstěnu – tajemnou a neosobní moc- 
nost – jako bohyni, která uplatňuje svou vůli přímo tím, že génia 
obdaří částečkou své síly.

Renesanční géniové byli tak trochu jako renesanční bastardi, ne-
jednoznačné postavy se záhadným původem, které se nedaly snadno 
zařadit do stávajícího společenského systému. V Anglii tyto paralely 
zřetelně ukázal jeden z nejmagnetičtějších Shakespearových padou-
chů, nemanželský parvenu Edmund ve hře Král Lear (parvenu je 
označení pro člověka, který společensky povýšil nikoli na základě 
původu, ale např. majetku či kontaktů, pozn. red.). Zatracuje „mor 
obyčejů,“ který ho odsuzuje k podřízenosti vůči jeho legitimnímu 
bratru a prohlašuje: „Ty, Přírodo, jsi mou bohyní.“ Závěrem vyzývá: 
„Postavte se za bastardy.“12 Problém géniů se tedy částečně vyřešil díky  
pojetí božského původu (ať v metaforickém, či jiném smyslu). Vnímá-
ním géniů jako osob srovnatelných s aristokraty dokázali renesanční 
myslitelé začlenit tyto zdánlivě anomální postavy do světa, kde stále 
vládl božský řád věcí. 



„POSTAVTE SE ZA BASTARDY“

27 

* * *

Důležitým prvkem renesančních rozprav a dialogů – který odrážel, 
jak zapeklitá otázka to v té době byla – se stal vztah mezi tím, co 
bychom mohli nazvat tradiční aristokracií, vůči této nové aristokracii 
géniů. 

Jak ve své mimořádně přínosné knize zdůrazňuje badatel specia
lizující se na renesanci, Albert Rabil Jr., otázka skutečné urozenosti  
se stala stěžejní částí humanistických myšlenek; během patnáctého  
století bylo publikováno minimálně jedenáct pojednání na toto téma, 
každé zachycující vášnivou debatu mezi přívrženci staršího a nového 
modelu aristokracie. Například v knize Buonaccorsa da Montemagna  
Dialog o pravé urozenosti z roku 1429 prohlašuje tento zastánce gé- 
niů, sám nízkého původu, že „pravé sídlo urozenosti je v mysli, kterou 
příroda, vládkyně všech věcí, uděluje při zrození všem smrtelníkům 
stejnou měrou, ne podle dědictví po předcích, nýbrž na základě vyso- 
ké hodnosti, která je výsadou božství“.13 Urozenost podle něho „ne
vychází z rodiny, ale z vrozené ctnosti“. Jeho vlastní „touha po vědění  
byla do mě vložena … přírodou, takže se mi nezdálo nic více hodno 
mého talentu než usilování o poznání dobra.“14 Montemagno nechá
vá otázku otevřenou – dialog končí dříve, než dojde ke konečnému  
rozhodnutí –, ale je to právě ten vyzývavý povýšenec, kdo má poslední 
slovo. Soudobý básník Carlo Marsuppini oslavuje ony „šlechtice du- 
cha, ač jedí z hliněných misek / a patří k neznámému rodu.“15 

Podobnou obraznost najdeme v traktátu dalšího selfmademana 
prostého původu, řeckého biskupa Leonarda z Chiosu. Podle postav 
v Leonardově dialogu se ideální muž narodí „s moudrostí jako svou 
matkou a svobodnou vůlí jako svým otcem,“ obdařen ušlechtilostí,  
která „vyrůstá z kořene ctnosti, jako by její síla vytryskla z vrozených 
principů přírody.“16 V komentáři na téma disputace řeckého filosofa 
Aristotela, že k žádoucím vlastnostem pro štěstí patří i „dobrý pů-
vod,“ Leonardův diskutér prohlašuje, že Aristoteles určitě neměl na 



SELF-MADE

28

mysli aristokratický původ, ale „spíše morální zrození, protože to prv- 
ní s sebou nese zkaženost krve, zatímco to druhé ten nejušlechtilejší 
charakter.“17 

V každém z těchto textů je pozoruhodná křehká rovnováha, kte-
rou autoři musí udržovat mezi potvrzením statutu quo – světa defi-
novaného především rodovými aristokraty –, a podporou této nové 
třídy osob, které v něm nalézají své místo. Jazyk „pravé urozenosti“ 
a představa poloboha slouží užitečnému dvojímu účelu. Géniové mají 
schopnost sebetvorby právě proto, že k tomu byli vyvoleni Bohem. Je 
to speciální, preferovaná hrstka několika mála jedinců, jejichž sebe
autorství je omezeno a proskribováno božskou vůlí.

Ještě ambiciózněji a výmluvněji se o nadřazenosti aristokra-
cie géniů vyjadřuje dialog z roku 1440 O pravé urozenosti sepsaný 
Poggiem Bracciolinim, kariéristou z Florencie, s nímž jsme se setka-
li už dříve. Bracciolini používá výrazu „ctnost“ k popisu vlastnosti, 
o níž jsme jinde mluvili jako o genialitě, ale z kontextu jasně vyplývá, 
že ctnost neznamená pouze schopnost správného morálního jedná-
ní. Bracciolini s ní spíše zachází jako s něčím vrozeným a zakotve-
ným v osobnosti „pravého šlechtice“, bez ohledu na okolnosti jeho  
narození.

„Ctnost,“ píše Bracciolini, „musí být uchopena jakousi božskou 
silou a přízní a skrytým pokynem osudu, a nelze ji získat rodičovským 
poučením.“18 Jinými slovy, když dojde na otázku božského dědictví, 
rodiče jsou málo platní. Jak Bracciolini tvrdí, „Děti nedědí od svých 
rodičů jejich ctnosti nebo zlozvyky; autorem a tvůrcem ctnosti a uro-
zenosti je člověk sám za sebe.“19 

V tomto ohledu zachází Bracciolini ještě dál než jeho současníci 
a zdůrazňuje otázku, která bude i v budoucnu provázet celé dějiny 
sebeutváření. Má selfmademan pouze štěstí, je obdařen či vyvolen 
buď Bohem, nebo neosobní přírodou, aby nalezl svou cestu ke štěs-
tí v jinak uspořádaném světě? Nebo snad, jak naznačuje Braccioli-
niho jazyk, je takový člověk autorem svého sebepojetí, někým, jehož 



„POSTAVTE SE ZA BASTARDY“

29 

svobodná volba, vůle, touha a úsilí společně vytvářejí jeho osobnost, 
identitu a osud? Je selfmademan podobně jako Herkules nebo Aeneas 
polobožské dítě pod otcovskou autoritou silnějšího božstva? Nebo je, 
stejně jako Kristus na Dürerově proslulém autoportrétu, plně, nád-
herně a nebezpečně božský sám od sebe? Má snad nadpřirozenou, ba 
přímo magickou schopnost dosáhnout ekonomických a uměleckých 
cílů, k nimž ho předurčil Bůh, nebo jeho kouzlo spočívá ve schopnosti 
zvolit si svůj cíl sám?

* * *
 

Renesanční autoři, zabývající se dvojí otázkou sebeutváření a geniality,  
se spíše přikláněli k prvnímu, konzervativnějšímu přístupu. Génius je 
jistě zvláštní druh člověka, ale je to vzácný jev: zdůvodnitelná výjimka 
z obecných pravidel, která určují společenský řád.

Jeden renesanční humanista, Giovanni Pico della Mirandola, 
šel mnohem dál a k projektu sebeutváření zaujal ambiciózní postoj,  
který předznamenal mnohem pozdější a mnohem odvážnější mo-
dely sebeutváření. Pico byl zcela neortodoxní osobností, která pro-
pojila křesťanský humanismus se židovskou kabalou, arabskou fi-
losofií, klasickou učeností a dávkou okultismu. Pico netvrdil jen to, 
že lidé jsou schopni sebeutváření, nebo dokonce že sebetvorba je 
morálně žádoucí. Ve své Promluvě o důstojnosti člověka, pojaté jako 
úvod k delší filozofické přednášce, Pico říká, že sebetvorba – aktivní,  
úmyslné napodobování Boha – je právě tou vlastností, která nás dělá 
lidmi. Schopnost určit, kdo jsme, a rozhodovat o svém vlastním místě 
v božském všehomíru je Božím darem pro nás.

Pico to dokládá převyprávěním příběhu o stvoření z knihy Gene- 
sis. Stejně jako v Bibli, i zde Bůh postupně z různých elementů tvoří 
svět. V této verzi je však akt tvoření natolik náročný, že Bůh v podsta- 
tě vyčerpá své duševní „sémě“. Rozhodne se proto stvořit jedinečnou 
bytost bez jakéhokoliv druhu semene, a tím zbavenou jakéhokoliv 



SELF-MADE

30

druhu dědičnosti nebo závazku. Stvoří člověka. Podle Picova vyprá-
vění Bůh stvořením Adama v zásadě stvořil dalšího boha, aby dílo 
převzal. „Adame,“ říká Bůh, „nebylo ti dáno žádné pevné místo, žád
ná podoba, abys mohl – podle své vůle a svých zálib – mít a vlastnit 
jakékoliv místo, jakoukoliv formu a jakékoliv poslání, které si zvolíš. 
Božský zákon přisuzuje ostatním tvorům danou přirozenost. Ty však, 
neomezován žádnými zákony, ze své vlastní svobodné vůle, do jejíchž 
rukou jsem tě vložil, si budeš určovat svou vlastní přirozenost.“20

Picova Promluva nebyla nikdy zveřejněna. Delší projekt, které-
mu měla podle plánu předcházet – plných devět set teologických 
tezí, jež hodlal předložit svým filosofickým současníkům – se ukázal  
jako kontroverzní. Sedm tezí bylo považováno za vyloženě kacířských, 
dalších šest za znepokojivých – a Pico raději rychle uprchl z Říma do 
Francie. Úvahy, které Promluva obsahuje, by se však mohly zařadit 
mezi nejpůsobivější a potenciálně transgresivní vize selfmademana 
v renesančním světě. Pico nepřipouštěl jen pravou urozenost nebo 
morální zrození či jiné mechanismy, v nichž by lidská vůle zapadla 
do Bohem uspořádaného systému. Prohlašoval, že lidé by si takový 
systém měli zvolit sami. A zatímco tento dar v jeho podání pochází 
skutečně od Boha, Pico naznačuje, že Bůh – který koneckonců vyčer-
pal veškerou svou energii při tvoření světa – není o nic mocnější, než 
bychom mohli být my sami. U Pica, stejně jako u Dürera, v sobě síla  
pro utváření sebe sama skrývá možnost sesadit Boha z trůnu.

Pico i Dürer předjímají jeden z hlavních rozporů, které se budou 
v průběhu této historie sebetvorby opakovat: vztah mezi lidskými 
sebetvůrci a Bohem, či přinejmenším naší představou o Bohu. První 
vzklíčení myšlenek o moderní sebetvorbě se shoduje s dobou pozna
menanou rostoucím podezřením vůči organizovanému institucionál-
nímu náboženství a vůči konceptu autoritativního Boha Stvořitele. 
V následujících staletích se idea sebetvůrce podobného úspěšnému 
Luciferovi – který svrhne Boží kreativní sílu a sám uchvátí trůn – do-
stane do popředí, dokonce i když víra v takového Boha a v politický 



„POSTAVTE SE ZA BASTARDY“

31 

systém, založený na této víře, ustupuje. Pico a Dürer zastávají mezi 
renesančními teoretiky geniality extrémní stanoviska, ale jejich vize 
sebetvůrce, který by byl novým bohem pro stále bezbožnější svět, je 
přežijí.

* * *

Na okraji tohoto narativu však číhá další řada nevyřešených otázek: 
otázky týkající se autenticity, pravdy a performance. Je v pořádku a pěk-
né prohlásit, že někteří lidí jsou géniové, Bohem vyvolení pro životní 
dráhu přesahující jejich ekonomické postavení. Jak přesně ale doká-
žeme určit, kdo tito géniové skutečně jsou a zda mezi ně náhodou 
nepatříme i my? Lze to zjistit z toho, jak se chovají, jak se prezentují, 
jak vystupují na veřejnosti? A pokud ano, mohou ti, kdo touží zlepšit 
svůj životní úděl, génia napodobit? A pokud lidé, kteří jsou ochot-
ní předstírat, jsou v napodobování génia tak úspěšní, jaký je pak roz-
díl mezi božsky vyvoleným sebetvůrcem a kariéristou, který se roz-
hodne zcela upustit od Boha i přírody a jednoduše vyvolit sám sebe?

Všude, kde narazíme na kulturní posedlost „božskými“ sebetvůrci,  
ať už je to v renesanci či v éře regentství, od divadelních pódií fin de  
siècle po burzovní haly amerického Zlatého věku, všude pravděpo
dobně uvidíme zároveň i stejně vášnivou posedlost tím, co bychom 
dnes nazvali kultem svépomoci: různé manifesty a příručky, které na-
bízejí návod, jak přesvědčit své okolí, že i vy patříte do okruhu těch 
několika málo vyvolených.

Definice génia byla však pouze jedním kouskem skládačky. Sou-
časně s vyjednáváním o přesném společenském postavení génia se 
renesanční spisovatelé snažili vyřešit jinou otázku: jak přimět lidi 
myslet si, že jste génius. Mezi nejznámější díla v tomto oboru patří 
kniha Baldassara Castiglioneho z roku 1528 Dvořan: návod pro ty, 
kdo si přáli uchytit se u šlechtických dvorů, jako bylo jeho vlastní 
vévodství Urbino.



SELF-MADE

32

Kniha – rozsáhlý cyklus dialogů mezi postavami, které zde zastu-
pují různorodost renesančních názorů – obsahuje řadu debat, včetně 
několika rozhovorů o povaze pravé urozenosti a zda jsou ctnostní 
a talentovaní lidé nízkého původu stejně hodnotnými dvořany jako 
biologičtí aristokraté. Jedna z nejvýznamnějších pasáží se však pů-
vodem vůbec nezabývá. Spíše pojednává o další poněkud záhadné –  
a těžko přeložitelné – schopnosti, kterou Castiglione nazývá sprez
zatura, což se často vykládá jako „lehkost“ nebo „nonšalance“.

Sprezzatura, jak se dozvídáme, je jednou z nejdůležitějších vlast
ností pravého dvořana. Jak říká hrabě Ludovico, jeden z Castiglione- 
ho společníků, sprezzatura „zakrývá plánování … a vyvolává dojem, 
že cokoliv děláme a říkáme, se děje bez zjevného úsilí a téměř bezmy-
šlenkovitě.“21 Figurativní nadání Giotta nebo mladého Leonarda da 
Vinci se mohlo projevovat už od kolébky. Nám ostatním, říká Casti
glione, nezbývá než vzbudit dojem, že cokoliv děláme, je pro nás stej- 
ně snadné jako pro ty, kteří jsou životem více obdařeni. Vypadat, že  
se příliš snažíte, bylo v Castiglioneho době stejně nemoderní jako  
dnes na Fashion Week party, coby naprosto jasné znamení, že roz-
hodně nejste jedním z urozených božích bastardů.

Ludovico se o vědomém napodobování geniality vyjadřuje ještě 
explicitněji. „Můžeme tvrdit, že za pravé umění se považuje takové, 
které se nezdá být uměním; ničemu nesmíme věnovat větší péči než 
utajování umění,“ naléhá a vychvaluje příklad „vynikajících řečníků,“ 
kteří „se snažili přesvědčit ostatní, že jim chybí znalost písma a … 
předstírali, že jejich promluvy vznikly velmi jednoduše, spíše jako by 
vyšly z přírody a pravdy než ze studií a umění.“22 Lež – přinejmen-
ším ten jemně propracovaný druh malé bílé lži – je nedílnou součástí 
sebetvorby. Abychom se stali tím, kým chceme být, musíme nejprve 
přesvědčit své okolí, že jsme to, co nejsme.

Dvořan proto představuje poslední vlákno vetkané do gobelínu 
sebetvorby: rozvíjení vnímání sebe sama jako uměleckého projektu, 
který má být prezentován vnějšímu světu a zároveň utvářen zevnitř. 



„POSTAVTE SE ZA BASTARDY“

33 

Přinejmenším z vnějšího pohledu, jak může někdo odlišit autentické- 
ho génia (vyvoleného Bohem nebo přírodou) od toho umělého (který 
se ale dokáže dobře prezentovat navenek)? Už v této rané fázi je po- 
stava úspěšného, talentovaného selfmademana pronásledována svým 
věčným stínem: mazaným selfpromotérem, který dokázal přesvědčit 
okolí, že je tím, kým chce být.

Renesanční mýtus o božské urozenosti – víra, že příroda nebo 
Bůh nebo Štěstěna si vyvolili několik šťastlivců – šel ruku v ruce s cy
ničtějším příslibem, že je zkrátka možné pouze předstírat, že jste jed-
ním z nich. Nemusel jste být právě da Vinci – o němž Vasari obdivně 
napsal, že „ať už upřel svou mysl na cokoliv, vše s lehkostí mistrovsky 
zvládl“ – ale pokud budete dávat najevo, že vše je pro vás snadné, 
můžete vyvolat podobný dojem, alespoň na určitou dobu.23

Dvořan vyzývá své budoucí génie, aby se aktivně věnovali umění 
sebekultivace. Hrabě Ludovico nabádá své posluchače, „aby pozoro- 
vali různé muže a vybrali si jednu vlastnost od tohohle a jinou zase od 
tamtoho. A stejně jako včela na zelené louce je vždy připravena olou- 
pit květy mezi travou, tak i náš Dvořan musí ukrást tuto milost od 
všech, kdo ji snad vlastní.“24 Jistě, možná se genialita sama o sobě nedá 
nijak naučit, ale její výsledek – světský úspěch – lze podle Castiglio- 
neho napodobit důkladným studiem, pečlivým pozorováním a jednou 
opravdu velmi staromódní ctností: tvrdou prací.

* * *

Castiglioneho příručka se těšila skutečně velké oblibě, a to nejen mezi 
skutečnými dvořany. Do roku 1600 se v Itálii dočkala neuvěřitelných 
padesáti devíti reedicí a byla rovněž přeložena do němčiny, latiny, 
španělštiny, francouzštiny, angličtiny a polštiny.25 Nebyl to však jediný 
renesanční spis, který naznačoval, že přetvářka – kultivace toho, jak 
vás vidí ostatní, bez ohledu na skutečnou pravdu – je nezbytným fak-
torem pro dosažení úspěchu. V roce 1513 florentský státník Niccolò 



SELF-MADE

34

Machiavelli publikoval knihu Vladař, manuál pro panovníky, inspiro-
vaný jeho vlastní zkušeností dramatických zvratů a rozporů v rodině 
Medicejských, kteří byli kdysi jeho mecenáši.

Pokud Dvořan obhajoval občasnou bílou lež – tu zatajování vy-
naloženého úsilí, tam pečlivě na efekt vypočítané gesto – pak Vladař 
zastával kodex přímé, nepokryté prolhanosti. „O mužích lze říci obec-
ně jedno,“ napsal posměšně Machiavelli. „Jsou to nevděční, přelétaví 
lháři a podvodníci, vyhýbají se nebezpečí a lační po zisku; pokud 
s nimi zacházíte dobře, jsou vaši … ale jakmile se ocitnete v nebez-
pečí, obrátí se proti vám.“ Vladař, který si chtěl udržet moc, musel 
světu neustále ukazovat tu správnou tvář, vyvolávající střídavě úctu, 
vděčnost a strach. Jeho morálka (nebo její nedostatek) nebyla pod-
statná. Záleželo na tom, jakou roli byl ochoten hrát: někdy by vladař 
měl být „lišákem odhalujícím skryté nástrahy“, jindy zase „lvem, který 
nahání hrůzu vlkům“.26 

Zde jsme na hony vzdáleni od vize soudržného a božsky konci-
povaného řádu věcí, jak si ho představoval Tomáš Akvinský a další 
středověcí církevní učenci. Pro Machiavelliho byla příroda brutální 
a nesmyslná. Úkolem vladaře je zvolit si dle vlastního uvážení z palety 
lesních dravců vhodný model pro své manévrování. Ideální vlastností 
vladaře není podle Machiavelliho genialita jako taková, ale spíše to, 
čemu říká virtù – slovo, které nevyjadřuje ctnost v morálním smyslu, 
ale spíše mužnou efektivitu (tento termín také naznačuje „virilitu“). 
Vladař měl Štěstěnu podrobit své vůli.

Někteří renesanční autoři používali ženské vzory pro pojetí pří-
rody nebo štěstěny jako matky, ochránkyně vyvoleného génia. Podle 
Machiavelliho to však byl vždy muž obdařený virtù, kdo se zmocní  
Štěstěny silou, aktem, který popisuje drsným metaforickým příměrem 
znásilnění. „Štěstěna je žena,“ prohlašuje, „a pokud má být poddaj-
ná, je nutno ji porazit a přinutit ji. Zkušenost nám ukazuje, že si ji 
mnohem častěji podmaní muži, kteří tak učiní, než ti, kdo jednají 
chladně. … Coby žena dává (Štěstěna) přednost mladým mužům, 



„POSTAVTE SE ZA BASTARDY“

35 

neboť jsou méně obezřetní a více dychtiví, a protože ji ovládají s větší  
troufalostí.“27 

Machiavelliho rady, více než tvrzení Castiglioneho, dokonce ještě 
více než názory Picovy, jsou smrtelnou ranou pro obraz světa ovlá-
daného božím úradkem, který se naši renesanční myslitele snažili 
uchovat. V následujících staletích uvidíme radikální změny ve vztahu 
mezi božským zákonem, zákonem přírody a společenským řádem.  
Selfmademan se už nemusí přizpůsobovat existujícímu systému. Mís- 
to toho se systém přizpůsobí jemu.



 

Vážení čtenáři, právě jste dočetli ukázku z knihy Self Made. 

Pokud se Vám ukázka líbila, na našem webu si můžete zakoupit celou knihu. 


