


„Já jsem vložil tvé srdce do nitra těla pro tebe,
aby sis ty mohl vzpomenout na to, co jsi zapomněl.“   

(Texty sarkofágů)



Lída Kejmarová

Volvox Globator

2024



© Volvox Globator, 2024

© Lída Kejmarová, 2024

Illustrations © Lída Kejmarová, 2024

ISBN 978-80-7511-792-2

ISBN 978-80-7511-793-9 (pdf)



ÚVOD

Při práci s neznámem, absolutnem a nekonečností se vydáváme mimo skutečnost, kterou lze přesně popsat 

a vysvětlit slovy. Tato oblast souvisí s vizuálním myšlením a můžeme do ní pronikat zejména prostřednictvím 

symbolů. Smyslem symbolu je rozvoj intuitivního chápání i představivosti, pomocí níž pronikáme do podstaty 

symbolu, abychom mu porozuměli. Pokouším se to čtenářům zpřístupnit prostřednictvím svých ilustrací.  

Představivost souvisí s pravou hemisférou, v níž je uložen i smysl pro posvátno. Ta je úzce spojena se srdcem 

prostřednictvím citu, skrze který k nám promlouvá. Pravé hemisféře je tím pádem přístupno více impulsů 

současně – a proto může být schopná vhledu v širších souvislostech. Pro pochopení symbolu je potřeba pra-

covat s asociací a vnitřní zkušeností.

Oblast symbolů, archetypů a mýtů připomíná sen, který jsme prožili, ale ráno si ho už nejsme schopni vybavit, 

přestože se o to usilovně snažíme. Tyto obsahy nejsme schopni pevně uchopit (mohou nám proklouznout 

mezi prsty) – a proto je tolik těžké se v nich vyznat. C. G. Jung toto sídlo symbolů a archetypů spojoval s ko-

lektivním nevědomím, ve kterém se snadno ztrácíme. Poselství z této sféry jsou duchovní povahy, symboly 

zároveň „hovoří“ o něčem, o čem nelze hovořit – nebo jen velmi obtížně. Když se o to pokoušíme, výrazně 

redukujeme podstatu. 

„Symboly jsou pro mysl tím, čím jsou nástroje pro ruce, 
rozšířené uplatnění jejích sil.“ 

(Dion Fortune)

Symboly objektivizují obsahy, které máme v mysli a které na nás působí podprahově. Má-li však mít symbol 

smysl, musí zůstat do jisté míry otevřený a nemůže být striktně konkretizován. Měl by ukázat zejména klíčové 

znaky důležité pro pochopení principu a fungování ve vztahu k určitým vnitřním kvalitám. 

5



6

Jedním ze zásadních impulsů pro zpracování tohoto tématu byla četba knihy Božská proporce v geometrii 

a v Číslech od Léonarda Ribordyho, která mě nesmírně zaujala. Knížka pojednává o posvátné geometrii a ob-

jasňuje ji ve světle současných vědeckých poznatků. Při jejím čtení jsem začala objevovat souvislost některých 

zde uvedených symbolů se staroegyptským náboženstvím, ale i s jistými vědeckými informacemi a s psychologií 

C. G. Junga. Proto se pokouším celé téma prozkoumat také z tohoto úhlu pohledu. 

Ribordyho knížka mluví o tom, že vesmír je zdrojem obrovské duchovní síly a velké krásy; a že vedle fyzikálního 

pojetí hmoty, energie a časoprostoru zde existují analogie, které pojmenovává náboženství – to jest tělo, duše 

a duch. Je pravděpodobné, že vesmír funguje jako dva paralelní světy, z nichž jeden je reálný a druhý virtuální. 

Jeden je tvořen hmotou a druhý anti-hmotou. Zdá se, že časoprostor zabraňuje jejich zániku. 

Ribordy v knížce dále mluví o tom, že Čísla a geometrie jsou skrytě propojeny a hovoří symbolickým jazykem. 

V posvátné geometrii Číslo nevyjadřuje kvantitu, ale kvalitu, koncept a ideu (kvantita se týká číslic, nikoliv Čísel). 

Číslo se zde proto píše s velkým Č, na rozdíl od číslic, které vyjadřují kvantitu. Práce s Čísly a se symboly spojuje 

dva komplementární módy naší inteligence (pomáhá nám propojit levou a pravou mozkovou hemisféru). Číslice 

v matematice umožňují vyjádřit počet a stanovit matematické vztahy, zatímco Čísla uvádějí do pohybu koncepty 

a ideje. Tím se otevírá prostor pro spiritualitu a filosofické poznání. V knížce se tedy propojuje spiritualita, filo-

sofie i věda, podložená pozorováním a zkoumáním. To vše vytváří pocity posvátnosti a zbožnosti. 

Posvátná geometrie má kořeny ve starověkém Egyptě, proto hledám její souvislosti s egyptským náboženstvím, 

které dnes téměř neznáme. Z této doby máme dochované mnohé indicie v podobě obrazu i textu, přičemž obě 

složky spolu byly úzce spjaty. Hieroglyfy se vždy určitým způsobem luštily a obsah jednotlivých textů může mít 

více významů. Tento způsob čtení dává smysl, protože na svět se díváme očima, informace zpracováváme v moz-

ku, ale doopravdy jim porozumět můžeme pouze v srdci. Mezi obrazem i textem existuje vztah a napětí, jež by 

mělo ve čtenáři vyvolat unikátní pocit, který napomáhá hlubšímu pochopení. Základní symboly staří Egypťané 

chápali intuitivně. Posvátnou geometrii později rozvinuli Řekové.  



7

Ribordy (stejně jako já) nepovažuje Boha za „osobu“ s lidskou tváří. Tvrzení, že „jsme stvořeni k obrazu Božímu“, 

interpretuji stejně jako on, v metafyzické rovině. Bůh může být v tomto smyslu koncept, který se snaží o smíření 

vědy a náboženství. Číslice umožňují počítat, vyjadřují to, co je konkrétní a pragmatické; zatímco metafyzika 

a iracionálno odkazují k Číslům, tedy ke konceptům a idejím, které se počítat nedají.

Všechny odborné vědy potřebují metafyziku, aby se o ni mohly opřít a vyvodit z ní základní axiomy, jenže ta nám 

je skryta. Pravá podstata je zahalena tajemstvím, kterou hinduismus označoval slovem „maya“ či „májin závoj“. 

Podle této tradice spočívá esence či podstata skutečnosti v prázdnotě, což není nicota, ale skutečný zdroj života 

a základ všech forem. V Egyptě by stav prázdnoty a zároveň zdroj života reprezentoval praoceán Nun a prvotní 

hmota Paut. Egypťané věřili v bohy, kteří reprezentovali božské kvality a síly. Těmto silám se snažili porozumět 

a pracovat s nimi. K tomu jim sloužila magie, která tvořila běžnou součást života. Víra dokáže společnost spojo-

vat i rozdělovat. Víra znamená přesvědčení o pravdě, správnosti něčeho, co nelze empiricky ani logicky prokázat. 

V jednom člověku může prohlubovat pokoru a zbožnost – a v druhém naopak pýchu a pocity nadřazenosti.  

Dnešní věda potvrzuje, že lidský mozek funguje na principu víry (může se jednat o libovolnou víru, např. víru 

v Boha / bohy; víru v platnost teorie relativity; anebo víru v to, že svět má pouze fyzický význam). Na základě 

svých představ si postupně vytváříme vlastní životní filosofii a žebříček hodnot. Od těchto věcí se odvíjí naše jed-

nání. S tímto fenoménem umí výborně pracovat reklamní průmysl, který dokáže s lidskou myslí podle potřeby 

manipulovat.

V současné době zcela ztrácíme schopnost chápat ontologické celky a všechny poznatky jsme oddělili do nejrůz-

nějších vědních oborů, které se zabývají jen určitými výseky reality. V přemíře nejrůznějších informací a dat po-

strádáme schopnost zdravého intuitivního vhledu. Ve své knížce se proto pokouším o syntézu různých poznatků 

– a svou prací bych ráda přiměla čtenáře k přemýšlení o metafyzických otázkách. Dívám se z pozice člověka, 

který se celý život zabývá primárně uměním (jak prakticky, tak teoreticky) a nepovažuje se za spisovatele ani 

řečníka. Dívám se z pozice člověka, který byl vychován v katolické rodině, ale postupem času se v něm probouzel 

výrazný zájem o hermetismus a hlubší poznání symbolů i „světa za oponou“. 



„Stará náboženství se svými vznešenými a směšnými, 
dobrotivými i krutými symboly nespadla z čistého nebe, nýbrž vzešla 

z lidské duše, která v nás žije i v této chvíli. Všechny ty věci a jejich praformy 
v nás žijí a mohou se na nás kdykoli se zničující silou vrhnout v podobě 

davové sugesce, proti níž je jednotlivec bezmocný. 
Naši strašliví bohové pouze změnili jméno, rýmují se teď na –ismus.“

(Carl Gustav Jung)



9

Pokud jsme dobře spojeni s tělem (prostřednictvím srdce), máme mnohem blíže k pochopení mýtu, a tím pá-

dem i k celistvému pochopení nás samotných. Egypťané chápali symbol srdce jako esenci duchovních kvalit těla. 

Srdce podle nich tvoří duši člověka (těmto tématům se v knížce věnuji podrobněji). Egypťané si představovali, 

že v srdci je „KA“, tedy to, co oživuje člověka, božská esence. Pokud jsme citliví, toto spojení je těsnější. Souvisí 

to s pravou hemisférou, která je otevřená spiritualitě, obrazům, náboženství, mytologii, vyšším citům. Když je 

toto spojení z nějakého důvodu narušené, spoléhá člověk více na rozum, analyzování, měření, vážení. Myslím, že 

k celkovému potlačení tohoto napojení vede dlouhodobě školství, ale i současné trendy v kultuře. 

Za oponou našeho fyzického světa je podle mých představ ještě jeden svět, který je souběžný, jen nám není 

příliš dostupný. Naše existence je spjata s nevědomým světem potencialit, ze kterého se vědomí neustále rodí. 

Jako by za oponou existovalo moře „možností“, jako bychom se plavili na lodi do neznáma. Tušíme, že bychom 

měli držet určitý směr, ale to předpokládá i aktivní přemítání o smyslu života. Jako by každý náš úmysl i skutek 

ovlivnil, jaké možnosti se nám ve vědomé realitě otevřou či zavřou. Pokora a bázeň vůči věcem, které nás pře-

sahují, vedou k otevření možností. Arogance a pýcha vedou k opaku. Egypťané podobným způsobem uvažovali 

o podsvětí (které označovali termínem Duat). Bylo to místo, kde docházelo k přemáhání sil zla a chaosu, které 

symbolizoval had Apop, o němž v knížce píšu podrobněji.  

Život v tomto smyslu považuji za jakousi hádanku, kterou luštíme, ale která nebude nikdy zcela vyluštěna. Jsem 

přesvědčena, že onen skrytý svět je založen na morálních principech – a nasvědčuje tomu i symbolika, kterou 

se pokouším přiblížit ve své práci. Prostřednictvím ilustrací chci čtenáři napomoci k vlastním myšlenkám, aso-

ciacím a vhledům.

V knížce hledám odpovědi na základní metafyzické otázky a symboly představuji tak, jak je podle dostupných 

informací sama chápu. O některých z nich se v literatuře není možné mnoho dozvědět, přestože byly hojně zob-

razovány. Osobně věřím, že existuje reinkarnace, a že duše je nadřazená vědomí. Věřím, že v okamžiku fyzické 

smrti se naše „KA“ deaktivuje, aby se mohlo aktivovat v novém lidském těle nebo v jiné formě (podle skutků, kte-

ré jsme v životě vykonali). Tyto úvahy nejsou v rozporu s představou, že jsme v simulaci (a pojem „Bůh“ bychom 

mohli nahradit slovem programátor). Dívám se z pozice člověka hledajícího, tápajícího, s hlavou plnou otázek. 





Č Í S L O  N U LA 
Číslo, které má hodnotu Nic [nula] a Číslo, které má hodno-

tu Vše [nekonečno]. Symbolická hodnota Čísla nula se vzta-

huje ke dvěma limitním Číslům, tedy k nule a k nekonečnu. 

Dále má vztah k Jednotě, k Číslu Jedna. Číslo nula, vyjadřující 

hodnotu, kterou označujeme jako nic, nelze zaměňovat s ni-

cotou (nebytím, které vyjadřuje to, co není). Nic je vyjádřením 

nějakého počátku nebo něčeho, co začíná. 

Znak nekonečno ∞, který představuje takzvaná ležatá os-

mička, má silný význam nejen v matematice, ale i ve filosofii 

a  náboženství. Lze ho chápat jako symbol něčeho, co nemá 

hranice, co je věčné, co je nerozdělitelné nebo co nemůžeme 

změřit. Nekonečno je tak veliké, že se nedá spočítat, spíše se 

dá jen tušit.

Egypťané si představovali, že vědomí pochází z primordiální 

substance, kterou tvoří Paut, prvotní hmota. Hmota je sama 

o sobě neviditelná, protože podstata existence je založena na 

neviditelných formách, které jsou ve všem. Zlo je nedělitel-

nou součástí Celku, kdyby se však v tomto projeveném světě 

rovnováha kriticky vychýlila, časoprostor i projevený svět by 

zmizely.

11

PRVOTNÍ HMOTA 
A VĚDOMÍ

Hmotu nelze oddělit od vědomí, protože vědomí se 
z hmoty rodí. Vědomí vzniká součinností prvotní hmo-
ty (Paut) a energetického oživujícího zdroje (KA, viz str. 
42– 43). Vědomí není vytvořeno mozkem, mozek ale for-
muje naše individuální vědomí. Vědomí je něco, co může-
me poznat díky hmotě. 

Hmota je sama o sobě neviditelná, je to abstrakce, kterou 
nikdo nikdy neviděl. Podstata hmoty je tvořena materiální-
mi kvalitami, které zakoušíme skrze zkušenost. Jednotlivé 
prvky hmoty spolu vytvářejí vztahy prostřednictvím rezo-
nance. Z těchto vztahů pak vyvstávají vztahy i ve fyzickém 
světě. 

Tyto představy přesně korespondují s názory britského 
neurovědce Iaina McGilchrista (v závěru knihy uvádím 
odkaz na podrobný rozhovor s ním na toto téma. Jeho 
práce si nesmírně vážím, protože velmi rezonuje s mým 
poznáním).

Podle egyptských představ vyžaduje obroda života (na 
všech úrovních) dočasnou smrt, přesněji řečeno, obdo-
bí neaktivního spočinutí a navrácení se do počátečního 
stádia. Na konci každého cyklu se tak nachází bod nebo 
úsek, kde se příslušný jev musí na nějakou dobu ponořit 
do svého protikladu a „zemřít“. Pro ty, kdo žili podle zásad 
řádu maat (viz str. 98–100), měla být smrt jen přechodným 
stadiem mezi pozemským životem a vzkříšením do blaže-
né existence. Podobné představy, popsané jinými symboly, 
vidíme ve všech hlavních náboženstvích. 



Nun existoval „dříve, než bylo nebe, dříve, než byla země, 
dříve, než vzniklo to, co bylo učiněno pevným“.

(Texty pyramid)

Atum je zde ještě 
neprojevený, v této fázi 
šlo o skrytý potenciál.



PRAOCEÁN NUN
~

Praoceán Nun si Egypťané představovali jako prapůvodní 

látku. Nun byl v jejich představách nehybný a nekonečný, 

rozpínal se do všech směrů. Podstatu tohoto vodstva lze jen 

velmi obtížně popsat, protože není smysly poznatelný. Ve 

starých textech je Nun charakterizován převážně negativně, 

přestože v těchto vodách leží podstata všech bohů.

Nun existuje pouze jako potencialita, představuje dosud 

neuskutečněný nekonečný potenciál bytí. Nun předchází 

existenci veškerých forem, a to jak projevených, tak i nepro-

jevených. Existuje jako neuspořádaná a nekonečná zásobárna 

kvalit, ze kterých lze tvořit. 

Nun není bohem, ale představuje určitou „substanci otce 

bohů“. Nun je zdrojem bytí. Toto vodstvo existovalo již před 

stvořením. Podle představ starých Egypťanů Nun i po vzniku 

kosmu dál obklopuje a prostupuje stvořený svět v podobě zá-

plav nebo deště. Nun symbolizuje nejlépe voda, protože i když 

je zdrojem života, sama je bez tvaru a nedefinovatelná. Beztva-

rá tekutost nesmírné masy vod leží mimo všechny kategorie 

poznání, proto je Nun jako prazdroj nepoznatelný a neměři-

telný, nelze ho popsat ani jinak vyjádřit. Nun existoval dří-

ve než bozi – a dříve než nám známý svět, projevený v čase 

a prostoru. 

13

NUN:
ZDROJ MOŽNOSTÍ A KVALIT

V tomto světě se setkáváme s jevy a prožitky, jež dosud ne-
mají tvar, ale nabývají v našem vědomí kvalitativní kontext. 
Pohybujeme se zde prostřednictvím BA, božské duchovní 
síly (viz str. 42, 143 a 152–153).

Amit Goswami ve své knize Kvantová kreativita píše, že 
myšlenky jsou kvantové objekty, které vznikají a pohybují 
se v oblasti našeho vnitřního vědomí stejně, jako se fyzické 
objekty objevují a pohybují v běžném prostoru. Objevují 
se ve vědomí jen tehdy, pokud právě myslíme. Když ne-
myslíme, vracejí se do svého původního stavu a stávají se 
vlnou v říši potencialit (v říši Nun), ztrácejí se v nevědo-
mí. Stejně je tomu u hmotných kvantových objektů, které 
se v naší realitě vynořují. Oba světy – fyzický i psychický 
(mentální), zůstávají možnostmi až do okamžiku, kdy se 
promění do aktuality v podobě prožitku nebo objektu.

Kvantová fyzika je fyzika „možností“ – a to nejen mož-
ností materiálních (hmotných), ale také možností v oblasti 
cítění a intuice. Veškeré naše prožívání je volbou z těchto 
možností. 

Tato věda mluví o  tom, že součástí našeho kreativního 
procesu je jak říše zjevné reality, procházející naším vědo-
mím (tedy např. to, co vidíme, když se kolem sebe roz-
hlédneme) – tak i nevědomá říše, tj. říše možného (neboli 
sféra čisté potenciality). Zde se můžeme pohybovat pouze 
prostřednictvím inklinací a povahy našeho srdce (viz sym-
bolika hada NehebKAua, str. 38–39) a prostřednictvím jeho 
tušení, BA.  



Nun je od našeho známého světa, který lze vnímat 

smysly,  velmi vzdálen; mnohem bližší je naším před-

stavám Duat (podsvětí), protože obsahuje duchov-

ní formy. Nun bychom mohli přirovnat k nevědomí. 

O této oblasti můžeme uvažovat v symbolech a meta-

forách. S  jejich pomocí může naše mysl operovat s pře-

krýváním významů různých myšlenek, což ji chrání 

před dogmatismem. Všechny archetypální zkušenosti 

jsou kvantovými prožitky srdce (našeho „já“). Pro nevě-

domé zpracování jsou zásadní nejednoznačné podněty, 

které rozvíjejí intuici.

Nevědomí je nekonečný proud obrazů a forem, které se 

projevují ve snech  i při změněných stavech vědomí. Ne-

vědomí je světem proměn. Leží pod prahem vědomí a ob-

sahuje dojmy, vjemy a myšlenky, které si neuvědomuje-

me, ale jsme neustále vystaveni jejich působení. V tomto 

světě se setkáváme se vzácnými prožitky a hodnotovými 

kontexty, které jsou velmi důležité pro kreativní práci. 

A podle všech indicií se zdá, že proces kreativity pracuje 

na stejném principu jako magie. Všechny kreativní i ma-

gické akty jsou zároveň účelné. A má-li být naše úsilí ko-

runováno úspěchem, musí být založeno na silné motiva-

ci a vytrvalém záměru. Nevědomí k nám mluví zejména 

prostřednictvím inklinací, dojmů a snů. Skrze ně a skrze 

14

střetávání se s realitou můžeme nad svým jednáním uva-

žovat a stanovovat si vědomé cíle. Níže volně navazuji na 

knihu Kvantová kreativita od Amita Goswamiho, který se 

zamýšlí nad rozdílným přístupem k nevědomí v práci Sig-

munda Freuda a C. G. Junga.

Freud si představoval nevědomí jako místo, kam se 

ukládají potlačované biologické pudy, zejména ty, jež 

mají souvislost se sexualitou. U dobře adaptabilních 

lidí nachází podle něj libido své vyjádření v kreativitě, 

u  maladaptabilních se pak projevuje neurózou. Před-

stavoval si, že kreativní lidé mají schopnost sublimace 

sexuálního pudu a zároveň jsou schopni zpracovávat ob-

razy ze svého nevědomí a prezentovat je ve společensky 

přijatelné formě, která je novátorská a kreativní. Freud 

vytušil správný směr, ale zdá se, že je to jen část pravdy, 

protože pudy vnímal pouze biologicky, čímž výrazně zre-

dukoval realitu.

C. G. Jung si uvědomil, že sublimace biologických pudů 

je pouze částečným kritériem kreativity, ale nemůže 

nám to dostačovat. Na rozdíl od Freuda vnímal nevě-

domí nejen jako záležitost osobní, ale rovněž kolektiv-

ní. Představoval si nevědomí jako úložiště toho, co bylo 

kolektivně potlačeno a vytěsněno z paměti – a tím pá-

NEVĚDOMÍ, KREATIVITA A MAGIE
~



15

dem je toto místo společné celému lidstvu. Uvědomil si, že 

kreativní ideje se objevují v podobě „pravzorů“ a univerzálních 

symbolů, které kolektivní nevědomí obsahuje – a  tyto obra-

zy se vyskytují zejména v mytologiích, náboženstvích, bájích 

a pohádkách. 

Tyto příběhy nám sdělují hlubší pravdy a významy, nicméně 

vždy jsou opředené tajemstvím. Rozkrývají nám důvody, které 

vedly toho či onoho k určitému jednání. Skrze ně můžeme 

vstoupit do vztahu s archetypy, přestože nejsou úplně přes-

ně definovatelné. Symboly nepůsobí tolik na racionální složky 

osobnosti, ale mnohem více na její nevědomou složku, kde 

vyvolávají rezonanci. Symbolické obsahy jsou v nás přítomny 

na úrovni kolektivního nevědomí. Prostřednictvím příběhů 

dochází k jejich oživení i „zesílení podprahových signálů“, kte-

ré se pak propisují do našeho vědomého jednání. Člověk má 

tedy podle Junga mimo biologické puzení i puzení duchovní, 

které je těsně spjato s hodnotami a vzory.

Určité symbolické obsahy v naší mysli v nás probouzejí rezo-

nanci, jiné jsou nám naopak nepříjemné. Magické myšlení po-

čítá s působením sil, které věda zatím neumí měřit ani jinak 

prokázat.

„Kreativita je kombinací disciplíny 
a dětského ducha.“

(Robert Greene)

JAK FUNGUJE KREATIVITA 
A MAGIE

Kreativita a magie jsou schopnosti vytvářet něco nového 
a originálního, jsou to záležitosti srdce. Kreativita a magie 
protínají svět nevědomí a vědomí, a proto neprocházejí 
lineárním procesem. Ve sféře nevědomé potenciality vě-
domí zaměří a aktualizuje jednu z možností, kterou pro-
mění ve skutečnost.

Věci, které si přejeme, přitahujeme (resp. přitahujeme 
tyto  potenciality v oblasti nevědomí). K manifestaci če-
hokoli je nutné nejprve mít záměr a postupně ho nechat 
zrát, vybrušovat a zpřesňovat. Proces často začíná nejpr-
ve neurčitým puzením, ze kterého vyvstane zvědavost, 
jež touží manifestovat něco, co bylo dosud nevědomé 
a nezjevené. V naší mysli tak vznikne představa toho, co 
chceme zhmotnit, přičemž využíváme již existujících re-
prezentací, uložených v paměti. Bez těchto reprezentací 
a bez představivosti by naše mysl neměla s čím pracovat. 
Následně překonáváme různé překážky, ale můžeme se 
zároveň setkávat i se šťastnými souhrami okolností, kte-
ré Jung nazýval „synchronicitami“. Těmto synchronicitám 
připisoval v kreativním procesu významnou roli. 

„Kreativita je hrající si inteligence.“
(Albert Einstein)

Veškerá hmota existuje zároveň také jako vlna – a  tyto 
světy jsou propojené. Naše nevědomí přijímá informace 
o tom, jak jednáme a myslíme ve vědomé realitě. V soula-
du s naším záměrem, myšlením i jednáním se v nevědomí 
orientujeme. Nevědomá oblast našemu vědomí otevírá či 
zavírá své možnosti na základě rezonance.



16

PŘEMÁHÁNÍ HADA APOPA 
~

V temných vodách Nunu žije obávaný had Apop, ale povstal 

z něj i sám stvořitel (který byl nejčastěji nazýván Atum, Amon 

či Ptah). Apop byl nedílnou součástí praoceánu Nunu a poz-

ději také vod Duatu (podsvětí). Býval zobrazován v podobě 

obrovského hada s tělem zatočeným do několika smyček. 

Symbolizoval chaos, zlo, nepořádek, ničení a vše negativní. 

Byl hlavním nepřítelem bohů i lidí. Apop lidem zatemňoval 

mysl, přiváděl je k šílenství a znemožňoval schopnost sebe-

uvědomění. Představoval ne-řád (isfet), ne-bytí a chaos. 

Apop bránil tomu, aby stvořitel povstal, vyšlo slunce a vznikl 

svět. Podobnou úlohu hrál i při každodenní pouti slunečního 

boha podsvětím. Útočil na sluneční bárku plující po podsvět-

ním (či nebeském) Nilu. Snažil se ji zachytit a zničit v záhy-

bech svého obrovského těla. Stvořitel musel každou noc tyto 

nástrahy přestát, aby mohlo slunce za úsvitu znovu vystoupit 

na východní horizont. Symbolika slunce koresponduje s lid-

ským srdcem, ve kterém je ukryta duše jako „vnitřní světlo“. 

Zatímco v temném vodstvu Nun se všechny formy rozpouštějí, 

Duat už obsahuje duchovní formy. Odtud může Apop destruk-

tivně působit na naše smyslové orgány v podobě impulsů, 

kterých si však nejsme vědomi, protože jsou příliš slabé, než 

aby přitáhly naši pozornost. Tato nekonečná zásobárna dojmů 

a potencialit leží pod prahem vědomí. 

PŘEDSTAVA PODSVĚTÍ A DUATU

Představu podsvětí a rozdíl mezi podsvětím a Duatem vel-
mi hezky vysvětluje Jeremy Naydler v knize Chrám kosmu. 

Podsvětí znamená oblast vodstva Nun (viz str. 13), „skryté 
místo“. V této oblasti čistého potenciálu neexistují formy. 
Je to „prostor, který dává i bere“. Podsvětí nám umožňuje 
magii a dynamickou proměnu ve fyzickém světě. 

Protože nejde o hmotné místo v čase a prostoru, bylo pod-
světí chápáno jako všudypřítomné. Toto místo není možné 
lokalizovat fyzicky, pouze psychicky. Této oblasti se dotýká 
každý, kdo překročí hranice normálního, na smyslovém 
vnímání založeného vědomí.

Věřilo se, že do podsvětí plně vstoupíme po smrti, a že se 
do něj dostane každý člověk, resp. duchovní esence člově-
ka, kterou symbolizuje srdce (viz NehebKAu, str. 38–39). 
Dále se věřilo, že je možné do těchto míst vstupovat už 
za života, přičemž tuto schopnost měli zejména mágové 
a kněží.

Termín Duat se vztahuje k rannímu rozbřesku, ke svítání 
těsně před východem slunce a novému zrození (je to tedy 
jen jeden úsek podsvětí, kdy dochází k přemožení tmy). 
Duat se nachází ve vrstvě mezi nocí a dnem, ve stavech 
jisté omámenosti nebo hypnózy. Duat obsahuje příslib, že 
tma ustoupí světlu a my opět procitneme do vědomí.

Podle egyptských představ existuje ještě oblast, která je 
„nad“ nebo „za“ podsvětím, ale na cestě do vyšších sfér je 
nutno nejprve projít podsvětím. 



 

Vážení čtenáři, právě jste dočetli ukázku z knihy Posvátná geometrie, magie a symboly ve starém Egyptě. 

Pokud se Vám ukázka líbila, na našem webu si můžete zakoupit celou knihu. 


