


1

Paula Fredriksenová: Svatý Pavel, posel Božího království



3

Paula Fredriksenová: Svatý Pavel, posel Božího království



4

PAULA FREDRIKSENOVÁ: SVATÝ PAVEL, POSEL BOŽÍHO KRÁLOVSTVÍ



5

Paula Fredriksenová: Svatý Pavel, posel Božího království



6

PAULA FREDRIKSENOVÁ: SVATÝ PAVEL, POSEL BOŽÍHO KRÁLOVSTVÍ

Knihu �nančně podpořilo Ministerstvo kultury České republiky

Paula Fredriksen
Paul
The Pagans’ Apostle

Copyright © 2017 by Paula Fredriksen
Originally published by Yale University Press

Czech edition © Maraton, 2023
Translation © Jan Petříček, 2023

ISBN 978-80-88411-18-5



7

Paula Fredriksenová: Svatý Pavel, posel Božího království

Tohle je pro Kristera



8

PAULA FREDRIKSENOVÁ: SVATÝ PAVEL, POSEL BOŽÍHO KRÁLOVSTVÍ



9

Paula Fredriksenová: Svatý Pavel, posel Božího království

Minulost je pryč; a pravda toho,  

co minulo, tkví v našem vlastním soudu,  

nikoli v samotné minulé události.

Augustin z Hipponu, Contra Faustum, 26,5



10

PAULA FREDRIKSENOVÁ: SVATÝ PAVEL, POSEL BOŽÍHO KRÁLOVSTVÍ



11

Paula Fredriksenová: Svatý Pavel, posel Božího království

OBSAH

PŘEDMLUVA / 13

ÚVOD. POSEL A POSELSTVÍ / 15

1. IZRAEL A NÁRODY / 22

Počátky / 24

Bůh a kosmos / 24

Bůh a lidstvo / 27

Bůh a Izrael / 29

Království a exil / 32

Dům Davidův a dům Boží / 32

Proroctví a slib / 36

Očekávání vykoupení / 42

2. OTČINA A MATEŘSKÉ MĚSTO / 48

Židé na pohanských místech / 54

Pohané na židovských místech / 66

Chrám / 67

Synagoga / 72

3. PAVEL: MISIE A PRONÁSLEDOVÁNÍ / 79

Kdo byl Pavel a jak to víme? / 79

Narodit se Židem, stát se Židem / 82

Židovské misie? / 88

Eschatologičtí pohané / 93

Svědectví, odpor a „pronásledování“ / 97



12

PAULA FREDRIKSENOVÁ: SVATÝ PAVEL, POSEL BOŽÍHO KRÁLOVSTVÍ

4. PAVEL A ZÁKON / 116

Evangelium a obřízka pohanů / 116

„Svoboda od Zákona“? / 131

Bohové a jediný pravý Bůh / 135

Etnická rozlišení / 136

Zákon, ethné a „ospravedlnění z víry“ / 141

Prokletí Zákona / 146

5. KRISTUS A KRÁLOVSTVÍ / 157

Kristus, syn Davidův, část 1: Eschaton / 159

Kristus, syn Davidův, část 2: Římané / 168

Intermezzo: obrácení národů / 174

Původ/hyiothesia / 176

Oddělení/hagiasmos / 180

Chorální symfonie: Pavlův list Římanům / 184

Římanům 2–7: Problémy s judaizujícími nežidy / 186

Římanům 9–11: Izrael a národy / 189

POSTSKRIPTUM / 197

PODĚKOVÁNÍ / 205

POZNÁMKA PŘEKLADATELE / 210

SEZNAM ZKRATEK / 211

SEZNAM LITERATURY / 213

Primární prameny / 213

Sekundární prameny / 216

POZNÁMKY / 239

JMENNY A MÍSTNÍ REJSTŘÍK / 310



13

Předmluva

PŘEDMLUVA

Království Boží, vyhlašoval Pavel, je za dveřmi. Jeho pevné přesvěd-

čení, že žije a pracuje v poslední hodince dějin, má naprosto roz-

hodující význam; určuje podobu všeho, co říkal a dělal. A tato jeho 

jistota je tím pozoruhodnější, když uvážíme, že v době, z níž od něj 

máme první zprávy, v polovině 1. století, se království už opozdilo. 

Tuto skutečnost je snadné ztratit ze zřetele. Naše historické hle-

disko ji zakrývá. Díváme se do minulosti a z dobrých důvodů vnímá-

me Pavlovy epištoly jako „rané“ texty, neboť byly napsány pouhá dvě 

desetiletí po Ježíšově popravě. Jenže zatímco dějiny se vždy píšou 

zpětně, žít se dá jenom směrem vpřed, den po dni. To znamená, že 

náš pohled na Pavlovu zkušenost a okolnosti jeho života nikdy ne-

může být stejný jako jeho vlastní. Když mu bůh Izraele zjevil svého 

syna (asi roku 34 po Kr.?), Pavel pochopil, co to znamená: království 

Boží nemůže být daleko. Tuto interpretaci však předkládá v listech, 

které svému společenství v Korintu adresoval až o dvě desítky let 

později (1K 15,12–52). Proč – jak – si může být pořád tak jistý? A v ji-

ném dopise, napsaném ještě později, Pavel opět ujišťuje, že konec je 

blízko: „Víte přece, co znamená tento čas: už nastala hodina, abyste 

procitli ze spánku; vždyť nyní je nám spása blíže, než byla tenkrát, 

když jsme uvěřili. Noc pokročila, den se přiblížil.“ (Ř 13,11–12) Kolik 

let už ho tehdy dělilo od okamžiku, kdy byl povolán, aby hlásal tuto 

dobrou zprávu? Proč – jak – si mohl být po uplynutí tak dlouhé doby 

pořád tak jistý, že ví, jaký čas ukazují hodiny Boží?

To je vůdčí otázka přítomné studie. Zkoumání tohoto problému 

nás zavede do židovského světa planoucího apokalyptickými nadě-

jemi: že Bůh každou chvíli splní pradávné sliby dané Izraeli; že při-

šel mesiáš a brzy se vrátí; že mrtví budou vzkříšeni a spolu s živými 

proměněni; že národy, a dokonce i jejich bohové se zanedlouho ob-

rátí k bohu Izraele. A přenese nás rovněž do středomořského světa 



14

PAULA FREDRIKSENOVÁ: APOŠTOL PAVEL, POSEL BOŽÍHO KRÁLOVSTVÍ

zalidněného starověkými aktéry: pohany a Židy; léčiteli a proroky; 

anděli a démony; Řeky a Římany; a v neposlední řadě hněvivými 

nadlidskými silami, božskými mocnostmi a nepřátelskými kosmic-

kými bohy. Oba světy jsou světy Pavlovými a jeho domněnky o prv-

ním z nich určovaly jeho činy v druhém. 

Pavel tyto názory zastával jako přesvědčený Žid a jako přesvědče-

ný Žid je uváděl do praxe. V této studii budu stručně řečeno tvrdit, že 

Pavel svůj život žil zcela v rámci židovství, svého rodného nábožen-

ství. Pozdější tradice, založená na jeho dopisech, jej z tohoto kontextu 

vytrhne. Ve zpětném pohledu historie se Pavel změní v „konvertitu“, 

v bývalého Žida, ne-li v nepřítele Židů; ba vlastně v zakladatele ne-

židovského křesťanství. Jenomže Pavel nevěděl a nemohl vědět, co 

díky časovému odstupu věděla tato pozdější pokolení: že jeho misie 

skončí, aniž se vrátí mesiáš. Že krátce po jeho smrti Římané zničí 

chrám jeho boha a jeho město, Jeruzalém. Že se kolem jeho dopisů 

zformují nová nežidovská hnutí, nezávislá na judaismu a zaujatá pro-

ti němu, která budou tvrdit, že jejich teologie je teologií Pavlovou. 

Pavel však prožil svůj život – jako jej musíme žít my všichni – bez 

znalosti budoucnosti. Coby historikové tuto neznalost oživujeme 

disciplinovaným výkonem představivosti, opírajícím se o dochova-

né starověké prameny. Jedině tak můžeme začít Pavla vidět tak, jak 

se viděl on sám: jako prorockého posla Božího, který byl už v těle 

své matky vyvolen k tomu, aby na samotném okraji času národům 

naléhavě zvěstoval dobrou zprávu o nadcházející spáse. 



15

Úvod. Posel a poselství

Úvod

POSEL A POSELSTVÍ

Pavel, otrok Krista Ježíše, povolaný za jeho posla, oddělený 

pro Boží dobrou zprávu, kterou Bůh ústy svých proroků pře-

dem zaslíbil ve svatých písmech, dobrou zprávu o jeho Sy-

nu, který tělem pocházel ze sémě Davidova a podle ducha 

svatosti byl vzkříšením mrtvých jmenován synem Božím 

v moci: o Ježíši Kristu, našem pánu, skrze něhož jsme přijali 

milost a apoštolské poslání, abychom v jeho jménu přinesli 

poslušnost věrnosti všem národům, včetně vás.

Římanům 1,1–6

Těmito slovy se Pavel v polovině století představuje společenství, 

které zatím nezná: bývalým pohanům, nyní následovníkům Krista, 

shromážděným v Římě, hlavním městě říše. První řádky dopisu lec-

cos prozrazují o dramatických proměnách, jimiž toto kvapně se roz-

víjející židovské hnutí prošlo v desetiletích po Ježíšově smrti. Sám Je-

žíš, jenž učil aramejsky, se obracel na své krajany v Galileji a Judsku. 

Přecházel mezi vesnicemi a posvátnou pevností svého lidu, chrámem 

v Jeruzalémě,1 a zvěstoval poselství svého zavražděného mentora Ja-

na Křtitele: Boží království, učili oba, je blízko.2

Tutéž zvěst hlásal i Pavel, Ježíšův „otrok“ (dúlos) a „posel“ (apostolos), 

jenž však žil a působil v mnohem širším světě. Pavel učil, přemýšlel 

a poslouchal písmo v řečtině, angličtině starověkého Středomoří. Hod-

ně cestoval, zejména podél via Egnatia, velké západovýchodní dálnice 

propojující města Malé Asie a Řecka s Římem. A „dobrou zprávu“ o blí-

žícím se Božím království nepřinášel jenom svým židovským souvěr-

cům, nýbrž daleko početnějšímu obyvatelstvu: Pavel kázal pohanům.3



16

PAULA FREDRIKSENOVÁ: APOŠTOL PAVEL, POSEL BOŽÍHO KRÁLOVSTVÍ

V době mezi Ježíšovým a Pavlovým působením se nezměnila je-

nom etnicita jejich posluchačů, nýbrž i sám obsah jejich poselství, 

ona „dobrá zpráva“. První z nich, můžeme-li věřit pozdějšímu podá-

ní evangelií, své židovské posluchače nabádal, aby se v přípravě na 

příchod království káli ze svých hříchů. „Přiblížilo se království Boží. 

Čiňte pokání a věřte dobré zprávě!“ (Mk 1,15) Tato výzva k pokání má 

v původním židovském kontextu speci�cký význam. Evangelia pro 

Ježíšovo nabádání používají výraz metanoiete, který naznačuje, že od 

svých posluchačů požadoval změnu smýšlení (nús znamená řecky 

„mysl“). Jenomže tato myšlenka se opírá o hebrejské slovo tešuv, „ob-

rat“, z něhož je odvozen pozdější rabínský výraz pro pokání, tešuva. 

Odvrátit se od hříchu v židovském kontextu konkrétně znamenalo 

navrátit se ke smlouvě mezi Bohem a Izraelem, tedy k učení Tóry.4

Tímto směrem, tedy ke spojení mezi dodržováním Tóry – tešuvou – 

a přípravou na království, ukazují i jiné tradice o Janu Křtiteli a Ježí-

šovi. Flavius Josephus, současník evangelistů, vypráví, že Jan Křtitel 

vyzýval své posluchače, aby se „očišťovali správným jednáním“, kon-

krétně spravedlností (řecky dikaiosyné) k sobě navzájem a zbožností 

(eusebeia), zbožným chováním k Bohu (AJ 18,116–119). „Spravedlnost“ 

a „zbožnost“ v tomto kontextu nejsou mlhavé abstrakce: jsou dvoj-

slovnou šifrou pro Desatero, klíčovou tradici sinajské smlouvy. Prv-

ních pět přikázání či první deska Zákona, eusebeia, upravuje vztah 

člověka k Bohu (víra v jediného Boha, zákaz zobrazování, zákaz braní 

Božího jména nadarmo, dodržování šabatu, ctění rodičů). Druhých pět 

přikázání či druhá deska, dikaiosyné, pak upravuje vztahy mezi lidmi 

(zákaz vraždy, smilstva, krádeže, lhaní a dychtění po cizích věcech). 

Tentýž motiv dodržování (hlavně) Desatera se objevuje i v evan-

gelijních tradicích o Ježíšovi. Na dotaz, které z přikázání je největ-

ší, Ježíš synoptické tradice odpovídá ocitováním Deuteronomia 6,4 

(láska k Bohu, tedy eusebeia) a Leviticu 19,18 (láska k bližnímu, tedy 

dikaiosyné; Mk 12,29–31 a paralelní pasáže). Na jiném místě přímo 

cituje přikázání: „Přikázání znáš: ‚Nezabiješ, nezcizoložíš, nebudeš 

krást, nevydáš křivé svědectví, nebudeš podvádět, cti svého otce 



17

Úvod. Posel a poselství

i svou matku‘.“ (Mk 10,19) Navíc Ježíš, opět stejně jako Jan, zprávu 

o příchodu království a výzvu k pokání zjevně doprovázel pohrůž-

kami věčným trestem, strašlivými důsledky apokalyptického soudu: 

aby své posluchače podnítili k pokání, obraceli oba muži jejich po-

zornost k planoucímu Božímu hněvu, namířenému proti hříšníkům.5

Pavlovo euangelion se neslo i neneslo ve stejném duchu. I on mlu-

vil o rychle se blížícím království a varoval své posluchače před Bo-

žím hněvem. A čas od času je i on nabádal, ať se ve svých životech 

řídí přikázáními, zejména přikázáními Desatera či většinou z nich 

(např. 1K 7,19; Ř 13,8–10). Jenže jeho dopisy jsou rovněž plné zdánli-

vě opačného poselství: varování před Zákonem, požadavků, aby ho 

jeho shromáždění nedodržovala, tvrzení, že Zákon chřadne pod vlá-

dou smrti a hříchu (např. Ř 7,7–25).

Vůbec nejdramatičtější proměnou v období mezi Ježíšem a Pavlem 

prošla postava samotného Ježíše. V Pavlově euangelion se Ježíš stal 

hlavním předmětem zprávy. Ježíš je Christos, „syn“ a mesiáš Boží.6 

V 1. Tesalonickým, 1. Korintským a Římanům Pavel postavu Ježíše 

těsně propojil se vzkříšením mrtvých, dramatickou a de�nitivní udá-

lostí, k níž má dojít na konci času (1Te 4,13–18; 1K 15 passim; Ř 1,4 

a 11,15). Nejzávažnější a nejpřekvapivější ovšem byl další výrazný 

posun oproti poselství a misii Ježíše Nazaretského: dobrá zpráva, 

že má ve shodě s předpověďmi židovských prorockých písem dojít 

k nastolení mesiáše Izraele a království boha Izraele, byla podle Pav-

la určena i ethné, „národům“, to znamená pohanským posluchačům. 

Máme-li tedy porozumět těmto pár řádkům, na nichž se Pavel před-

stavuje Římanům, musíme se vrátit o skoro tři desetiletí nazpátek, 

do prehistorického (tj. nezaznamenaného) období tohoto hnutí, do 

doby, z níž od jeho členů ještě nemáme žádná písemná svědectví. 

Kořeny Pavlova evangelia sahají nejen k misii a poselství Ježíše Na-

zaretského (27–30 po Kr.?), nýbrž zásadněji a konkrétněji k tradicím 

o jeho vzkříšení.



18

PAULA FREDRIKSENOVÁ: APOŠTOL PAVEL, POSEL BOŽÍHO KRÁLOVSTVÍ

Není možné říct, co se tehdy vlastně stalo. Různé prameny tvrdí růz-

né věci; jasné jsou jenom nejhrubší obrysy. Někteří z Ježíšových ná-

sledovníků, kteří si byli naprosto jistí, že jejich učitel zemřel, začali 

mít dojem a posléze hlásat, že oživl. Prohlašovali, že ho Bůh vzkří-

sil z mrtvých. 

Pavel, píšící v polovině 1. století, je naším nejranějším zdrojem 

pro tuto tradici. Z jeho slov plyne, že tyto zážitky byly zrakové: jak 

říká, Kristus „byl spatřen“ (o�hé) nejprve Petrem („Kefou“) a posléze 

„Dvanácti“ (nejužším kruhem Ježíšových učedníků). Následně „byl 

spatřen“ (opět totéž sloveso, o�hé) skoro pěti sty následovníky, pak 

Jakubem (Ježíšovým bratrem) a nakonec „všemi apoštoly“ (1K 15,5–7). 

A „naposledy ze všech,“ uzavírá Pavel tuto pasáž, se Ježíš ukázal je-

mu (znovu o�hé, 15,8; srov. 9,1: „Neviděl jsem Ježíše, našeho Pána?“). 

Kde se všechna tato vidění odehrála? O dějišti prožitků prvotní-

ho společenství Pavel nic neříká, avšak z jeho dopisu Galatským lze 

vyrozumět, že on své vidění měl v Damašku (Ga 1,15–17). S odstu-

pem jedné nebo dvou generací po Pavlovi budou evangelisté první 

zjevení vzkříšeného Ježíše situovat buď do Galileje (Marek, Matouš), 

nebo do Jeruzaléma či jeho okolí (Lukáš, Jan) a budou jmenovat růz-

né první svědky, ať už ženské následovnice, Petra nebo anonymní 

učedníky.7 Co viděli? Krista v duchovním těle, říká důrazně Pavel, 

rozhodně nikoli v těle z masa a krve (1K 15,44, 15,50). Krista v těle 

z masa a krve, tvrdí někteří pozdější evangelisté neméně důrazně 

(L 24,39–40; J 20,27).8

Kdy se zmrtvýchvstalý Kristus svým učedníkům zjevil? Podle evan-

gelií krátce po Ježíšově ukřižování. Skutky apoštolů však vyprávějí, 

že se v Jeruzalémě a okolí zjevoval nepřetržitě během čtyřiceti dnů 

po Ježíšově vzkříšení (Sk 1,3–12). A Pavlem udávaná chronologie na-

značuje, že jemu se ukázal výrazně později a až ve vzdáleném Damaš-

ku (tedy kolem r. 34? Muselo nějaký čas trvat, než se hnutí upevni-

lo a zorganizovalo natolik, aby se rozšířilo mimo Jeruzalém a až do 

Sýrie). Vzkříšení očividně nebyla jedna událost, nýbrž déletrvající 

řada vizionářských zážitků, které probíhaly různým způsobem a na 



19

Úvod. Posel a poselství

zcela odlišných místech v průběhu delšího období – v Pavlově přípa-

dě několik let po Ježíšově ukřižování. 

Bez ohledu na zmatky a rozpory v našich pramenech a nejistotu 

stran toho, co vyprávějí, můžeme toto přesvědčení, že Bůh vzkřísil 

Ježíše z mrtvých, vztáhnout k celému rozsáhlému světu starověkých 

židovských tradic – biblických i mimobiblických –, naléhavých oče-

kávání a pevných jistot. A ty všechny se zase shodují s úvodním Je-

žíšovým prohlášením: „Přiblížilo se království Boží.“ (Mk 1,15)

Toto zakládající proroctví poskytlo prvotnímu hnutí velkou část 

jeho poselství i motivace. Samo o sobě by nicméně nejspíš nestači-

lo k tomu, aby se Ježíšovi učedníci po jeho smrti vydali z Jeruzalé-

ma do Caesareje a Joppe, pak do Damašku a Antiochie a nakonec 

až do Říma. Ve staletích před Ježíšem i po něm jiní židovští vizionáři 

vyslovili podobná proroctví a také shromáždili vlastní skupinky od-

daných následovníků, přesto však po jejich smrti nevznikla žádná 

trvalá misijní hnutí.9

Tím, co Ježíše odlišuje od jeho mentora Jana Křtitele, od Učitele 

spravedlnosti z kumránské sekty, od „proroků znamení“ popisova-

ných Josephem anebo od autorů kanonických i apokryfních apoka-

lyptických spisů, je ono neslýchané tvrzení, které někteří z jeho ná-

sledovníků pronesli o něm: totiž že byl vzkříšen z mrtvých. 

Toto prohlášení nám samozřejmě nic přímo neříká o historickém 

Ježíši jako takovém. A jak jsme právě viděli, příliš nám nepomáhá 

ani rekonstruovat skutečné prožitky jeho prvních učedníků: psané 

tradice jsou příliš pozdní a nejednotné. Zřetelně však poukazuje na 

to, do jaké míry Ježíšovi následovníci žili, přemýšleli a působili uvnitř 

rámce apokalyptických očekávání – či spíše uvnitř dvou apokalyp-

tických rámců. První byl starší a tradiční, druhý nedávný a svébytný. 

Starší rámec čerpal z židovských přesvědčení o Božím království 

coby události na konci věků, coby historickém naplnění Božího sli-

bu, že Izrael dojde vykoupení. (Kristus, vysvětloval Pavel svým po-

hanským čtenářům v Římě, přišel právě proto, aby tento slib potvr-

dil: Ř 15,8; srov. 1,2–3.) Jak ještě uvidíme, v tomto starším kontextu 



20

PAULA FREDRIKSENOVÁ: APOŠTOL PAVEL, POSEL BOŽÍHO KRÁLOVSTVÍ

bylo vzkříšení mrtvých očekáváno jako jeden ze závěrečných spás-

ných činů Božích. Bylo tedy chápáno jednak jako eschatologická 

událost (odehrávající se na konci času anebo jako konec času), jed-

nak jako událost kolektivní (viz Ez 37,11: „všechen dům izraelský“; 

srov. 1K 15,12–16).

Podle měřítka těchto starších tradic byla tedy tvrzení o Ježíšově 

vlastním zmrtvýchvstání dvojnásob neobvyklá: zaprvé se netýkala 

společenství, nýbrž jednotlivce; a zadruhé po této události dál pokra-

čoval čas a každodenní život. Učedníci ovšem působili i v druhém apo-

kalyptickém rámci, tvořeném nedávným a svébytným učením Ježíše 

samotného. Ten hlásal, že království nejen přichází, nýbrž má přijít 

velmi brzy. Můžeme-li věřit motivu přítomnému v pozdějších evange-

liích (napsaných někdy mezi lety 70 a 100), Ježíš učil, že jeho vlastní 

činnost – uzdravování a exorcismy – sama prokazuje či uskutečňuje 

blízkost království.10 Jinými slovy, Ježíšovo poselství neodlišoval od 

tolika jiných ani tak samotný jeho obsah, jako jeho naléhavý časový 

harmonogram, jeho zdůrazňování, že eschatologická budoucnost 

se dotýká nynějška, přítomnosti. A s neodbytnou naléhavostí jeho 

dobré zprávy se pojilo to, do jaké míry Ježíš ze svých následovníků 

vytvořil společenství zcela oddané jeho osobě, jeho proroctví a jeho 

jedinečné autoritě coby hlasatele této zvěsti. O síle jejich oddanosti 

vlastně svědčí právě jejich přesvědčení, že Ježíš vstal z mrtvých: je-

ho smrt v nich (či v mnoha z nich?) ani nevzbudila rozčarování, ani 

v jejich očích nemohla vyvrátit jeho proroctví.11

Zatímco učedníci hledali smysl svých vidění vzkříšeného Krista, 

tyto dva apokalyptické rámce, starý a nedávný, se účinně spojova-

ly a vzájemně posilovaly. Ježíšovi stoupenci uvažovali tak, že jeho 

vzkříšení jako jednotlivce potvrzuje jeho původní poselství tím, že 

samo ohlašuje eschatologický konec času, a tak i nadcházející vše-

obecné vzkříšení a nastolení Božího království. (O několik desetiletí 

později bude Pavel podobným sdělením povzbuzovat svá nežidovská 

společenství: 1Te 4,13–18; 1K 15,12–24.) Z pohledu těchto učedníků 

Ježíšovo vzkříšení podporovalo, ba prokazovalo zakládající proroctví 



21

Úvod. Posel a poselství

evangelia: království skutečně je blízko. Zmrtvýchvstalý Ježíš tak 

byl v jistém smyslu první vlaštovkou přicházejícího eschatologic-

kého jara. 

Jenže proč by tyto prožitky vzkříšení měly odůvodňovat ztotožně-

ní Ježíše s „mesiášem“? Proč by takové přesvědčení dovedlo apošto-

ly k tomu, aby pokračovali v Ježíšově původní misii mezi Židy, a do-

konce ji rozšířili? Co je podnítilo k tomu, že tuto charakteristicky 

židovskou zvěst začali hlásat i pohanům? Podle jakých kritérií mohli 

pohané být do hnutí zahrnuti? A čím tato misie a její poselství vyvo-

laly nepřátelství ostatních Židů, ostatních pohanů, římských úřadů, 

a dokonce, jak si Pavel bude stěžovat, i pohanských bohů (např. 2K 

4,4; 11,25–28)?

Máme-li celý tento vývoj pochopit a lépe porozumět Pavlovu dů-

ležitému místu v něm, musíme jeho dopisy zasadit do dvou kontex-

tů jejich vzniku, kontextu písem a kontextu sociálního. První z nich, 

tvořený posvátnými texty a tradicemi Izraele a způsobem, jak je ze-

jména ve světle apokalyptických nadějí interpretovali Židé žijící na 

sklonku období druhého chrámu, je kontextem výslovně a charakte-

risticky židovským, byť v něm myšlenka nežidovských národů hrála 

různě význačné role. Druhý z nich, svět řeckořímského města, který 

byl okruhem Pavlova apoštolského působení, představuje rozsáhlý 

a výslovně pohanský kontext, v němž ovšem v Pavlově době byla ži-

dovská populace už po staletí pohodlně zabydlena. Začněme tedy 

u příběhů z židovských písem a následně přejděme ke společenským 

institucím a způsobům chování. 



22

PAULA FREDRIKSENOVÁ: APOŠTOL PAVEL, POSEL BOŽÍHO KRÁLOVSTVÍ

1

IZRAEL A NÁRODY

O Bibli uvažujeme jako o knize. Začíná na začátku, knihou Genesis, 

a postupuje až ke svému závěru – pro Židy to je 2. kniha Kronik, pro 

křesťany Zjevení –, se všemi částmi úhledně seřazenými mezi přední 

a zadní obálkou. Řecký výraz, z něhož je odvozen moderní ekviva-

lent – ta biblia, „knihy“ –, však mnohem přesněji vystihuje různoro-

dou povahu těchto starověkých textů. Sbírka zahrnuje množství jed-

notlivých spisů, které vznikaly v průběhu více než tisíce let. A samy 

tyto samostatné texty jsou složenými dokumenty, za jejichž zdánli-

vou jednotou se skrývá diachronní mnohost hlasů, literárních žán-

rů, náboženských a politických představ či místních ústních tradic. 

Jde o výtvor bezpočtu dnes už neznámých autorů, editorů a písařů. 

Bible není kniha: je to knihovna. 

V Pavlově době nikdo žádnou „Bibli“ nikdy neviděl. Jednotlivé texty 

či sbírky (jako Žalmy, Přísloví nebo knihy různých proroků) se svazo-

valy do samostatných svitků. A nadto byly samy tyto texty nestálé: 

kupříkladu jednadvacet rukopisů knihy Izajáš nalezených v Kumránu 

uchovává 1000 jednotlivých textových variant. Jiné knihy, které dnes 

nejsou kanonické, ale tehdy byly pro různá židovská společenství 

autoritativní, přetvářely, aktualizovaly nebo rozšiřovaly dřívější bib-

lické příběhy. (Kniha jubileí, nesmírně významný apokryf z 2. století 

př. Kr., převypráví se sobě vlastními důrazy starší příběhy z Genesis 

a Exodu; další důležité tradice, spojované s postavou Henocha, líčí 

vidění padlých andělů, apokalyptického Jeruzaléma a nadcházejí-

cího soudu nebeského „Syna člověka“.12) A řecké verze židovských 

písem, jež vznikly v helénistickém období, dělí od hebrejských ori-

ginálů mnohé významné rozdíly a textové odchylky. Naše moderní 



23

1. Izrael a národy

představy o „knize“, „kánonu“ či „Bibli“ v jednotném čísle jednoduše 

nezachycují tuto proměnlivost starověkých textů.13

V době od konce období druhého chrámu po vrcholné období řím-

ské říše (zhruba od 200 př. Kr. do 200 po Kr.), v tavicím kotli apoka-

lyptických nadějí, získala tato textová mozaika v očích některých 

Židů nový druh pomyslné jednoty. Všechny její rozmanité prvky, mo-

tivy a tradice se sloučily, aby podpořily různá velká vyprávění o blí-

žícím se vykoupení Izraele. Tento žánr velkého vyprávění – „apoka-

lyptická eschatologie“, řečeno odborným žargonem14 – zaplňoval 

mezeru, jež, jak se tehdy lidem zdálo, zela mezi žitou zkušeností 

a sliby, smlouvami a nadějemi, které formovaly židovská písma.15 

Apokalyptická eschatologie napravuje historii. Slibuje brzké roz-

vedení morálních disonancí dějin: dobro vítězí nad zlem, mír nad 

válkou, život nad smrtí. 

Apokalyptická naděje, živná půda Ježíšovy misie mezi Židy, je rov-

něž výkladovým kontextem pro pochopení Pavlovy misie mezi pohany. 

Sledovat její vývoj – a Pavlovo chápání jeho vlastní role v naplňování 

jejích příslibů – znamená také sledovat dynamické interakce mezi 

židovskými písmy a židovskými dějinami, interakce formující jak sa-

my tyto biblické tradice, tak vnímavost jejich čtenářů a posluchačů 

z 1. století. V této kapitole občas připojím pár poznámek k otázkám 

redakce (jak nějaký úsek textu mohl být začleněn do příběhu v jeho 

dnešní podobě) a historického původu (v jakých historických souvis-

lostech daná část tradice vznikla a kdy se mohla do biblického tex-

tu dostat), nezajímám se nicméně o biblickou kritiku jako takovou. 

Chci spíše podat přehled příběhů židovské Bible – v její hebrejské 

i řecké podobě – a vystopovat motivy, které v římském období utvá-

řely naděje na příchod Božího království. Máme-li tomuto příběhu 

vykoupení porozumět, musíme pochopit povahu tří jeho hlavních 

postav: Boha, národů a Izraele. 



24

PAULA FREDRIKSENOVÁ: APOŠTOL PAVEL, POSEL BOŽÍHO KRÁLOVSTVÍ

Počátky

Bůh a kosmos

Bůh knihy Genesis se prostě objevuje „na začátku“ – bez vysvětle-

ní, bez úvodu, zjevně bez doprovodu. Ovládá světlo a tmu, formuje 

řád z chaosu a během šesti dnů stvoří nebe, zemi a všechno na nich, 

včetně – nakonec – lidstva, v podobě „muže i ženy“ (Gn 1,1–30). S je-

ho lidskými stvořeními pojí tohoto boha zvláštní blízkost: to je stvo-

řil podle svého „obrazu a podoby“, to jim dal vládu nad celou zemí 

(1,28–30). Když Bůh své dílo dokončí, sedmého dne, o šabatu, si sám 

odpočine a tomuto dni požehná (2,1–4).

Z těchto elegantních veršů plyne, že tento bůh je osamělým a uni-

verzálním božstvem. V příběhu stvoření se nicméně skrývají kom-

plikace. Na jaké společníky se Bůh obrací, když navrhuje, že stvoří 

lidstvo (Gn 1,26)? To nám text neříká.16 Jeho status coby jediného 

a univerzálního božstva dále komplikuje skutečnost, že sedmého 

dne odpočívá (2,2–3): když biblické verše takto vpisují šabat a jeho 

dodržování ze strany Boha do samotné struktury vesmíru, činí z něj 

boha „židovského“. Svěcení šabatu nakonec tohoto boha sjednotí 

s jeho lidem Izraelem (Ex 31,13–17).17 Jak židovský je tedy Bůh? Různí 

starověcí autoři, kteří citované verše komentovali, zodpověděli tuto 

otázku různě. Jak uvidíme, sám Pavel mu židovskou etnickou identi-

tu přisoudí. Jeho bůh je univerzálním božstvem, nadřazeným všem 

ostatním božským postavám; je to bůh celého lidstva, včetně „náro-

dů“ (Ř 3,29). Zároveň a konkrétními způsoby to však je zvlášť bůh 

Izraelem, bůh „praotců“ (tedy Abrahama, Izáka a Jákoba, Ř 15,8), bůh 

židovských dějin, „otec“ Izraele i jeho mesiáše (Ř 9,4–5 a passim). „Ži-

dovství“ univerzálního nejvyššího boha a jeho věrnost slibům, které 

(později v knize Genesis) dal patriarchům Izraele, je středobodem, 

kolem něhož se bude otáčet Pavlova představa o univerzální spáse. 

(Etnická příslušnost boha může vypadat jako zvláštní myšlenka; 



25

1. Izrael a národy

starověcí bohové nicméně vesměs sdíleli etnicitu národů, které je 

uctívaly. Židovský bůh nebyl žádnou výjimkou. Římským bohům 

zvlášť záleželo na budoucnosti a blahobytu Říma; Athéně na Athé-

nách, Afroditě na Afrodisiadě a tak dále. A starověcí bohové a lidé 

spolu obvykle tvořili rodinné skupiny – jakým způsobem, to prozkou-

máme v příští kapitole. V tomto směru je tedy „židovství“ biblické-

ho boha prostě jen známkou toho, že to je starověký bůh. Podivné 

však z hlediska nežidovských národů bylo tvrzení Židů, že jejich 

bůh je zároveň bohem univerzálním a nejvyšším. To bude prohlašo-

vat i sám Pavel, ale jak uvidíme, jeho pozdější nežidovští interpreti 

to budou popírat.) 

Velkolepá osamělost stvořitelského týdne nevydrží biblickému bo-

hu dlouho. V židovských písmech se to hemží dalšími nadpřirozenými 

postavami. „Synové Boží“, kteří obcují s lidskými ženami, zřejmě mají 

jakýsi nadpřirozený status (Gn 6,1–4; srov. Jb 1,6): podle Henocha to 

jsou padlí andělé a jejich potomstvo zlí duchové.18 Bůh využívá slu-

žeb božských prostředníků (Ex 3,2, 14,19), rozpráví se Satanem (Za 

3,1; Jb), nechává se obsluhovat cheruby (Ž 80,1; Ez 10,20) a serafy (Iz 

6,2–6), předsedá nebeskému andělskému soudu (1Kr 22,19; Jb 1,6). 

Podle Jubileí jsou dva nejvyšší řády andělů dlících u Boha obřezány 

(15,27) a dodržují s ním šabat (2,17–20). Všechny tyto božské bytos-

ti jsou vznešenými, nadlidskými mocnostmi. Avšak v biblických vy-

právěních jsou zároveň zjevně podřízeny Bohu. 

Starověká písma Izraele nicméně zalidňuje ještě další kategorie 

nadpřirozených bytostí, spíše nezávislých než podřízených: to jsou 

ostatní elohim, „bohové“. S těmito silami někdy bůh Izraele bojuje 

(a poráží je) anebo je „postihuje svými soudy“ (Ex 12,12); jindy je bere 

do zajetí (Jr 43,12), trestá (46,25) či posílá do vyhnanství (49,3). Ně-

kdy jsou tito bohové zmiňováni jakoby nic: „Každý jiný lid si chodí 

ve jménu svých bohů,“ poznamenává prorok Micheáš, „ale my bude-

me chodit ve jménu Hospodina, našeho boha, navěky a navždy.“ (Mi 

4,5) „V shromáždění bohů postavil se Bůh, vykoná soud mezi bohy.“ 

(Ž 82,1) Jindy jsou elohim přemáháni bohem Izraele (jako v Ž 82,6–8, 



26

PAULA FREDRIKSENOVÁ: APOŠTOL PAVEL, POSEL BOŽÍHO KRÁLOVSTVÍ

kde se vyhlašuje jeho „mezinárodní“ či mezietnická moc a autorita) 

nebo jsou předmětem opovržení, protože cizí národy uctívají jejich 

obrazy (Ž 95,5, 97,7; Iz 44,6–20). Často také slouží jako kontrast dáva-

jící vyniknout nadřazenosti boha Izraele („Kdo je mezi bohy jako ty, 

Hospodine?“ zpívá Mojžíš v Ex 15,11; „Jemu se všichni bohové klanějí,“ 

Ž 97,7). Prozatím bychom si však měli zapamatovat, že některé pasá-

že písem o těchto bozích mluví s naprostou samozřejmostí: existují.19

To, že písma uznávají existenci jiných bohů, může moderní čtenáře 

zarazit. Cožpak starověcí Židé nebyli „monoteisté“? Ano i ne. Dřívěj-

ší bádání ve snaze zohlednit přítomnost těchto ostatních bib lických 

božstev přišlo s termínem „henoteismus“. „Henoteismus“ znamená 

uctívání jediného boha bez popírání existence ostatních; „monotei-

smus“ označuje přesvědčení, že existuje jenom jeden bůh. Henotei-

smus údajně byl ranější vývojovou fází na evoluční cestě k monote-

ismu: monoteismus nakonec vítězí. Podle tohoto způsobu uvažování 

uchovává Bible stopy „primitivnějšího“ stadia (mnoho bohů, jeden 

z nich nejvyšší) uvnitř textu ve své podstatě monoteistického (pou-

ze jeden bůh).20

Problém všech těchto jemných terminologických rozlišení tkví 

v tom, že zastírají prosté historické zjištění: „monoteisté“ starově-

ku byli polyteisté. To znamená, že ať už byli starověcí Židé a později 

křesťané svému vlastnímu hlavnímu božstvu sebevěrnější, v jejich 

světonázoru pořád bylo místo pro mnoho dalších bohů. Sám Pavel 

o těchto bozích mluví, stěžuje si na jejich působení, lamentuje nad 

jejich vlivem a předpovídá, že je Kristus při svém vítězném návratu 

brzy zničí, porazí nebo si je podmaní; jejich existenci však bere ja-

ko danost. Ještě v 5. století bude Augustin v knize O Boží obci mluvit 

velmi podobně. Poznamenává tam, že rozdíl mezi pohany a křesťa-

ny nespočívá v jejich názorech na existenci nebo schopnosti těchto 

ostatních božských bytostí, nýbrž v tom, jaké jim dávají jméno. Křes-

ťané tyto bohy označují za „démony“, pohané tyto démony označu-

jí za „bohy“ (O Boží obci 9,23). Jak uvidíme, toto rozlišení mezi „bo-

hy“ a „démony“ bude zavedeno až poté, co budou hebrejská písma 



27

1. Izrael a národy

přeložena do řečtiny; v hebrejských textech samotných je nenajde-

me. Ve starověku je „monoteismus“ druhem polyteismu.21

Pociťované mezery v biblickém vyprávění později zaplní tradice 

dnes řazené mezi mimobiblické, které vysvětlí, jak tito ostatní bo-

hové – zbloudilí andělé? nebeští vzbouřenci? – vznikli. Než však mů-

žeme tuto otázku ostatních bohů probrat podrobněji, musíme zvážit 

lidi, kteří je ctili. Kde se vzaly národy, jež se těmto bohům klaněly, 

a jaký je jejich vztah k Izraeli a jeho bohu? 

Bůh a lidstvo

Majestátní stvořitelské dny Genesis 1 náhle střídá odlišné (a zřejmě 

starší) vyprávění o počátcích v Genesis 2. Zde se lidské dějiny odví-

její jako příběh neposlušnosti a trestu, úsilí a selhání. První pár se 

vzepře Božímu příkazu, čímž přivede do světa bolest, těžkou práci 

a smrt (Gn 2–3). V druhém pokolení lidstva zabije Kain svého mlad-

šího bratra Ábela (4,1–13). Po deseti generacích už jsou lidé tak zka-

žení, špatnost a násilí tak rozbujelé, že Bůh lituje, že je vůbec stvořil 

(„Litoval, že na zemi učinil člověka, a trápil se ve svém srdci“, 6,6). 

Vypustí vody chaosu, které zadržel v druhém dni stvoření (1,6–8), 

a vymýtí ze země vše živé kromě jediné rodiny, rodiny Noema, „muže 

spravedlivého, bezúhonného v jeho pokolení“ (6,9). „Hle, já […] zahla-

dím tak zpod nebe všechno tvorstvo, v němž je dech života,“ řekne 

Bůh Noemovi. „S tebou však učiním smlouvu“ (6,17–18; ohledně je-

jích ustanovení srov. 8,21–9,17). Přijde potopa a pohltí všechen život. 

„Zachován byl pouze Noe a to, co s ním bylo v arše.“ (7,23)

Jakmile vody opadnou, Bůh dospěje k novému poznatku o této by-

tosti, již stvořil k vlastnímu obrazu (tutéž myšlenku připomíná Gn 

9,6): „Sklon lidského srdce je od mládí zlý.“ (8,21) Odpřisáhne, že už 

nikdy nezhubí vše živé kvůli morálním selháním lidstva, a umístí na 

oblohu duhu, aby jemu i lidem připomínala jejich smlouvu (9,15). 

Nastává tedy nový úsvit lidstva; na jeho začátku nyní stojí rodiny 



28

PAULA FREDRIKSENOVÁ: APOŠTOL PAVEL, POSEL BOŽÍHO KRÁLOVSTVÍ

tří Noemových synů, Šéma, Háma a Jáfeta, a jejich děti a vnouča-

ta, narozená po potopě: dohromady se podle židovské tradice jed-

ná o nějakých sedmdesát různých „národů“ (hebrejsky gojim, řecky 

ethné; 10,1–32). Celé lidstvo pochází z Adama a Evy; přesněji řečeno 

však celé lidstvo – podle tohoto výčtu tedy sedmdesát národů – po-

chází z Noema.22

„Tabulka národů“ v Genesis 10 a Noemovo prvořadé postavení 

vyjadřují ústřední biblickou myšlenku, že celé lidstvo tvoří jednu 

rodinu. Na tomto místě se v hebrejské Bibli poprvé objevuje slovo 

gojim, „národy“. Tři zakladatelské příbuzenské jednotky – Šémovu, 

Hámovu a Jáfetovu – vypočítává Genesis „podle jejich genealogií, ja-

zyků, zemí a národů“ (o Šémovi, 10,31; srov. 10,5 o Jáfetovi a 10,20 

o Hámovi). Tyto etnické identi�kační znaky – příbuzenská skupina 

(sdílená „krev“), jazyk a místo – se ve starověkých textech často vy-

skytují pohromadě. Řecký historik Herodotos bude ve slavné pasá-

ži de�novat „řectví“ (to hellénikon) velmi podobným způsobem (viz 

níže, str. 51). V tabulce národů však nápadně chybí jeden z nejdůle-

žitějších a nejzákladnějších identi�kačních znaků: Genesis neříká 

„podle jejich bohů“ (srov. nicméně Dt 32,8). Bohové národů nejsou 

do této první tabulky zaneseni. Jakožto narativní postavy se ostatní 

bohové zatím v příběhu neobjevili.23

Prozatím stačí poznamenat, že tento způsob, jak mluvit o „celém 

lidstvu“ – jako o celku národů pocházejících z Noema –, se bude roz-

prostírat celým písmem. Bude mít své ozvěny v knihách proroků, 

zejména v Izajášovi; a také v pozdějších spisech období druhého 

chrámu (Jubilea, kumránské texty, Sibylina proroctví) a dále u Fla-

via Josepha, rabínů a v pozdějších aramejských targumech.24 S touž 

myšlenkou bude pracovat i Pavel, jenž na tabulku národů odkazuje 

ve vrcholné části argumentace listu Římanům (11,25–26). Podle této 

tradice jsou všechny lidské rodiny dědici rodiny Noemovy; a tudíž, 

jak prohlásí pozdější židovská tradice, jsou všechny lidské rodiny 

rovněž dědici jeho smlouvy s Bohem.25



29

1. Izrael a národy

Bůh a Izrael

Biblický bůh stvořil svět božským příkazem. Noema zachránil kvů-

li jeho spravedlnosti (Gn 6,9), čímž dal lidstvu druhou šanci „plodit 

se a množit se a naplnit zemi“ (9,1). Izrael však buduje – na základě 

volby, již nijak nevysvětluje26 – postupem času prostřednictvím slibu: 

I řekl Hospodin Abramovi: „Odejdi ze své země, ze svého ro-

diště a z domu svého otce do Země, kterou ti ukážu. Učiním 

tě velkým národem [gój gadol], požehnám tě, velké učiním tvé 

jméno. Staň se požehnáním! Požehnám těm, kdo žehnají tobě, 

prokleji ty, kdo ti zlořečí. V tobě dojdou požehnání veškeré če-

ledi země.“ (Gn 12,1–3)

Tento slib, že Abram (Abraham) přijde do země – do země izraelské, 

což je v biblickém vyprávění Země s velkým Z –, je spolu se slibem, 

že dostane potomstvo či „národ“ a že v něm všechny pozemské ro-

diny budou požehnány, hybnou silou zbytku jeho příběhu a vlastně 

i celé knihy Genesis. Následně Bůh uzavře s Abrahamem smlouvu, 

znovu mu přislíbí Zemi (15,12–21) a předpoví, že bude spolu se Sá-

rou praotcem „mnoha národů“ (17,5–6, 17,15–16). Konkrétněji Ab-

raham a Sára zplodí Izáka, jehož děti zdědí Zemi „do věčného vlast-

nictví; a já jim budu bohem“ (17,8). Abrahamovou povinností pak 

je „chodit před [Bohem], být bezúhonný“ (17,1; srov. 18,19) a obře-

zat všechny muže ve své domácnosti „jako znamení smlouvy mezi 

mnou a vámi i tvým potomstvem […], věčné smlouvy“ (17,10–14, zvl. 

17,12, kde se upřesňuje, že chlapci mají být obřezáni „osmého dne 

po narození“). Tato smlouva se opakuje a opětovně stvrzuje od Ab-

rahama přes Izáka až k Jákobovi (pojmenovanému „Izrael“, 32,29) 

a následně až k Jákobovým synům a vnukům, praotcům dvanácti 

izraelských kmenů. Knihu Genesis uzavírají slova Josefa, jenž ob-

klopen svými bratry umírá v Egyptě a připomíná jim Boží slib: „Bůh 

vás jistě navštíví a vyvede vás odtud do Země, kterou přísežně slíbil 



30

PAULA FREDRIKSENOVÁ: APOŠTOL PAVEL, POSEL BOŽÍHO KRÁLOVSTVÍ

Abrahamovi, Izákovi a Jákobovi.“ (50,24) Když Pavel v listu Říma-

nům mluví o „slibech daných otcům“ (Ř 15,8), má na mysli pasáže, 

jako je tato. 

Následující čtyři knihy Tóry, od Exodu po Deuteronomium, líčí jed-

notlivá stadia, jimiž Bůh učinil z dětí Izraele předpovězený gój ga-

dol, velký národ. Poté, co je velkými znameními a zázraky osvobodí 

z faraonova zajetí, svede boj s egyptskými bohy a vyvede svůj lid na 

sinajskou poušť, zjeví Mojžíšovi svůj plán:

Toto povíš domu Jákobovu a oznámíš synům Izraele: Vy sami 

jste viděli, co jsem učinil Egyptu. Nesl jsem vás na orlích kříd-

lech a přivedl vás k sobě. Nyní tedy, budete-li mě skutečně po-

slouchat a dodržovat mou smlouvu, budete mi zvláštním vlast-

nictvím jako žádný jiný lid. Má je celá země, vy mi však budete 

královstvím kněží a svatým národem. (Ex 19,3–6)

Zbytek těchto „pěti knih Mojžíšových“ následně zaplňuje obrovské 

množství právních ustanovení. Kultické a etické pokyny; zemědělské 

směrnice a zákony na ochranu chudých; obětní předpisy a pravidla 

pro chov dobytka; stravovací předpisy; trestní, vlastnické a deliktní 

právo; pokyny pro rozlišování čistého a nečistého; zřízení svátečních 

dnů, a zejména pravidel pro dodržování šabatu; nařízení týkající se 

všeho možného od rozměrů svatyně po podobu kněžských rouch ne-

bo kroužků na závěsy: všechna tato přikázání tvoří obsah tóry, „uče-

ní“, které Bůh dal Izraeli, a vymezují ustanovení smlouvy.27 Jedním 

z důvodů, proč Bůh vydává všechny tyto příkazy, je oddělení Izrae-

le od ostatních národů („Budete dbát na všechna má nařízení a na 

všechny moje řády […]. Já jsem Hospodin, váš Bůh, já jsem vás oddě-

lil od každého jiného lidu“, Lv 20,22, 20,24). Součástí tohoto zjevení 

jsou i pokyny, jak vztah mezi Bohem a jednotlivým Izraelcem napra-

vit v případě, že lidský účastník smlouvy záměrně nebo nezáměrně 

nějaké její ustanovení poruší (např. Lv 26,41–42). Národu jako celku 

dále Bůh dává „půst smíření“, Jom kipur (16,1–34), „provždy platné 



 

Vážení čtenáři, právě jste dočetli ukázku z knihy Apoštol Pavel, posel Božího království. 
Pokud se Vám ukázka líbila, na našem webu si můžete zakoupit celou knihu. 


