


Stěhování národů
Vyšlo také v tištěné verzi

Objednat můžete na
www.ivysehrad.cz

www.albatrosmedia.cz

Jarmila Bednaříková
Stěhování národů – e-kniha

Copyright © Albatros Media a. s., 2026

Všechna práva vyhrazena.
Žádná část této publikace nesmí být rozšiřována 

bez písemného souhlasu majitelů práv.

http://www.ivysehrad.cz
http://www.albatrosmedia.cz


STĚHOVÁNÍ 
NÁRODŮ





Jarmila 
Bednaříková

STĚHOVÁNÍ 
NÁRODŮ

VYŠ E H RAD



© doc. PhDr. Jarmila Bednaříková, CSc., 2013, 2026

ISBN tištěné verze 978  - 80  -267- 3351- 5 
ISBN e-knihy 978-80-267-3352-2 (1. zveřejnění, 2026) (ePDF)
ISBN e-knihy 978-80-267-3359-1 (1. zveřejnění, 2026) (epub) 
ISBN e-knihy 978-80-267-3360-7 (1. zveřejnění, 2026) (mobi) 

Chcete, aby příběh této skvělé knihy pokračoval i potom,  
co ji dočtete? Tak ji pusťte dál do světa!  

Vše potřebné se dozvíte na www.restorio.cz.
Albatros Media podporuje udržitelný rozvoj, který vrací použitým věcem smysl.  
On-line antikvariát Restorio vaše knihy odkoupí a zaplatí vám ihned – nečekáte,  

až se prodají. Získané peníze si můžete nechat, nebo si vyberete charitu,  
kterou jimi podpoříte. V tom případě navýší Restorio částku o 20 %.



OBSAH

Úvod. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              11

BARBARSKÁ KRÁLOVSTVÍ NEBO BARBARSKÉ STÁTY?.  .  .  .  .  .  .  13
Kdo byl „barbar“? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        14

STAV ŘÍMSKÉ ŘÍŠE V POZDNĚ ANTICKÉM OBDOBÍ . . . . . . . . .         15
ROMANITAS ET CHRISTIANITAS. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        42
PORTRÉT HUNŮ. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    47
OSUDY PRVNÍCH KŘESŤANŮ MEZI GERMÁNY (VIZIGÓTI) . . . .    75
OSTROGÓTOVÉ JAKO PODDANÍ A PÁNI . . . . . . . . . . . . . . . . .                 117
BOJOVNÉ ARIÁNSTVÍ VANDALŮ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      140
SVÉBOVÉ. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        167
BURGUNDI V PROMĚNÁCH ČASU . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     173
FRANKOVÉ A KŘESŤANSTVÍ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          185

Frankové a římská říše. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   185
Chlodvík, Remigius a jejich pokračovatelé. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    209
Franské království, jeho mocní a jeho lid. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     230

O ZNIČENÍ A NÁŘKU BRITANNIE. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      261
POSLEDNÍ Z BARBARSKÝCH STÁTŮ  
NA ZÁPADOŘÍMSKÉM ÚZEMÍ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         275
GERMÁNI,  KVŮLI KTERÝM ŘÍM STAVĚL NOVÉ HRADBY. . . . .    289
BOJOVNÍCI OD ŘEKY NEDAO . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        303

Markomani za doby vrcholného stěhování národů. . . . . . . . . . . . .             317
CHRISTIANIZACE GERMÁNŮ OD BAVORSKA NA JIHU  
AŽ PO ISLAND A GRÓNSKO . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          325
KRÁLOVSTVÍ (STÁT) A PRÁVO BARBARŮ. . . . . . . . . . . . . . . . .                368

Výběr z literatury . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       393
Osobní jména . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          400
Kmeny, národy . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         410
Zeměpisné pojmy . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       413
Barevná příloha . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        421



B
R

I T
A

N
N

I A
E

B
R

I T
A

N
N

I A
E

G A L L I A E
G A L L I A E

H
I

S
P

A
N

I
A

E

H
I

S
P

A
N

I
A

E

A F R I C A
A F R I C A

Danubius

Dravus

Padus

Tagus

Durius
Iberus

Garumna

Liger

Sequana

VALENTIA

GER
MANIA II

BE
LG

ICA
 I

BELGICA II

LUGDUNENSIS II

LUGDUNENSIS III

AQUITANIA I
VIEN

NEN
SIS

NOVEMPO-

PULANA NARBONENSIS I 

NARBONENSIS II 

ALPES 

POENINAE

ALPES 
COTTIAE

ALPES 

MARITIMAE

AQUITANIA II LU
GD

UN
EN

SI
S 

ILUGDUNENSIS
SENONIA

MAXIMA 

SEQUANORUM

GE
RM

AN
IA

 I

RAETIA II

AEMILIA

ROMA
CORSICA

SICILIA

SARDINIA

PICENUM

SUBURBI-

CARIUM
TUSCIAET UMBRIA

FLAM. ET 

PICENUM
 

LIGURIA

BRITANNIA I

GALLAECIA TARRACONENSIS

CARTHAGINIENSIS

LU
SI

TA
NI

A

BAETICA

TINGITANIA

BALEARES

MAURETANIA
CAESARIENSIS

MAURETANIA
SITIFENSIS

NUMIDIA
AFRICA

BYZACENA

TRIPOLITANA

BRITANNIA II

FLAVIA  CAESARIENSIS

MAXIMA 
CAESARIENSIS

Rh
od

an
us

Rhenus

M
os

a

M
os

ell
a

An
as

Tiberis

I T A L I A

I T A L I A

A N N O N A R I A

A N N O N A R I A

I T A L I AI T A L I A

S U B U R B I C A R I A
S U B U R B I C A R I A

I L
L

Y
R

I C
U

M

I L
L

Y
R

I C
U

M

VALERIA
SAMNIUMCAMPANIA

APULIA ET CALABRIAMLUCANIA ET 

BRUTTII

RAETIA I

VALERIA

NORICUM
RIPENSE

NORICUM

MEDITERRANEUM
PANNONIA I

SAVIA

DALMATIA

PANNONIA II
S E P T E M
S E P T E M

P R O V I N C I A E
P R O V I N C I A E

VENETIA

ET HISTRIA

ZÁPADOŘÍMSKÁ ŘÍŠE

VÝCHODOŘÍMSKÁ ŘÍŠE

Ohledně lokalizace provincií diecéze Britanniae se badatelé 
neshodují. Autorka knihy se přiklonila k řešení z publikací:  
Oxford Illustrated History of Britain, Oxford / New York 1984;  
Historical Atlas of Britain, London 1987. 

PRAEFEKTURA GALLSKÁ

PRAEFEKTURA ITALSKÁ

PRAEFEKTURA ILLYRSKÁ

PRAEFEKTURA ORIENS

HRANICE DIECÉZÍ

HRANICE PROVINCIÍ



0      100     200    300    400    500 km

A E G Y P T U S
A E G Y P T U S

O
R

I
E

N
S

O
R

I
E

N
S

P O N T I C A

P O N T I C A

A S I A N AA S I A N A

D
A C I A E

D
A C I A E

Strymo

Maeander

Ni
lu

s
Sangarius

Euphrates

TigrisHaly
s

Orontes

I T A L I AI T A L I A

S U B U R B I C A R I A
S U B U R B I C A R I A

I L
L

Y
R

I C
U

M

I L
L

Y
R

I C
U

M

Římská říše v první polovině 5. stol.

APULIA ET CALABRIAMLUCANIA ET 

BRUTTII
VALERIA

PANNONIA I

SAVIA

MOESIA I MOESIA II

EUROPA

BIT
HYN

IA

LYDIA

PAMPHYLIA

PISIDIA

LYCAONIA

CILICIA I CILICIA II

ISAURIAASIA

INSULAE

HO
NO

RI
AS

PAPHLAGONIA

GALATIA

CARIA
LYCIA

CAPPADOCIA I

CAPPADOCIA II

GALATIA
SALUTARISPHRYGIA

PACATIANA
PHRYGIA

SALUTARIS

ARMENIA I

ARMENIA II
MESOPOTAMIA

EUPHRATENSIS

OSRHOENE

SYRIA
PH

OE
NI

CE

CYPRUS

AR
AB

IAPALAES- 
TINA II

PA
LA

ES
- 

TI
NA

 I

AEGYPTUS

ARCADIA

THEBAIS
      INFERIOR THEBAIS

    SUPERIOR

AUGUSTA-MNICA

PALAESTINA 
SALUTARIS

LIBYA
SUPERIOR LIBYA INFERIOR

PHOENICE
LIBANI

SYRIA SALUTARIS

HELENOPONTUS PONTUS

POLEMONIACUS

SC
YT

HI
A

THRACIA

RHODOPE
HAEMI-

MONTUS

HELLES-

PONTUS

DARDANIA

EPIRUSNOVA

ACHAIA

CRETA

PRAEVALI-TANA

DACIA RIPENSISDACIA  MEDITER-      RANEA

MACEDONIA

SALUTARIS

DALMATIA

PANNONIA II

M
A

C
E

D
O

N
I A

M
A

C
E

D
O

N
I A

EPIRUS
VETUS

THESSALIA

T
H

R
A

C
I A

E

T
H

R
A

C
I A

E

MACEDONIA



Své matce Jarmile



ÚVOD

Doba, nazývaná stěhování národů (toto pojmenování pochází z roku 
1557 od rakouského historika W. Lazia), byla pestrou a složitou mozaikou 
historických procesů a událostí.

Bylo to období zesílených konfliktů i spolupráce římské říše a tzv. bar-
barů. Bojů mezi stěhujícími se a expandujícími barbary navzájem, jejich 
povoleného i násilného pronikání do nových sídel na území římského 
impéria, slučování i štěpení různých organizačních celků v rámci bar-
barského prostředí. Epocha konfrontace a splývání odlišných způsobů 
života, podob kultury, náboženských představ. Doba, kdy kombinace 
vnějšího nebezpečí a vnitřních potíží vyústila v rozklad římského státu na 
Západě, kdy v jeho oblasti vznikaly samostatné politické útvary Germánů, 
v nichž žilo také původní římské obyvatelstvo a které obvykle nazýváme 
barbarská germánská království nebo barbarské germánské státy. 
Prosazovaly se v ní změny, jež antiku pozvolna přetvářely ve středověk.

Křesťanství, vítězné náboženství římského impéria, úspěšně pronikalo 
též k barbarům, ovlivňovalo je a bylo jimi ovlivňováno. V prostředí římské 
říše i na území barbarských germánských království se zdárně rozvíje-
la plodná syntéza antického a křesťanského myšlení, vzdělanosti, 
starších i nových etických hodnot, pokračování díla, které se jako 
celek spojuje např. se jmény Klémenta z Alexandrie, Órigena, Eusebia 
z Kaisareie, Basileia Velikého a tzv. velkých Kappadočanů vůbec, Ambrosia 
(sv. Ambrože), Hieronyma (sv. Jeronýma), Aurelia Augustina (sv. Augusti-
na), Boëthia, Cassiodora Senatora, Isidora ze Sevilly, i dalších. Křesťanské 
náboženství a dědictví antiky se stávaly jedním ze základních pilířů 
evropské civilizace. Měly ji nadále charakterizovat spolu s pestrostí zvyků, 
myšlenek a objevů, kterými k jejímu rozvoji přispívaly a přispívají všechny 
na našem kontinentu žijící národy.

Řada postav doby stěhování národů, jako hunský král Attila, římský 
vojevůdce Aëtius, burgundský vládce Gundahar, ostrogótský Theoderich 

11



12

Veliký, sv. Lupus z Troyes, biskup Anianus z dnešního Orléansu, sv. Severi-
nus z Mautern a jiní, vešla do pověstí a eposů nebo do legend o světcích.

V době, kdy v básni „Přízrak“, zařazené do sbírky „Písně otroka“, její 
autor Svatopluk Čech využil motivu boje Římanů s Attilou na Catalaunských 
polích, byla u nás znalost dějin uvedeného období zřejmě obecnější než 
dnes. I v současnosti však stojí zato se jím zabývat, nejenom proto, že je to 
čas zániku antiky a vzniku nového typu evropské společnosti, ale i doba 
volby mezi konfrontacemi a integrací, která nám dává možnost posoudit 
jejich výsledky.

Jako počáteční událost doby tzv. velkého stěhování národů je uvá-
děno překročení řeky Donu Huny (čímž podle antického zeměpisného po-
jetí pronikli do Evropy). Nelze je přesněji datovat. Datem, o něž se opírá 
tradiční vročení počátku této epochy, je r. 376, kdy v důsledku hunského 
tlaku požádali o usídlení na území římské říše Vizigóti. Konec období bývá 
kladen do r. 568, kdy Langobardi založili na území Itálie poslední z tzv. bar-
barských království, někdy až do 8. století.

Doba 4.–6. stol. bývá ovšem chápána též jako vrcholná fáze procesu, na 
jehož počátek lze klást už přesuny germánských kmenů, jako byli např. 
Góti a Gepidové, Bastarni, Skirové nebo Kimbrové a Teutoni ve 3. a 2. stol. 
př. n. l., k jehož významným projevům patří známé markomansko-sarmat-
ské války 2. poloviny 2. stol. n. l. i velké barbarské útoky na římskou říši, 
k nimž docházelo v průběhu století třetího, kdy útočnost barbarského 
světa značně vzrostla.

Na stránkách této knihy chceme podat stručnou charakteristiku pozdně 
římského impéria a věnovat se osudům germánských kmenů a Hunů, 
částečně také Sarmatů v posledních staletích antiky a v počátcích středo-
věku. Jedním ze stěžejních témat tohoto pojednání je šíření a působení 
křesťanství mezi Germány.



13

BARBARSKÁ KRÁLOVSTVÍ 
NEBO BARBARSKÉ STÁTY?

Obecně uznávaná definice pojmu stát dosud v historické vědě chybí. 
V knize se objevují oba v nadpise uvedené výrazy a termínu stát pro tzv. bar-
barská království užíváme v analogickém smyslu, jako je užíván pro státy 
v antice i předchozím období starověku.

Máme zde tedy na mysli správní útvary barbarů, v nichž bylo rodově 
kmenové zřízení překonáváno či překonáno rostoucí mocí králů, vlivem 
jejich družin a jinými institucemi, reprezentujícími královskou moc, kde 
místo členění na příbuzenské kolektivy vzniklo dělení teritoriální, vytvořily 
se soudy, omezující rodovou svépomoc a krevní mstu, byly sepsány zákony 
a legislativa ochraňovala krále a osoby, jimž delegoval pravomoci, kde král 
poskytoval ochranu obyvatelům svého území bez ohledu na jejich etnicitu 
a jazyk, příslušnost k sociální vrstvě začala být postupně důležitější než 
příslušnost k etniku. Všechna barbarská království nedosáhla stejného 
stupně vývoje a nenaplnila všechny uvedené charakteristiky. Některá 
k tomu měla málo času. Přesto však ta, o nichž v tomto směru nechybí 
dostatek výpovědí pramenů, reprezentují útvary, které tyto procesy zahájily 
a více či méně rozvinuly, v některých případech i dokončily, a nemohou 
již být označeny za typické kmenové svazy – nehledě na určitá slabší či 
silnější rezidua rodově kmenového zřízení. Vždyť ta najdeme např. i ve 
starořeckém městském státě Athénách: fýly jako kmeny založené na 
pokrevním principu se tu změnily ve fýly územní zhruba až po 300 letech 
jeho existence. Barbarská království doby mezi antikou a středověkem jsou 
dozajista společenstvími, v nichž se odráží složitost tohoto přechodného 
období dějin. Pokud bychom jim však plošně upřeli označení státy, museli 
bychom tento název upřít všem politickým útvarům, v kterých po jistou 
dobu přetrvávaly zbytky institucí a zvyklostí pokrevně příbuzenských 
struktur. Problematika toho, co již je a co ještě není stát, je nepochybně 
velmi složitá a snad se i této publikaci na ni podaří poukázat. 



Kdo byl „barbar“?

Termín je znám z řecké i římské antiky. Řekové takto označovali etnika 
nehovořící řecky, Římané ty, kteří žili mimo hranice jejich říše. Mluvíme-li 
tedy o barbarských královstvích, nejde o pojem hanlivý a nezapomínáme 
ani na roli římského obyvatelstva v nich, chceme spíš tyto útvary takto 
odlišit od římské říše, na jejíž půdě se vyvíjely.

14



STAV ŘÍMSKÉ ŘÍŠE  
V POZDNĚ ANTICKÉM OBDOBÍ

Do pozdně antické doby klademe vývoj římského impéria ve 3. až 5. stol. 
n. l., zejména epochu, označovanou jako dominát. V části 3. stol. prožila 
říše svou nejhlubší krizi, za níž se významnou měrou zvýšila také útočná 
aktivita barbarského světa, takže se vnitřní slabost římského státu 
zhoubně spojovala s rostoucím ohrožením Římanů zvnějška. Všeobecná 
krize římského impéria vyvrcholila kolem poloviny 3. stol; poprvé byla 
významněji překonána za vlády císaře Aureliana v letech 270 – 275, a poté 
bylo impérium na delší dobu opět upevněno reformami císařů Diocletiana 
a Constantina I. Velikého, zakladatelů dominátu (který na Západě říše 
trval od r. 284 do r. 476). Toto druhé vývojové období římského císařství je 
časem neskrývaného absolutismu, neomezené císařské vlády, kdy císař 
na všechny, i ty nejvznešenější obyvatele impéria, formálně pohlížel jako 
na svoje poddané, měl svrchovanou zákonodárnou moc, vrchní vojenské 
velení a byl hlavou veškeré administrativy i soudnictví.

Jeho základní tituly zněly augustus (služebně mladší a podřízený císař 
mohl nést titul caesar, ale s touto hodností mu nepříslušela zákonodárná 
moc), imperator a dominus et deus. Kromě toho vytvořila tehdejší záliba 
v titulech co nejpodivuhodnějších i další oslovení a označení císaře, jako 
např. tua serenitas (tvá jasnost), tua clementia (milostivost, laskavost), tua 
maiestas (veličenstvo), apod. Císaři se však, jak vidíme, i nadále tykalo, 
protože latina oslovení množným číslem vůči jedné osobě vlastně nepři-
pouštěla. Vykání, běžné od raného středověku, vzniklo nepochopením 
toho, že vícečlenné císařské kolégium, jaké v pozdní antice říši místo 
jediného panovníka převážně ovládalo, bývalo i v záležitostech, týkajících 
se jen jednoho člena, prezentováno jako celek, aby se zdůraznila – mnohdy 
samozřejmě neexistující – jednota vlády a vůle všech spoluvládců. Tak 
potom na konci 5. anebo počátkem 6. stol. mohl být vykáním osloven např. 
franský Chlodvík, třebas se příslušný dopis či dokument netýkal nikoho 
jiného kromě něho. Za zmínku jistě stojí také to, že adresa římského 

15



císaře, znějící např. dominus noster imperator Constantinus Augustus, vůbec 
nemusela vypadat vznešeněji než oslovení vysokého správního úředníka 
říše, zvaného praefectus praetorio, jemuž příslušel titul: inlustris et praecelsa 
magnificentia tua (takřka do češtiny nepřeložitelný, ale znamenající zhruba: 
„tvá přejasná a vynikající vznešenost“).

Odznaky císařské moci byly za dominátu velmi honosné, stejně tak jako 
dvorský ceremoniál, převzatý jednak ze zvyklostí perských velkokrálů, 
jednak z období helénistických říší. Od doby Constantina Velikého nosil 
císař diadém, čelenku ozdobenou drahokamy a perlami, k jeho insigniím 
patřilo žezlo i „říšské jablko“ – ve skutečnosti zlaté znázornění zeměkoule 
se soškou bohyně Vítězství, předmět, který měl symbolizovat světovládu 
a nepřemožitelnost římských panovníků. Jenom císař směl nosit nachový 
vojenský plášť, zvaný paludamentum, řecky chlamys, zbarvený speciálním 
druhem nachu (tzv. tyrským nebo hyacintovým). Každý, kdo takovýto 
plášť na sebe neoprávněně vzal, byl považován za uchvatitele císařské 
moci. Tento kus oděvu – purpura vestis – byl jako odznak svrchované vlády 
při audiencích u císaře též zvláštním způsobem uctíván: pozvaná osoba 
poklekla a políbila jeho vladařem podaný cíp.

Celá císařova osoba a vše kolem něho bylo považováno za posvátné. Jeho 
rada se nazývala sacrum consistorium, obydlí sacrum palatium, oděv sacra 
vestis, ložnice sacrum cubiculum. Nevadilo to ani císařům křesťanským, 
kteří však odložili titul deus. Císař pak mohl být pouze divus nebo divinus. 
Jak si pozdně římští křesťané tyto pojmy přesně vykládali, je obtížné 
říci. Císař mohl být chápán např. jako Bohu výjimečně blízký a řízený 
jeho vůlí. Leckdy můžeme pojem divinus přeložit prostě jako „císařský“. 
Tak kupř. pozemky, patřící císaři, byly polnostmi domus divinae, pasáže, 
připsané k dochovaným zákonům, respektive jejich adresám, imperátorem 
samotným, byly označovány jako napsané manu divina – rukou císaře. 
Označení panovníka Dei gratia (z Boží milosti), známé ze středověku, se 
však ještě nevyskytovalo.

Císařský dvůr se nazýval comitatus, protože úkolem všech jeho četných 
příslušníků bylo panovníka doprovázet (comitare) na jeho cestách po 
impériu a na válečných taženích. Pokud se dvůr, císařská rada a užší osobní 
garda (domestici) pohybovaly po říši, znamenalo to pro obyvatele velkou 
zátěž. Museli jim poskytovat dopravní prostředky, zásobování i ubytování.

Z úřadů dvora patřily k nejvyšším úřad quaestora sacri palatii, jakéhosi 
císařova kancléře, který měl hlavní slovo při formulování zákonů, předsedal 

16



císařské radě, měl i důležité pravomoci soudní, náleželo mu vydávání 
dekretů pro určité velitelské hodnosti apod. Veškeré jeho pravomoci nám 
nejsou známy zcela přesně, mj. také proto, že list, obsahující popis této 
funkce, se během času z důležitého seznamu pozdně římských civilních 
a vojenských hodností, zvaného Notitia dignitatum, ztratil. (Jde o pramen, 
který vznikl nejdříve r. 395, nejpozději kolem r. 430, a byl buď přehledem 
vypracovaným pro císaře Valentiniana III. – v případě pozdějšího data jeho 
vzniku – nebo pro některého nám neznámého vysokého státního hodno
stáře.) Dále k dvorským úřadům náležela funkce magister officiorum. Ten 
stál v čele všech císařských kanceláří (kromě rezortu financí), velel oddí-
lům širší imperátorovy gardy (scholae Palatinae) a také úředníkům, kteří 
se nazývali agentes in rebus a byli pověřováni úkoly různého druhu – např. 
doručováním císařských příkazů a oznámení do provincií, ohlašováním 
vítězství říšských armád – někteří z nich však plnili také poslání přísluš-
níků tajné politické policie. Konečně k náplni funkce magistra officiorum 

17

Insignie úřadníka  
zvaného magister  
officiorum, jemuž  
mimo jiné podléhaly 
i státní zbrojní dílny



přistupoval dozor nad všemi státními dílnami, které nepodléhaly jinému 
vysokému úředníku paláce, jenž se nazýval comes sacrarum largitionum. 
Tento hodnostář pečoval o záležitosti státní pokladny, o daně, jež do 
ní plynuly, o státní mincovny a císařské dílny, vyrábějící luxusní oděvy 
a drahocenné zbraně. Tzv. comes rei privatae vedl císařovu soukromou 
pokladnu, kam se shromažďovaly zejména zisky z císařova osobního 
i korunního majetku.Velmi vlivným úřadem byla i hodnost praepositus 
nebo primicerius sacri cubiculi, což byl císařův komoří, vybíraný z řad 
dvorských eunuchů. Komoří řídil kupř. úředníky, starající se o císařovu 
šatnu nebo o jeho klid (vestiarii, silentiarii), ale měl na starosti i chod 
financí panovníkovy domácnosti a byl jakýmsi dvorským obřadníkem. 
Jiní významní úředníci dvora, notarii, byli rychlopisci, kteří pořizovali 
protokoly ze zasedání císařské rady. Mohli vznášením různých – řekněme 
technických – připomínek ovšem též ovlivňovat její jednání a nejzkušenější 
z nich se stávali právoplatnými členy consistoria. Jako císařovi zmocněnci 
bývali notarii s rozličnými úkoly vysíláni do provincií atd. V jejich čele 
stál primicerius notariorum, jenž měl na starosti také vedení seznamů 
vysokých civilních i vojenských hodnostářů státu. Jeden z těchto primiceriů 
vypracoval i vzpomenutý spis Notitia dignitatum.

Jenom v popisu dvorských úředníků dominátu bychom mohli pokračovat 
ještě poměrně dlouho – přes úřad castrensis sacri palatii, jenž měl dozor 
nad služebnictvem paláce, či úředníka titulovaného cura palatii, pečujícího 
o ubytování a stravování dvora na cestách, stavby a opravy císařských 
paláců, až třeba k decanům, kteří v paláci střežili dveře. Důležitější je 
však poznamenat, že centrální správa byla byrokratická, dost často úplat-
ná a čelná místa v ní byla žádána natolik, že se lhůty povinné služby na 
vedoucích postech zkracovaly až na pouhý rok, aby se mohlo uspokojit 
co nejvíce uchazečů. Mnozí z nich ostatně ani tolik neprahli po úřadě 
samotném, jako spíše po privilegiích, která získávali s jeho nastoupením 
anebo po jeho složení – výslužbou. Proto byly též velmi oblíbeny honorární 
anebo titulární hodnosti – leckdy protekcí či podplácením získané tituly, 
jejichž nositelé úřad ve skutečnosti nezastávali, ale výsady, jako bylo 
třeba osvobození od povinností členů městských rad, zvaných kuriálové, 
útrpných výslechů, starostí o státní poštu, od ubytování přesouvající se 
římské armády nebo cestujících státních úředníků apod., od mimořádných 
daní a dávek, obdrželi.

18



Funkce u dvora nebyly ovšem jedinou příležitostí, jak různých státní 
službou získávaných privilegií dosáhnout. Kromě služby v armádě, o které 
budeme hovořit na konci této kapitoly, tu byly také vysoké úřady místní 
správy. Za zakladatelů dominátu, císařů Diocletiana a Constantina I., pro-
běhla reforma správního rozdělení říše. Nejvyššími správními jednotkami 
se staly čtyři praefektury – Gallská, Italská, Illyrská a praefektura Oriens 
(viz mapku na předsádce). Do čela každé z nich byl postaven úředník 
s titulem praefectus praetorio. Dříve, za prvého období římského císařství 
zvaného principát, se takto nazývali velitelé císařovy osobní stráže, pro-
slulých praetoriánů, muži, ze kterých se ve druhé polovině 2. století stali 
oficiální zástupci císařů. Nyní šlo o ryze civilní úředníky, v rámci místní 
správy nejvýznamnější. Praefektury se členily na diecéze (dioecesis), jichž 
bylo v říši nejprve dvanáct a později patnáct, a jejichž vedoucí úředníci se 
nazývali zástupci praefekta praetoria (vicarii prafecti praetorio). Diecéze 

19

Znak představeného 
císařského paláco-
vého služebnictva 
mj. ukazuje, jak vy-
padal pozdně římský 
ozdobný nábytek 
a keramika 
(Zdroj: Notittia 
dignitatum) 



se skládaly z provincií, jejichž počet a velikost v první čtvrtině 5. stol. n. l. 
ukazuje opět mapka č. 1. Správci provincií nosili různé tituly, jako praeses, 
corrector, consularis anebo proconsul, z nichž poslední měl mezi nimi nej-
váženější postavení. Posléze se však pro všechny provinciální místodržitele 
v podstatě ujalo jednotné označení iudex. (Znamená „soudce“, správnější 
je ale překládat je jako „správce“.)

Rozdělení říše do čtyř velkých administrativních celků bylo zavedeno 
nepochybně rozumným, ale v praxi se nakonec neprosadivším záměrem 
císaře Diocletiana, jenž chtěl po hluboké krizi vládního systému říše, kterou 
znamenalo období vojenských císařů (235 – 270 n. l.), zabránit uchvacování 
panovnické moci a ustavičným občanským válkám, jež s tím byly spojeny. 
Tyto války decimovaly obyvatelstvo, ruinovaly hospodářství, nedovolovaly 
řešit vnitřní problémy státu a oslabovaly jeho vnější bezpečnost.

Častému střídání a vzájemným bojům císařů chtěl Diocletianus, obecně 
známý zejména jako poslední velký pronásledovatel křesťanů v římské říši, 

20

Personifikace diecézí 
italské praefektury. 
Zdůrazněno je bohat-
ství, které tato území 
říši přinášejí 
(Zdroj: Notittia 
dignitatum)



zabránit zavedením nástupnického systému, označovaného jako tetrarchie, 
vláda čtyř. Ustavení většího počtu spoluvládců mělo přitom vést také ke 
zlepšení organizace obrany proti barbarům – proto císařům určil za sídla 
města, z nichž bylo blíže k ustavičně ohrožovaným hranicím – dnešní 
Trevír, Milán, Sirmium (Sremska Mitrovica) a Nikomédii v Malé Asii 
(nedaleko Byzantia, budoucí Konstantinopole), kde se usídlil sám. Rovněž 
hospodářské a sociální problémy, dědictví dlouhého období bojů o trůn, 
nemohl v nesmírně rozsáhlé římské říši účinně řešit a odstraňovat pouze 
jediný panovník.

Umělecké vyjádření Diocletianova záměru, porfyrové sousoší tetrarchů, 
které je dnes možno zhlédnout v Benátkách, mělo symbolizovat pevnou jed-
notu spoluvládců a jejich vzájemnou sympatii. Nejenom v oslovování císařů, 

21

Symboly provincie 
Egypta 
(Zdroj: Notittia 
dignitatum)



22

Sochařský portrét císaře Galliena (253 – 268), za něhož (i když prakticky bez jeho osobní viny) 
došlo k vyvrcholení tzv. všeobecné krize římského impéria



jak jsme už výše podotkli, ale i v pojetí zákonů, které byly vyhlašovány jako 
dílo a vůle všech spoluvládců, ačkoli mnohdy platily jenom v obvodu moci 
jednoho z nich, žilo toto přání úporně dál až do posledních dnů římského 
impéria jako celku. Ještě Diocletianus sám se však dožil rozpadu svého 
nástupnického systému, jenž skončil v nových občanských válkách.

Diocletianův model střídání vládců se do jisté míry podobal zásadám, 
za nichž po senátem zvoleném císaři Nervovi (96 –98 n. l.) nastupovali 
panovníci dynastie tzv. adoptivních císařů, mezi nimiž nacházíme jedny 
z největších osobností římských dějin vůbec: Traiana, Hadriana, Antonina 
Pia i filozofa na trůně, Marka Aurelia. Zde ovšem volil vládnoucí císař jen 
jednoho příštího nástupce, jehož přijal za svého adoptivního syna, zatímco 
podle principů Diocletianovy tetrarchie si měli dva vyšší vládcové s hod-
ností augustus vybrat dva svoje podřízené – caesary, kteří by vládli společně 
s nimi, a kvůli upevnění vzájemných svazků je rovněž adoptovat. Každý 
caesar samostatně vládl ve svěřené části říše, kde měl i svého praefekta 
praetoria, ale měl se podřizovat zákonům vydávaným augusty. Buď po 
dvaceti letech nebo v době, kdy by se augustové již cítili unaveni, měli oba 
dva naráz odstoupit, na jejich místo se automaticky měli posunout caesa-
rové, zatímco odstupující služebně starší vládcové byli povinni jmenovat 
nové caesary. Osobní ctižádosti, rodinná pouta, neochota být nejprve „jen“ 
caesarem apod. tento systém pohřbily. Zůstalo z něho však rozdělení říše 
na čtyři praefektury a také vysoké úřední postavení čtyř praefektů praetoria.

Velmi charakteristickým rysem pozdně antického vývoje bylo rozdělení 
společnosti do více či méně uzavřených stavů. Možnost sociální mobility 
se vytrácela, každý občan říše měl postupem času určeno své dědičné 
místo, k němuž se vázaly rozličné povinnosti vůči státu.

Nejvyšším společenských stavem říše byli senatores. Římský senát 
jakožto státní rada, nejdůležitější a nejváženější politické grémium re-
publikánského Říma, v době císařství ve svém významu velmi poklesl. 
Za dominátu již neeexistovalo rozdělení provincií na císařské a senátní, 
charakteristické pro předchozí etapu vývoje císařství, principát, a symbo-
lizující alespoň formální dělbu vlády nad říší mezi císaři a tímto orgánem. 
Senát nyní pod předsednictvím praefekta Urbis Romae sloužil většinou 
jako instituce určená k publikování císařských zákonů, pronášely se tu 
oslavné řeči na císaře i jiné osobnosti, význačné buďto svými činy, anebo 
císařovou přízní, schvaloval těmto osobnostem sochy a navrhoval věnovat 

23



sochy císařům. Hodil se, bylo-li potřeba prohlásit někoho panovníkovi 
nepohodlného za veřejného nepřítele. Úkolem senátu byla též volba úřed-
níků, pečujících zejména o pořádání her pro obyvatelstvo města Říma 
(quaestores, praetores, consules suffecti ), nositelů funkcí, jejichž potřebnost 
pro uspokojení římského lidu byla jednou z hlavních příčin dědičnosti 
senátorského postavení. Roku 359 pak ke starému, již z královského období 
Říma pocházejícímu senátu, přibyl na Východě říše stejně privilegovaný 
senát, zasedající v Konstantinopoli. Od r. 440, protože senátorský stav 
do té doby už početně velmi vzrostl a jeho členům bylo dovoleno žít také 
mimo obě hlavní města, bylo skutečné členství v senátu omezeno jen na 
ty, kterým příslušelo nejvyšší hodnostní postavení mezi senátory, vysoké 
státní úředníky, obdařené titulem illustres.

Poradním orgánem císařů doby dominátu někdy více, jindy však méně 
formálně zůstával senát i nadále, ačkoli panovník státní záležitosti probíral 

24

Insignie římského 
městského praefekta. 
Je zde vyobrazen také 
jeho „osobní“ vůz 
(Zdroj: Notitia 
dignitatum)



především s císařskou radou, zvanou consistorium sacrum, skládající se 
z nejvyšších civilních a vojenských úředníků dvora. Teprve v r. 446 – neboť 
mezitím došlo k velkému nárůstu sociální prestiže příslušníků senátor-
ského stavu a jeho členové, illustres, byli z určité části totožní s právě 
úřadujícími nejvýznamnějšími úředníky státu – se požadavek probírat 
předlohy zákonů nejenom v císařské radě, ale i se členy senátu, opět objevil 
v jedné z (východořímských) císařských konstitucí. Pouze formálním 
zůstávalo právo senátu schvalovat císaře. Zato každý člen senátu musel 
být potvrzen panovníkem.

Na rozdíl od pozice senátu jako orgánu nebylo ostatně postavení 
senátorů ani za dominátu (snad s výjimkou doby Diocletianovy vlády) 
zdaleka podružné. Byli to příslušníci nejvyšší – a od přelomu 4. a 5. stol., 
kdy zanikl stav jezdecký (equites) – jediné šlechty říše. Senátorský stav 
požíval různých výsad, chránících jeho členy např. před povinnostmi 
tzv. kuriálů (o nichž pojednáváme níže), před tělesnými a potupnými 
tresty nebo mučením při výsleších (s výjimkou procesů, týkajících se 
urážky císařského majestátu); určeným soudcem pro ně byl ve všech 
občanskoprávních přích a v případě senátorů, trvale bydlících v hlavních 
městech, i v záležitostech trestních, praefectus Říma nebo Konstantinopole, 
pocházející z jejich kruhů. Od doby Constantia II. (337– 361) do r. 382 byli 
všichni senátoři osvobozeni od placení mimořádných daní a od různých 
povinností vůči státu, souhrnně nazývaných sordida munera (doslova 
„špinavé, nečestné, nízké povinnosti“), poté je příslušnost k senátorskému 
stavu od mimořádných daní, a pokud zároveň nebyli vyššími císařskými 
úředníky, ani od vzpomenutých muner již neosvobozovala, a od r. 409 měli 
být těchto daní, dávek a prací pro stát zproštěni pouze příslušníci nejvyšší 
senátorské vrstvy, mající titul illustres a požívající tedy v podstatě výsad 
významných císařských úředníků, nikoli příslušníků senátorské šlechty 
jako takové. Ke zvláštním povinnostem senátorského stavu patřilo placení 
doplňkové daně, zvané follis senatorius nebo gleba, a odvádění poplatku 
aurum oblaticium – zlata, jež měli věnovat zejména při nástupu a každém 
5. výročí vlády určitého císaře. Tyto speciální daně, které senátory zřejmě 
nijak zvlášť nezatěžovaly (gleba např. podle velikosti jejich majetku ročně 
obnášela čtvrtinu, polovinu anebo jednu libru zlata), byly však zrušeny, 
případně vymizely kolem poloviny 5. století.

Senátorská vrstva v sobě zahrnovala nejbohatší a nejvznešenější rodiny 
impéria. Zprávu o ročních příjmech konkrétně italských velkostatkářů 

25



senátorského stavu nám pro počátek 5. stol. přináší řecky píšící historik 
Olympiodóros. Nepočítáme-li cenu neprodané úrody, ponechané pro 
vlastní potřebu, vynášel skutečně rozlehlý velkostatek za rok 40, střední 15, 
menší asi tak 10 kentenariů zlata. Jeden kentenarion je přitom jednotka, 
obnášející 100 římských liber, to je 32,7 kg.

Daně z tak velkých majetků by jistě mohly být pro státní rozpočet velice 
přínosné. Právě ti nejbohatší se však mnohdy dokázali placení daní obratně 
vyhnout anebo s pomocí svých buccellariů, většinou barbarů, kteří jim slou-
žili jako soukromé vojenské družiny, daňové výběrčí městské samosprávy 
i státu samotného prostě zahnat. Římská vláda na Východě i na Západě se 
znova a znova o určitá, někdy i velmi podstatná omezení daňových privilegií 
snažila. Značně zajímavá je v tomto směru novela Valentiniana III. z r. 441. 
Patří k císařským konstitucím, jež se nám dochovaly v nezkrácené podobě 
(ne pouze formou stručných výtahů) a v kterých můžeme najít cenné popisy 
situací a pohnutek, z nichž tyto zákony vznikaly, stížnosti na chování lidí 
i různé další pro historika cenné informace. Valentinianova vláda chtěla 
anulovat veškerá privilegia, týkající se odvodu daní a zrušit všechny výjimky 
z výkonu těch povinností, které lpěly na majetku občana a byly označovány 
jako sordida munera. Zákonodárce se velmi podivoval nad tím, co je vlastně 
urážejícího, nečestného na službách prospěšných obraně a slávě říše (šlo 
např. o dodávání nováčků do vojska, případně platby, které tento odvod 
nahrazovaly, starost o fungování státní pošty, po jejíž dráze se pohybovali 
císařští úředníci a poslové, byly dopravovány naturálie a peníze pro vojen-
ské jednotky nebo administrativu státu, o výstavbu a opravy silnic, údržbu 
hradeb apod.), a vyslovil přesvědčení, že čím vyšší hodnost a větší bohatství 
kdo má, tím horlivěji by měl své povinnosti vůči státu plnit. Adresáti této 
výzvy však měli dost moci a vlivu, aby na ni mohli nedbat.

Jinou otázkou samozřejmě je, zda jejich chování bylo rozumné. Ptal se 
tak například křesťanský presbyter Salvianus z Massilie, dnešní Marseille, 
ve svém vysoce kritickém díle O vládě Boží: A jaké je to, prosím, šílenství 
nebo slepota, věřit, že mohou obstát soukromé majetky, zatímco stát je chudý 
a ožebračen? Státní pokladna římského Západu byla ve 40. letech 5. stol. 
již chudá natolik, že se nedostávalo prostředků na obživu, odění a výzbroj 
armády. Tyto obtíže pocházely zvláště z toho, že velké části západořím-
ského území byly obsazeny nebo popleněny barbary a neplynuly z nich 
žádné, či jenom značně redukované daně. Římští magnáti se přitom zrušení 
svých privilegií rozhodně bránili v době, kdy svým útokem na Itálii hrozili 

26



27

M
ap

ka
 b

ar
ba

rs
ký

ch
 ú

to
ků

 n
a 

úz
em

í ř
ím

sk
é 

ří
še

 v
e 

3.
 s

to
l. 

n.
 l.

 (P
od

le
 p

ub
lik

ac
e 

B
. K

rü
ge

ra
 a

 k
ol

., 
dí

l I
I)

Fr
an

ko
vé

M
ar

ko
m

an
i

Kv
ád

ov
é

Sa
rm

at
i

Gó
ti

Va
nd

al
ov

é
Ka

rp
ov

é
Ge

pi
do

vé
Gó

ti
Ka

rp
ov

é

Gó
to

vé
 2

38

Al
am

an
i

M
ar

ko
m

an
i

Al
am

an
i /

Ju
th

un
go

vé



Vandalové a kdy se začínal kalit vztah římského Západu a Attilovy říše. 
Podobně ostatně reagovali i bohatí a mocní římského Východu, když se 
konstantinopolská vláda snažila daňové výsady odstranit kvůli nutnosti 
platit Hunům vyšší tribut (r. 443).

Přesto se však nedá říci, že by všichni představitelé senátorské aristo-
kracie patřili k oné kategorii, již Valentinianus III. anebo Salvianus kritizují. 
Pozdně římský stát měl v řadách své šlechty i velmi vzdělané, moudré 
a skromné osobnosti. Takové, jako byl např. Q. Aurelius Symmachus, jeden 
z nejvzdělanějších mužů pozdní antiky, který v 80. letech 4. stol., za vlády 
císaře Valentiniana II. a Theodosia Velikého, zastával jako představitel 
nejvyšší šlechty funkci praefekta Urbis Romae. Nositelům tohoto úřadu 
věnoval nedávno předtím císař Gratianus jakýsi luxusní vůz zahraniční, 
zřejmě perské výroby. Symmachus v něm však zdvořile odmítl jezdit, neboť 
si – podle svého sdělení Valentinianovi II. – neuměl představit, že by se 
mezi „svobodnými občany svobodného města“ mohl projíždět pyšně jako 
mytický král Salmóneus z Élidy, který chtěl ve svém voze napodobit Dia.

V každém případě byl pozdně antický senátorský stav vrstvou, která 
napomáhala feudalizaci římského impéria, skupinou, prorážející cestu 
k přeměně antické společnosti ve středověkou, a jeho příslušníci si udrželi 
významné postavení i v sociální struktuře tzv. barbarských germánských 
království, od první poloviny 5. stol. vznikajících na půdě západořímských 
provincií. Na velkostatcích této vrstvy se zvolna vytvářely poměry, podobné 
situaci na středověkých patrimoniích. Změny, ke kterým zde docházelo, 
působily na vývoj v rámci dalších sociálních skupin římského obyvatelstva, 
pro něž byly velkostatky a vůle jejich vlastníků směrodatné. Šlo o otroky, 
kolóny a osoby pod takzvaným patrociniem.

Podmínky otroků se v pozdně antickém světě zlepšovaly. Otroci však 
i nadále zůstávali pouhým objektem práva, nestali se jeho subjektem, což 
znamenalo, že sice mohli např. být předmětem kupní a prodejní nebo 
darovací smlouvy, ale sami žádnou takovou smlouvu uzavřít nesměli, 
neboť jim chybělo právo vlastnit jakýkoli majetek. Podobně jim římské 
zákony původně upřely možnost uzavírat zákonná manželství, takže pán 
mohl manžela, manželku i děti prodat na libovolná různá místa. Nesměli 
hájit svoje zájmy před soudy, právo neposkytovalo žádnou ochranu jejich 
osobám: pokud je někdo cizí zabil či poškodil na zdraví, musel prostě 
jen poskytnout jejich pánovi náhradu škody. Žádný Říman ale od r. 246 
nesměl ani vlastního otroka svévolně zabít a r. 325 zákon zakázal rodiny 

28



otroků rozlučovat. Podstatnou změnou bylo i usazování otroků na půdě, 
bez níž nemohli být prodáni. Takoví nesvobodní si směli část výtěžku 
svého hospodaření ponechat pro vlastní potřebu, pánovi odevzdávali pouze 
dávky a nebyli už tedy zcela závislí na tom, kolik jídla anebo tunik jim 
poskytne. Všichni pozdně antičtí otroci směli mít rovněž peculium – pole, 
dílnu, finanční prostředky atd. – jichž mohli užívat podle vlastního uvážení, 
třebaže podle zákona peculium nadále zůstávalo součástí pánova majetku.

Vliv na zlepšení situace otroků jistě měly určité důvody ryze praktic-
ké – vítězné války jich zpravidla za pozdně antické doby už nedodávaly 
dostatečný počet, takže bylo nákladnější si je pořídit, lépe pracovali, když 
byli za určité dávky usazeni na půdě a měli na výsledcích svého pracovního 
výkonu zájem. Napomáhala tomu však také stoická filozofie, jež otroka 
označila za přítele na nižším stupni, ne tedy za pouhý „mluvící nástroj“, 
nebo křesťanství, které otroky v oblasti kultu postavilo zcela naroveň lidem 
osobně svobodným.

V podstatě opačně než u otroků se vyvíjela situace kolónů. Z původ-
ně svobodných občanů se totiž stávali pouhými polosvobodnými lidmi. 
V počátcích císařství, v dobách po změně letopočtu, byli kolóni nájemci 
velkostatkářské půdy, kteří se ze své svobodné vůle rozhodli pronajmout 
si určitý pozemek a jeho vlastníku odvádět pachtovné. Bezzemci nebo 
malorolníci si ovšem v počátcích nového hospodaření obvykle potřebovali 
vydlužit osivo, nástroje, nářadí, zemědělská zvířata a začínali tak s dluhy 
ještě dřív, než je do nich uvrhla těžká konkurence se zemědělskou velko-
výrobou. Dluhy, zejména v oblasti placení pachtovného, narůstaly a dědily 
se z generace na generaci. Dokud je nesplatil, nesměl kolón z pronajatého 
pozemku odejít, a tak svoboda pohybu i volby způsobu života vzala u za-
dlužených kolónů za své ještě dřív, než zákony císařů dominátu připoutaly 
k pronajaté půdě všechny tyto nájemce bez rozdílu, ať měli dlužné částky 
splaceny nebo ne.

Prvním důvodem tohoto legislativního opatření byla daňová reforma, 
zavedená v 90. letech 3. stol. Diocletianem. Kolóni byli plátci daně z pra-
covní síly, o niž by státní rozpočet přicházel, kdyby půdu volně opouštěli 
a přicházel by i o poplatky z půdy pusté. Ze zákona, který známe z r. 332, 
víme, že se i kolóni už tehdy většinově stali dědičným stavem – tak jako 
senátoři, ale jistě méně atraktivním. A jejich situace se pak horšila nadále. 
Podobně jako otroci nesměli volně disponovat ani svým vlastním majetkem, 
protože vším, co měli, museli ručit za placení pachtovného. S vlastníkem 

29



statku se v občanskoprávních přích nesměli soudit, mohli se ale zato 
s menšími spory a problémy svěřovat jeho soudcovské moudrosti. Když 
uzavřeli sňatek s partnerem, který byl vázán k jinému statku, dělili se pak 
vlastníci nevybíravě o jejich děti. Zákony to sice opakovaně zapovídaly, 
neboť kolóni, hlavně kvůli povinnosti konat vojenskou službu, byli stále 
považování za svobodné lidi, ale praxe se příliš neměnila, až v 1. polovině 
6. stol. byzantský císař Iustinianus I. zjednodušil věc prostě tím, že koló-
nům sňatky mimo hranice jejich statků zakázal. Nejdrastičtějším plodem 
vývoje pozdně antického kolonátu bylo tělesné trestání kolónů, nařizované 
velkostatkáři, a jejich zavírání do soukromých vězení.

Páni, domini, což je titul, pod kterým velcí vlastníci v pozdní antice vůči 
kolónům již běžně vystupovali, chránili ovšem občas svoje zemědělce 
také před loupeživými útoky barbarů, během nichž se mohli skrýt za 
opevněními velkostatku, sloužícího jim jako útočiště, a využít bojových 
kvalit buccellariů statkáře. Někdy je chránili i před státními výběrčími 
daní a těmi, kteří měli na starosti shromažďování nováčků pro římskou 
armádu. Stát se tak s mocnými vlastníky dostával do konfliktu i v této 
oblasti, nejenom v otázkách privilegií.

Barbarské vpády a daňové zatížení poddaných římské říše podporovaly 
také vznik instituce patrocinia, poněkud zvláštní ochrany, kterou mocněj-
ší lidé poskytovali jednotlivcům, někdy i celým vesnicím anebo malým 
městům.

Zákony vydané pro Východ říše hovoří hlavně o patrociniu, poskyto-
vaném státními vojenskými i civilními úředníky. Hlavně vojenští velitelé 
bývali často vyhledávanými patrony. Takový velitel ubytoval ve vesnici, 
která ho o ochranu požádala, vojáky. V novějších dobách to býval trest, ale 
v období pozdní antiky je vesničané rádi přijali, důstojníku za jeho ochranu 
zaplatili, a pak již s důvěrou očekávali příchod výběrčích daní, které vojáci 
zahnali, hájíce přitom svoje dobré bydlo. Věc samozřejmě přišla k soudu, 
ale daňoví i správní úředníci se jenom marně namáhali, protože velitel 
uplatnil námitku zvanou praescriptio fori, zásadu, která v tomto případě 
znamenala, že záležitost, v níž jsou zapleteni vojáci, musí být předložena 
vojenskému soudu. A soudcem byl právě velitel, patrocinium poskytující.

Pokud lidé, kterým se lépe vyplatilo dávat poplatky „za ochranu“ než 
odvádět daně, nemohli platit v penězích či v naturáliích, odevzdávali patro-
novi svůj pozemek, který pak mohli obdělávat už jenom jako nájemci bez 
vlastnického práva, na patronovi nyní ještě podstatně závislejší.

30



Dochované západořímské zákony o patrociniu mlčí; zřejmě zde hrála 
roli sociální prestiž a obrovská ekonomická moc senátorských rodin, jež 
tady v roli patronů vystupovaly. Zato nemlčí katolický kněz Salvianus, který 
v patrociniu spatřoval jedno z největších zel, které, jak správně poznal, 
zbavuje chudé svobody.

Salvianus nebyl ekonom ani sociolog, dovedl se však bystře a soucitně 
rozhlížet okolo sebe. Byl také jedním z těch pozdně antických autorů, kteří 
se nedívali na barbary, s nimiž se impérium dostávalo do styku a s jejichž 
způsobem života porovnával mravy a jednání římských křesťanů, pouze 
s despektem. Barbaři byli totiž v jeho době buď pohany, nebo ariány, 
zatímco oficiální víra impéria byla katolická. Salvianus, který šel ve stopách 
Augustinova a Orosiova učení o hříchu a trestu, měl tedy důvod stavět etiku 
barbarů do protikladu s morálkou mnohdy nekřesťansky se chovajících 
Římanů, stěžujících si na pohromy, které v jedenáctém a dvanáctém století 
od založení města Říma postihovaly římský stát.

Je jasné, že Salvianus neměl pravdu úplně ve všem, co na životě a správě 
římského impéria kritizoval. Nás, současníky 21. století, by asi zarazil jeho 
odpor k divadelním představením – on v nich však viděl především součást 
někdejších svátků k uctění římských pohanských bohů. Zvláštní bylo též 
jeho stanovisko k Vandalům, Germánům, jejichž jméno se v 18. stol. stalo 
symbolem dravého ničení. Viděl v nich Boží trest, který postihl západo-
římskou severní Afriku, do které vpadli r. 429, a mravní vzor pro rozmařilé 
obyvatelstvo, zejména to, které žilo v největším a nejslavnějším městě této 
oblasti, Karthagu. Vždyť Vandalové podle něho nejen že nezačali navštěvo-
vat místní „erotické podniky“ nebo napodobovat mužskou prostituci a trans
vestitismus, které zde tenkrát kvetly, ale nevěstince zrušili, a prodavačky 
lásky dokonce řádně provdali. Podle Salvianova hlediska barbaři, a vůbec 
všechna neštěstí doby velkého stěhování národů, přicházeli za jediným úče-
lem: aby napravili římské křesťany. Oni a jejich osud, nikoli nová a bojovná 
etnika barbarů, jsou středem Salvianova myšlenkového a citového světa, 
tím víc, čím přednosti barbarů silněji vyzvedává. Nepřeje cizincům, aby 
jeho stát ovládli, chce pouze přispět k tomu, aby se v něm snesitelněji žilo 
a aby Romanitas a Christianitas, jak jsou spojovány od dob církevního otce 
Eusebia a císaře Constantina I., reprezentovaly nejenom spojení římského 
státu a církve, ale i naplnění pravé podstaty křesťanství v římském světě.

Kněz Salvianus se ovšem nepozastavuje jen nad poměry osob žijících 
pod patrociniem, ale nad neutěšeným osudem pozdně římských chudých 

31



obecně. Sociální péče státu se vztahovala jen na obyvatele dvou hlavních 
měst – Říma v západořímské a Konstantinopole ve východořímské oblasti. 
O nemajetné obyvatele ostatních městských sídel měly pečovat jejich 
samosprávy, ale o malé venkovské rolníky se nestaral nikdo. O tom, že 
rolníci, kteří zásobovali města potravinami, sami nejednou strádali hladem, 
svědčí jedno z kázání konstantinopolského patriarchy z přelomu 4. a 5. stol. 
Ióanna Chrýsostoma (Hom. In Matth. 61, 3), které kritizuje i nemilosrdné 
vymáhání dávek od nájemců velkostatkářské půdy, vyžadovaných bez ohle-
du na jejich momentální hospodářskou situaci. Nebohatým zemědělcům 
se v římské říši na sklonku antiky nejspíš nežilo příliš dobře, ať již zůstali 
osobně svobodní, nebo hledali východisko ze své životní situace v polo-
svobodě kolónů či osob pod patrociniem. A dokonce i hlasy instituce tak 
vážené, jako byla od doby vlády Constantina Velikého křesťanská církev, 
bohužel zůstávaly nevyslyšeny.

Pozdně římský stát nebyl ostatně místem příliš příznivým ani pro ře-
meslníky. Jejich profesní sdružení, nazývaná collegia, byla v průběhu 
4. a 5. stol. n. l. přeměněna v dědičné korporace, z nichž prakticky nebylo 
úniku. Syn pekaře musel převzít provoz dílny svého otce, manžela pekařovy 
dcery čekala stejná povinnost. Sňatky mezi příslušníky dvou různých ko-
légií i mezi těmito tzv. collegiati a ostatními činily potíže. Všichni collegiati 
museli přednostně, zdarma anebo skoro bezplatně, plnit své úkoly vůči 
státu – např. zásobovat Řím obilím, chlebem, vínem, vepřovým masem atd. 
Mladí muži, kteří odjeli studovat do různých proslavených škol – v Římě, 
Athénách, Konstantinopoli, Berytu (dnešní Bejrút) apod. – se po dosažení 
20 let věku museli vrátit k povinnostem svého collegia.

Nelze si ovšem zas představovat, že pozdně antický římský stát byl nějak 
programově zlý a ztrpčoval svým obyvatelům život jenom pro potěšení byro-
kracie. Příčina donucování občanů k plnění různých úkolů, souvisejících se 
životem státu, byla velice hluboká a v oné době i v podstatě neodstranitelná. 
„Modernost“, jíž na nás římský stát mnohdy působí, fungování státního 
aparátu, práva, vojenství, kultury, to všechno vyžadovalo více prostředků, 
než byli běžní daňoví poplatníci schopni odvést, aniž by svoji hospodářskou 
činnost a své majetky vážně ohrozili. A zase ne proto, že by snad římský 
stát byl obzvláště vyděračský, ale z toho důvodu, že v zásadě primitivní 
zemědělství a řemeslo byly požadavky takřka moderního státu příliš zatí-
ženy. Je třeba si uvědomit, že všechny „zázraky“ starověkých civilizací byly 
něčím vykoupeny: dobyvačnými válkami, ždímáním cizího podrobeného 

32



obyvatelstva, chudobou a nucenou pracovní povinností rolníků v Egyptě 
nebo v Mezopotámii, nedobrovolnými příspěvky od členů námořního 
spolku, využívanými pro rozkvět a pro výstavbu Athén… V dobách, kdy se 
římská říše stala jednotným státem s jediným občanstvím (k jeho udělení 
všem svobodným obyvatelům impéria došlo r. 212 n. l.), v časech, kdy 
už nebylo oblastí, z kterých by bylo možno brát nadměrné prostředky, 
aniž by se tím oslaboval stát jako celek, nezbývalo, než vedle daní a dávek 
vyžadovat od občanů ještě služby. Staroorientální státy takto budovaly 
své závlahové systémy, chrámy a pyramidy, římský stát se snažil udržet 
úroveň antické civilizace a proti stále sílícím útokům barbarů koneckonců 
i svoji prostou existenci.

To vše se samozřejmě odrazilo i na postavení vyšších vrstev městského 
obyvatelstva, tzv. kuriálů.

Města byla základními stavebními kameny antického světa, adminis-
trativními, náboženskými, výrobními, vzdělávacími a kulturními centry. 
Z pramenů o nich víme mnohem více než o venkově, kde sice žila většina 
obyvatel římské říše, přesto však život zde po dlouhou dobu nebyl vý-
vojově určující. Zhruba do konce 2. století n. l. se správa římských měst 
v podstatě sjednotila. Jejími představiteli byli decuriones neboli curiales, 
jak je budeme dále nazývat, protože termín curiales na sklonku antiky 
převládl. Městské rady antických měst byly orgány samosprávy. Pečovaly 
o přestupkové soudnictví, městské finance, obhospodařovaly a pronajímaly 
půdu v katastru města a měly na starosti i další městský majetek, staraly se 
o výstavbu a provoz veřejných budov, místní školství a veřejné hry, obživu 
chudých příslušníků obce, reprezentovaly město směrem navenek, např. 
vůči císaři. Členy byli vždy bohatší občané, protože jejich činnost byla 
spojena i s nemalými vlastními výdaji.

V době, kdy římská říše prožívala časy svého největšího hospodářského 
rozmachu, bylo členství v městských radách velkou ctí a jejich jednotliví 
představitelé se překonávali ve snaze zanechat po sobě ve městě památku, 
např. v podobě nového sloupořadí, lázní, divadla atd. Od 3. stol. n. l., 
v kterém začíná všeobecná krize římské říše, těchto aktivit ovšem ubývá 
a ekonomické i společenské postavení nejvyšší vrstvy ve městech se horší.

Příčin tohoto stavu bylo několik a lze je opět rozdělit na ty, které před-
stavuje nevhodná politika římského státu, a ty, jež se skrývaly v závažných 
vývojových procesech, probíhajících mimo lidskou vůli a vědomí. Převahu 
venkovské, rustikální civilizace nad městskou v pozdní antice, kdy se 

33



venkov stal dějištěm zásadních trendů ekonomického vývoje namísto 
města, nikdo nepřipravoval, nebyla cílem vědomých politických opatření, 
přece však probíhala a antiku pozvolna měnila ve středověk.

Velmi obtížným úkolem kuriálů doby dominátu byla zodpovědnost za 
výběr daní a za daňové nedoplatky z půdy, ležící v městském teritoriu. To, 
co se nevybralo, museli všichni představitelé městské samosprávy doplatit 
z vlastního, ať už se státem požadovaná suma neshromáždila proto, že 
nájemci městských pozemků byli příliš chudí, aby mohli zaplatit, nebo 
dost mocní, aby městem pověřené daňové výběrčí (susceptores, exactores 
civitatis) vyhnali. Ba docházelo i k tomu, že císař určité nájemce od povin-
nosti platit městu osvobodil, ale od obce byly přesto dál vyžadovány daně 
za celý, úměrně tomu nezmenšený katastr.

Státní úředníci, např. správci provincií, rádi pořádali pro lid ve svém 
sídelním městě hry, protože jim to přinášelo popularitu. K tomu, aby na ně 
přispěli anebo je i zaplatili docela, však opět leckdy nutili kuriály. Starostí 
kuriálů bylo, aby fungovalo zásobování města anebo městské lázně, ale 
i státní pošta, procházející jejich správním územím, aby zůstaly v pořádku 
hradby města apod. A výsad bylo málo. Dokonce i tělesné trestání kuriá
lů se prosadilo – pokud zpronevěřili veřejné peníze, mohli být bičováni 
olověnými důtkami.

Kdysi sebevědomá a hospodářsky silná skupina obyvatelstva říše ztráce-
la lesk a chudla. O funkce v městské samosprávě přestal být zájem, naopak, 
žádoucí bylo těmto povinnostem uniknout. Proto stát v průběhu 4. stol. 
členy městských rad k jejich údělu dědičně připoutal. Osoby, vázané ke 
kurii, byly vyháněny ze státních úřadů, z armády, vyhledávány na venkově 
a vraceny zpět do svých měst. V 1. polovině 5. stol. jim byl zakázán vstup 
mezi klérus, leda by veškerý svůj majetek přiřkli městu. Zákon císaře Va-
lentiniana III. (425 – 455) přitom ironicky poznamenává, že ten, kdo si vyvolí 
duchovní poslání, jistě na majetku nikterak nelpí. Z kuriálů se za dominátu 
stal další uzavřený stav římské říše. Zpravidla pouze nejbohatší z nich, ti, 
kteří postupně dokázali splnit všechny své povinnosti vůči městu, se mohli 
dostat do senátorského stavu. Finanční zodpovědnost čím dál víc padala 
na chudší členy kurií a ti nejméně majetní někdy přicházeli o všecko. Za 
císaře Valentiniana III. byla hodnota majetku, který opravňoval (a vlastně 
odsuzoval) občana k funkci kuriála, snížena na sumu 300 zlatých solidů, 
přesto se ale kuriálů nedostávalo.

34



Hlavní příčiny, které způsobovaly úpadek měst a městského obyva-
telstva, však spočívaly ve změnách, probíhajících na venkově, ve vývoji 
velkostatků, který z nich činil hospodářsky tehdejší době mnohem při-
způsobenější a úspěšnější konkurenty středních statků městských. Ven-
kovská latifundia se ekonomicky do sebe uzavírala, měla své řemeslníky, 
vyrábějící vše, co nebylo třeba obstarat dálkovým obchodem s luxusním 
zbožím, takže nepotřebovala běžné specializované řemeslo měst. Města, 
symboly antického života, slábla v konkurenci s těmito reprezentanty 
nastupujícího středověkého životního stylu. Neuvážená politika krizi 
měst sice prohlubovala, ale ani ozdravná opatření císařů, jako byli např. 
Iulianus, řečený Apostata (361– 363), Valentinianus I. (365 – 378) nebo 
Maiorianus (457– 461), ji nedokázala zastavit. A když se barbaři naučili 
dobývat antická městská opevnění, stala se města také oblíbeným cílem 
jejich kořistnických tažení.

Mnohokrát jsme již v tomto textu narazili na otázky daňové politiky 
pozdně římské říše. Systém placení daní byl pečlivě propracovaný, ale měl 
vážné chyby, jež z výběru daní činily nástroj nespokojenosti a nesprave-
dlnosti, před kterou někteří občané impéria prchali k barbarům, někteří 
rozmnožovali řady loupežníků, zvaných latrones, a mnozí, žijící v Gallii nebo 
Hispánii, vstupovali mezi povstalce, kteří si říkali bagaudi.

Základem daňového systému říše, jak vznikl v době císaře Diocletiana, 
byla zemědělská daň, tzv. annona, které se podle toho, že byla vyměřo-
vána na základě rozlohy půdy, kde se fiskální jednotkou postupem času 
stalo různě v rozličných částech říše stanovené iugum, počtu pracovníků, 
kteří ji obdělávali, a počtu kusů dobytka ve vlastnictví statku, říkalo také 
iugatio-capitatio (caput = hlava). Kámen úrazu tohoto způsobu vyměřo-
vání daní spočíval v tom, že ten, kdo mohl obdělávat velké rozlohy půdy 
s racionálním počtem otroků nebo kdo na nich usazoval kolóny, platící 
capitatio za sebe, byl ve skutečnosti daněmi zatížen mnohem méně, než 
rolník, obhospodařující malou výměru půdy, ale mající početnou rodinu. 
Manželka totiž představovala půl daňové jednotky zvané capitatio, syn od 
15 let celou, dcera půl takové jednotky, a to v některých provinciích už 
od 12 let. Teprve ve věku 65 let byl Říman od daní osvobozen.

Daň z řemeslnické činnosti, kterou okolo r. 314 zavedl Constantinus I. 
(auri lustralis collatio), byla daní živnostenskou, placenou v penězích 
(nikoli v naturáliích jako většina daně zemědělské). Pro římský státní 

35



rozpočet měla v porovnání s daní zemědělců mnohem menší význam, ale 
poplatníky byla pokládána za velmi tíživou povinnost; ke konci 5. stol. byla 
východořímským císařem Anastasiem zrušena. Speciální daně platili, jak už 
bylo řečeno, do poloviny 5. stol. také příslušníci senátorského stavu a císař 
Valentinianus III. zavedl v době velké finanční nouze západořímského státu 
(konkrétně koncem r. 444 nebo počátkem r. 445) novou daň, placenou 
z koupě a prodeje napůl kupujícím i prodávajícím a dohromady obnášející 
1/24 z každého jednou stranou vydaného a druhou zase získaného solidu.

Daň z hlavy, zvaná capitatio plebeia nebo capitatio urbana, jež měla 
zpoplatňovat i chudší městské obyvatelstvo, jiné typy daní neodvádějící, 
byla vybírána jen čas od času a podle oxfordského badatele A. H. M. Jonese 
ve většině období dominátu spíše vyžadována nebyla.

Kromě pravidelných daní se mohly vybírat i daně mimořádné (extra-
ordinaria, superindicta), určené na zvláštní výdaje, města byla vysávána 
poplatkem, zvaným aurum coronarium, a spočívajícím v povinně dobrovol-
ném odvádění zlatých věnců, dávaných císařům při různých slavnostních 
příležitostech, kterými nemusela být jenom vojenská vítězství nebo např. 
svatby císařových dcer, ale i každé kulaté výročí jeho vlády.

K nespravedlnostem, které spočívaly už v samotném systému stanovová-
ní daní, přistupovalo již vzpomenuté zvýhodňování části vlastníků různými 
privilegii, jež spolu s jejich neochotou odvádět jakékoli daně způsobovalo 
situaci, kdy stejné nebo zvětšující se daňové břemeno spočívalo na bedrech 
stále menšího počtu většinou chudších poplatníků, lidí, neschopných stát-
ním výběrčím daní po delší dobu účinně vzdorovat a profitovat pak z odpou-
štění daňových nedoplatků, k němuž představitelé římské vlády poměrně 
často sahali. Salvianus podává svědectví o tom, že velcí vlastníci nepře-
nášeli tuto výhodu, poskytovanou státem, na své pachtýře, ačkoli záměr 
vlády s tím počítal. Bezprostřední závislý výrobce si od břemene poplatků 
a dávek zpravidla zkrátka neoddechl, i když si od nich díky opatření vlády 
odpočal bohatší rentiér. Právě poplatníci nejméně potřební si vzhledem 
ke svému vlivu také obvykle promíjení daňových nedoplatků vynucovali, 
ačkoli pozdně antický stát daně zoufale potřeboval především kvůli obra-
ně proti sílícím útokům barbarů, na udržování a posilování svého vojska.

Armáda, která měla říši bránit, se rovněž do jisté míry měnila ve stav. 
Synové vojáků měli nastoupit na místa svých otců, celé skupiny obyvatel 
(kolóni, kuriálové, collegiati) byly z dobrovolné služby ve vojsku vylouče-
ny. Od doby císařů Valentiniana I. a Valenta nesměli římští občané nosit 

36



zbraně. Oproti časům, kdy slovo „Říman“ bylo vlastně jakýmsi synonymem 
bojovníka, kdy postavení vojáka zakládalo nárok na politická práva, se 
změnilo mnoho. Známý republikánský politik Gaius Marius zavedl na konci 
2. stol. př. n. l. žoldnéřskou občanskou armádu. Ve 4. a 5. stol. n. l. šlo již 
většinou o žoldnéřské vojsko, složené z barbarů. Ti měli říši bránit proti 
dalším barbarským bojovníkům a pravda je, že totéž dosti dlouho a zdařile 
činili. Bez barbarů by se pozdně římská říše prostě už barbarům neubránila.

V r. 440, když germánští Vandalové napadli Sicílii a očekával se také 
jejich útok na Itálii, centrum říše, Valentinianus III. právo Římanů nosit 
zbraně opět obnovil. Bylo to ale pozdní a zoufalé opatření. Již v dobách, 
které v dochované části svého díla popsal nejlepší pozdně antický historik 
Ammianus Marcellinus (šlo o léta 353 až 378), se římští občané vojen-
ské službě vyhýbali, i za cenu toho, že si usekávali prsty. Také zákony 
4. a 5. stol. se takovými případy anebo zbíháním z armády často zabývají.

Nejpřirozenějším rezervoárem vojáků občanského původu byl venkov. 
Podle autora pozdně římského teoretického spisu o vojenství P. Vegetia 
Renata se odsud dali získat vojáci zdatnější, zvyklejší na námahu a život 
pod širým nebem než muži, kteří se narodili a bydleli ve městech. Odvody 
probíhaly podle majetkového cenzu: na určitou rozlohu půdy připadal jeden 
nováček, kterého musel vlastník či skupina vlastníků státu dodat. Armáda 
brance v dobách zvýšeného a vrcholícího barbarského nebezpečí nutně 
potřebovala, ale zemědělství impéria se v téže době potýkalo s velikým 
a prakticky dodnes v literatuře uspokojivě nevysvětleným nedostatkem 
pracovníků. Všude v říši, i v nesmírně úrodném Egyptě, se nacházely 
rozlohy půdy, ležící ladem. Velkostatkáři se odvodu svých kolónů bránili 
a pro stát také nebylo rozhodování snadné, protože s opuštěnou půdou 
klesaly jeho příjmy v naturáliích i ve zlatě. Jedno z řešení bylo nalezeno 
v tzv. adaeraci rekrutů, kdy vlastníci půdy místo mužů odváděli státu 
peníze. Za tyto prostředky se pak ze dvou zel – oslabování armády, nebo 
snižování produkce zemědělství – volilo třetí a do řad vojska byli najímáni 
barbaři. Jejich podíl na obraně říše byl tak významný, že se dostávali i do 
funkcí nejvyšších velitelů. Žádný z těchto vojevůdců římský stát vlastně 
nezradil; zato mu někteří – např. Frank Arbogast (magister militum v letech 
asi 388 – 394), Polovandal a Poloříman Stilicho (394 – 408) anebo napůl Gót 
a napolovic Svéb Ricimer (456 – 472) neoficiálně, ale fakticky vládli.

Ve službách římského impéria bylo využíváno barbarů různých ka-
tegorií. Skupiny válečníků i jednotlivci byli najímáni za žold, aby byli 

37



organizačně začleněni do římské armády a podléhali jejím velitelům. Někte-
ří ze zajatých barbarů, eventuálně i dobrovolníci, byli usazováni na římské 
půdě, obdělávali ji a konali vojenskou službu jako laeti anebo dediticii, 
platící daně, jiní coby zpočátku od daní osvobození gentiles (posléze ovšem 
též do daňového systému říše začlenění). Jako foederati byly označovány 
celé kmeny nebo součásti kmenů vedené v bojích vlastními náčelníky či 
králi a poskytující vojenskou pomoc na základě jakési mezinárodní smlouvy 
a tzv. foederátního platu. Prvními barbary, kteří prokazatelně získali statut 
foederátů, byli za císařů Gratiana a Theodosia I. Vizigóti a smíšená skupina 
Ostrogótů, Hunů a Alanů, a to v letech 380–382. Velké armády foederátů 
(především Vizigótové nebo Ostrogóti od r. 455) sehrály v dějinách im-
péria dvojakou roli. Byly obránci, ovšem také nebezpečím; pokud nebyly 
spokojeny s postojem římské vlády ke svým požadavkům a potřebám, braly 
si samy a plenily římská území.

Západořímská říše musela hájit hranici o hodně delší než římský Vý-
chod. Armáda a její velitelé tu byli důležitějším činitelem. Základní reformy 
císařů dominátu, které se týkaly vojska, byly sice na Západě i na Východě 
stejné, ale v rámci vrchního velení armádě se poměry v západořímském 
státě vyvíjely jinak.

Na Východě se utvořil systém dvou, podle dobové potřeby i většího 
počtu velitelství ústředních (magistri militum praesentales), která však 
neměla vyšší pravomoci, než velitelství oblastní – až na výjimky, vyvolané 
v život vojensko-politickou situací – reprezentovaná třemi obvody, v jejichž 
čele stáli magister militum per Orientem, per Illyricum a per Thracias. Na 
Západě vznikl mezi magistri militum praesentales, kteří tu bývali zpravidla 
dva, a oblastním velitelem v Gallské praefektuře (magister militum per 
Gallias), vedle něhož, ovšem jen občas, bývali jmenování i další regionální 
velitelé s titulem magister militum, vztah nadřízenosti a podřízenosti. 
Z praesentales se zde na konci 4. a na počátku 5. stol. dostal do popředí 
velitel pěchoty (magister peditum), z něhož se stal nejvyšší velitel zápa-
dořímské armády jako celku. Od doby vojevůdce Constantia, pozdějšího 
císaře Constantia III. (vládl společně s císařem Honoriem r. 421), byl 
s vrchním velitelstvím spojován vysoký, Constantinem Velikým zavedený 
titul patricius, udělovaný doživotně, který ze západořímských vrchních 
velitelů učinil vlastně oficiální zástupce císařů a občas také velice úspěšné 
konkurenty jejich moci. Císařská moc na Západě v 5. stol. velmi upadla.

38



Nejbližšími podřízenými magistrů militum byli comites rei militaris, 
velící obvykle určité diecézi anebo podle vojenské situace utvořenému 
důležitému úseku obrany (např. comes Africae podle Notitia dignitatum 
velel diecézi Africa, comes Orientis měl na starosti vojenské záležitosti 
diecéze Oriens, ale existoval kupř. i comes litoris Saxonici per Britannias 
pro obranu části západogallského pobřeží a jihovýchodního pobřeží diecéze 
Britanniae, vedle nějž úřadoval také comes Britanniarum, mající na starosti 
obranu ostatního území uvedené diecéze, apod.); tituly comites mohly být 
přímým podřízeným magistrů militum udělovány i pro jednotlivá konkrétní 
válečná tažení. Duces řídili zpravidla obranu některých, zejména okrajových 
provincií, nebo veleli delším pohraničním úsekům. Legiím, majícím v době 
pozdní antiky průměrně již jen okolo tisíce mužů, veleli obyčejně důstojníci 
s titulem praefectus legionis nebo tribunus, jednotlivým větším jednotkám 
loďstva praefecti classis.

39

Vyobrazení části štítů 
se znaky vojenských 
jednotek, podléhajících 
vrchnímu velení generá-
la, který má v prameni 
Notitia dignitatum titul 
magister peditum prae-
sentalis; z této hodnosti 
se na Západě římského 
impéria vyvinula funkce 
vrchního velitele říšské 
armády



Dominát většinou praktikoval důsledné oddělení vojenských a civilních 
pravomocí, a to nejenom v centrální správě anebo na úrovni praefektur, ale 
i v provinciích. Výjimkou byla zpočátku jen moc magistra officiorum, který 
však nikdy nevelel legiím, pouze určitým oddílům gardového vojska, jež se 
postupem času (v důsledku toho, jak císařové přestávali být aktivními vůdci 
armády) stávaly spíše jen přehlídkovými jednotkami. Jedním z důvodů 
tohoto oddělení bylo barbarské nebezpečí, které od 3. století n. l. činilo 
z obrany říše úkol mnohem složitější než dříve, a navíc se i hospodářské 
nebo daňové problémy jednotlivých území zvětšovaly. Druhým důvodem 
byla obava císařů z příliš mocné konkurence. Tu si však postupem času 
především na Západě v úřadu magistrů utriusque militiae a patriciů stejně 
vytvořili.

Na druhé straně nebyla ovšem za dominátu civilní a vojenská služba for-
málně vlastně rozlišována. Také vyšší civilní úředníci – s výjimkou praefekta 
urbis Romae, jenž chodil v tradičním občanském oděvu starých Římanů, 
tóze – nosili uniformu a důstojnickou šerpu a jejich úřady byly označovány 
jako militia. Zákony občas historikovi vůbec nedovolují rozpoznat, jde-li 
v nich o správní nebo vojenské činitele, neboť přívlastek militia armata, 
který nám umožňuje s jistotou říci, že zákon míní vojáky, v nedůsledné 
řeči poklasického římského práva často chybí.

O důležitosti vojenství v době vrcholícího velkého stěhování národů 
v žádném případě jistě nelze pochybovat. Více než 50 let od smrti císaře 
Theodosia Velikého (zemřel v lednu r. 395) však na Západě ani na Východě 
říše nevládl císař, který by vojska své poloviny impéria vedl do boje osobně. 
Dominát sice zavedl absolutní a za posvátnou považovanou císařskou 
moc, ale čas od času v něm docházelo ke značné degradaci vladařského 
postavení tím, že je dědičným právem mohly získat osoby méně schopné, 
ba i docela malé děti. Nejvyšší moc se tím obracela ve svůj opak – stínové 
vladaře, které neuznávali jejich vlivní úředníci a vojenští velitelé a samo-
zřejmě ani barbarský svět, zvyklý v té době ještě převážně na spojení vlády 
a skutečné osobní autority.

Poddaní impéria nebyli už v této době středem ani cílem jeho existen-
ce, jako bývali kdysi římští občané. Většina z nich byla utiskována politicky 
i hospodářsky, neprivilegované obyvatele říše, zvané humiliores, tedy osoby 
chápané jako nižší a jaksi druhořadé, bylo možno tělesně trestat a potupně 
popravovat podobně jako otroky. Většina z nich si však kupodivu přece jen 
dokázala uchovat jakési římské vlastenectví, hrdost na civilizaci, kterou 

40



antika vybudovala, a v naprosté většině dávali svému státu přednost před 
panstvím barbarů.

Římská říše období pozdní antiky s honosným císařským ceremoniálem 
a svou nezměněnou ideou světovlády trpěla ustavičným nedostatkem 
prostředků ve státním rozpočtu, který nestačil už ani na potřeby obrany. Na 
jedné straně tu rostla privilegia vysokých úředníků a vojenských velitelů, 
na druhé sílil donucovací systém a omezování svobody těch, kteří se k výsa-
dám nedostali a museli státu, zápasícímu s nouzí o zemědělce, řemeslníky, 
kuriály i vojáky, často nedobrovolně sloužit. Pohádkové bohatství předních 
velkostatkářů senátorského stavu kontrastovalo s chudobou mnohdy 
hladovějících malých rolníků. Potravin pro slušnou obživu všech se sice 
nedostávalo, ale ploch opuštěné půdy stále přibývalo. Opory antické spo-
lečnosti, města, těžce zápolily s novou ekonomickou situací a hospodářské 
těžiště říše se z městských teritorií přesouvalo na venkov. Na cestách bylo 
nebezpečno kvůli lupičům, nespokojení obyvatelé Gallie a Hispánie se or-
ganizovali v hnutí bagaudů, získávajících násilím kořist i půdu a schopných 
postavit se na úspěšný odpor pravidelné římské armádě.

V těchto poměrech působily dvě významné dějinotvorné síly: křesťan-
ská církev a barbarská etnika doby velkého stěhování národů, které 
ve 4. a 5. stol. vrcholilo.

41



ROMANITAS  
ET CHRISTIANITAS

3.–5. století přineslo ve vztahu římského státu a křesťanů nejednu převrat-
nou změnu. Kolem r. 250 poprvé začalo celoříšské pronásledování křesťanů, 
vyvolané ediktem císaře Traiana Decia, počátkem 4. stol. vyvrcholila per-
zekuce křesťanské církve proslulými edikty císaře Diocletiana. Nedlouho 
poté, za Constantina I. zvaného Veliký, bylo však křesťanství (r. 313) neje-
nom povoleno, ale stále víc potom panovníkem upřednostňováno. Ke konci 
4. stol. zakázal císař Theodosius Veliký staré polyteistické obřady a křesťan-
ství se stalo jediným náboženstvím, které občané říše měli vyznávat. Církev 
a její kněží od křesťanských císařů obdrželi různá významná privilegia v ob-
lasti majetkové, vojenské, ve sféře občanských povinností i v soudnictví.

Smíření římského státu s křesťanskou církví bylo doprovázeno i opač-
ným procesem – smiřováním se církve s římskou říší. Hlavními ideology 
tohoto procesu byli Eusebios z Kaisareie a Aurelius Augustinus. Říše se 
měla stát zárukou dodržování spravedlnosti, věrnosti evangeliu i garan-
tem rozšiřování víry a získat tím své místo v dějinách, kterým křesťané při-
kládali mnohem větší význam než historii bitev a diplomacie – v dějinách 
spásy. Podle Eusebia směřoval dějinný vývoj od Abrahama ke Kristu a od 
něj ke Constantinovi, jehož považoval za neporazitelného vladaře. Euse-
bios a Constantin I. jsou představiteli jakéhosi vrcholu srozumění mezi 
církví a světskými římskými vládci.

Toto srozumění však stěží mohlo existovat trvale. Panovníci leckdy 
neplnili etické požadavky víry, ctižádostiví představitelé církve s nimi 
soupeřili o mocenský primát, třebaže podle jednoho z dopisů biskupa 
Lupa z Troyes Sidoniu Apollinariovi, biskupu z Clermontu (5. stol.), jsou 
světské hodnosti vanitas, prázdné a marné pocty, o něž není třeba usilovat.

V praxi možnost primátu duchovní moci poprvé asi vyzkoušel biskup 
Ambrosius – tedy sv. Ambrož z Mediolana (Milánu), který se ovšem 
i v teoretické rovině nekompromisně snažil vymezit hranice císařovy 
moci vůči církvi a kněžím. Ambrosius nejen že na žádost ariánského 

42



43

Sochařský portrét pronásledovatele 
křesťanů císaře Traiana Decia 
(249 – 251)

Mincovní portréty pronásledovatelů Valeriana (253 – 260) a Diocletiana (284 – 305)



císaře Valentiniana  II. odmítl vydat 
ariánům jednu z milánských bazilik 
(a světská moc skutečně ustoupila), 
ale i v přítomnosti přísně ortodoxního 
císaře Theodosia I. odepřel sloužit mši 
tak dlouho, dokud panovník neučiní 
pokání za skutek, jehož se z prchli-
vosti dopustil. V Thessalonice, dnešní 
Soluni, bylo na počátku 90. let 4. stol. 
na jeho rozkaz pobito na 7 tisíc lidí, 
diváků cirku, za to, že zde byl předtím 
rozvášněným davem usmrcen císařův 
magister militum, jenž se pokoušel 
zatknout oblíbeného, z homosexuality 
podezřelého závodníka. Císař se přání 
významného biskupa a učitele církve 
podrobil. Na konci 5. stol., již na území 
ostrogótského státu v Itálii, zformulo-
val pak papež Gelasius svoji proslulou 
teorii dvou mocí, nazvaných auctoritas 
sacrata pontificum a regalis potestas; 
prvá z nich, duchovní, měla přitom mít 
nad světskou převahu.

Císařům a králům zase nechyběla 
snaha o opak, o ovládnutí katolické círk-
ve či jiných křesťanských církví z jejich 
pozice světských vladařů. Pozorujeme 
ji už u císaře Constantina I.; vrcholu, 
co se doby stěhování národů týká, do-
stupuje pak v ariánských barbarských 
germánských státech a v katolickém 
státě Franků.

Čtvrté a páté století jsou křesťan-
ským věkem římského impéria. 
Všichni legitimní císařové po Constanti-
novi byli až na jedinou výjimku – Iuliana 
Apostatu (361– 363) – křesťanského, 

44

Milánský biskup sv. Ambrož  
(mozaika asi z doby po r. 400, Milán)



buďto ortodoxního nebo ariánského náboženství. Vládli říši, v níž křesťan-
ství už v průběhu 2. a první poloviny 3. stol. proniklo až do pohraničních 
oblastí na Dunaji a na Rýně, ale kde všichni obyvatelé nebyli křesťany ještě 
ani v době, kdy říše západořímská jako jednotný a samostatný politický 
útvar zanikla.

Staré polyteistické náboženství se houževnatě udržovalo ve dvou velmi 
odlišných prostředích: mezi prostým obyvatelstvem na venkově a v kruzích 
vznešené senátorské aristokracie. Mnoho římských vzdělanců pozdně 
antického období bylo sice stoupenci novoplatónismu, antického nábo-
ženskofilozofického systému, který měl s představami o svárlivém, moci 
i rozkoší chtivém světě bohů, postupně vytvořenými řeckou a římskou 
literaturou a uměním, málo společného. Přesto však řada vysoce eru-
dovaných představitelů nejvznešenějších římských kruhů na staletých 
náboženských zvycích předků, na přinášení obětí a konání věšteb, velmi 
lpěla. Tito lidé, jako byl kupř. již jmenovaný císař Iulianus, Vettius Ago
rius Praetextatus (asi 310 – 384), Virius Nicomachus Flavianus (334 – 394), 
Q. Aurelius Symmachus (asi 340 – 402), historik Zósimos, jehož dílo „Nová 
historie“ vzniklo okolo r. 500, i jiné osobnosti starořímského ražení si 
totiž s polyteistickým římským náboženstvím spojovaly rozkvět římské 
moci, s křesťanskou dobou naopak úpadek impéria. Dodržování starých 
kultů a rituálů pro ně představovalo záruku dalšího blaha a trvání státu.

Spor mezi „starořímany“ a křesťany se vyhrotil událostmi r. 410, kdy 
vizigótský král Alarich – poprvé od r. 390 anebo 387 př. Kr. – dobyl Říma, 
jenž byl v uvažování polyteistů i ctitelů Kristových posvátným, nedotknu-
telným středem světa. Ohlasem tohoto sporu byla stejně tak Zósimova 
„Nová historie“, jako Augustinovo dílo „O Boží obci“, „Sedm knih dějin 
proti pohanům“ autora Paula Orosia anebo Salvianův spis „O vládě Boží“. 
Svatý Hieronymus (Jeroným), žijící tehdy v Betlémě, sděluje dojmy z této 
události v několika ze svých dopisů a prozrazuje v nich pocit, že římský 
svět hyne. Pohané sváděli zkázu impéria na křesťany, křesťané na pohany 
nebo na hříchy souvěrců; jak těm, tak oněm ovšem na uchování římského 
státu záleželo.

S barbary doby stěhování národů se spojovala neštěstí římské říše, 
s jejich spojeneckými službami a závazky vůči impériu ovšem i jeho naděje. 
Soužití s nimi se stávalo denní dobrovolnou i nedobrovolnou skutečností 
života obyvatel římského státu. Romanitas, pojem, zahrnující římskou 
civilizaci nebo alespoň to, co z ní v pozdně antické době ještě zůstávalo, 

45



ale i Christianitas, křesťanství, jak je pomáhala zformovat také římská 
společnost, se v míru i ve válce postupně stávaly dědictvím barbarů.

Evropa, jak již bylo řečeno v úvodu, představuje kontinent, jehož myšlení 
bylo a je ovlivňováno syntézou výdobytků antické civilizace a křesťan-
ství, jež ovšem byla zpracována, obohacena i pokřivena barbary. Proces, 
v němž tyto tři prvky definitivně splynuly, byl velmi složitý a probíhal na 
pozadí drsných a krvavých historických událostí. Pro křesťanskou víru byla 
doba přechodu mezi antikou a středověkem těžkou zkouškou, v níž byly 
její principy a podstata vážně ohroženy. Na druhé straně byl však tento čas 
i velkou příležitostí pro náboženství, které přicházelo s všelidským pojetím 
etiky, s myšlenkou, že je jen jedno dobro a zlo a jedna spravedlnost, která 
platí pro všechny, s požadavky míru a ochrany bezbranných. Otázkám, 
jaký byl barbarský svět, jenž měl přijmout křesťanské ideály, a jaký postoj 
k nim ti jeho příslušníci, kteří se stali křesťany, vlastně zaujali, aby svým 
pojetím nezanedbatelně ovlivnili i část dalšího evropského vývoje, budou 
věnovány následující kapitoly.

46

Germánští ariáni na území římské říše (silným šrafováním); dále vyznačeny obvody 
katolických patriarchátů (podle knihy H. Opitze)

Burgundi

Sv
éb

ov
é

Vi
zi-

Vandalové

-g
ót

i

Ostrogóti



PORTRÉT HUNŮ

Představování vybraných etnik doby velkého stěhování národů začneme 
s Huny, s jejichž příchodem do Evropy nastává jeho vrcholné období. 
Množství barbarů bylo jejich tlakem vrženo proti hranicím římského 
impéria, což mělo pro změny v celkovém toku evropských i světových dějin 
jistě nemalý význam, stejně tak jako existence hunské říše, kmenového 
svazu, který panoval řadě barbarských etnik a velmi podstatně zasáhl také 
do historie východní i západní části římského státu.

Poměrně exotická historie Hunů lákala mnohé, ale málokdy byla podá-
vána bez předsudků. Díla F. Altheima, O. Maenchen-Helfena anebo třeba 
I. Bóny se snaží přinášet objektivní pohled na historickou úlohu těchto 
nomádů, které proslavila zejména evropská Attilova říše. Kdo se ale chce 
seznámit s Huny opravdu zblízka a bezprostředně, neměl by opomenout 
čínské prameny o historii jejich asijských předků a též prostudovat a srov-
nat s nimi především dílo východořímského spisovatele Priska z Pania.

Všichni, kteří se Huny vážně zabývají, narazí v rámci jejich evropských 
dějin na velkou nesrovnalost mezi líčením vzpomenutého historika Priska 
(5. stol.) a velmi ceněného dějepisce 4. stol. Ammiana Marcellina, jehož 
„Dějiny“ byly do češtiny poprvé přeloženy J. Češkou v r. 1975, podruhé 
r. 2002. Ammianus líčí Huny jako barbary velmi nízké kulturní úrovně, 
kteří nemají náboženství, neznají rozdíl mezi čestným a nečestným, žijí 
primitivním způsobem života a nemají stálou a pevnou vládu. Priskos jako 
by popisoval úplně jiný národ, s vyspělou mytologií, náboženstvím, téměř 
absolutistickým králem a dosti silně diferencovanou společností, jemnými 
společenskými pravidly, Huny bavící se hrdinskými písněmi i zpěvy a tanci 
krásných dívek, mající velkou úctu ke svým mrtvým.

Najít vysvětlení tohoto rozdílu je ovšem snazší, než by se mohlo zdát. 
Ammianus Marcelinus, jehož dílo končí rokem 378, zachytil Huny v čase 
stěhování, neusedlosti. Podává obraz lidí bez vlasti a pevných sídel, tou-
lajících se kolem Dunaje na svých obytných vozech. A zřejmě také znal 

47



jenom menší skupiny Hunů, odštěpené od jádra jejich kmenového svazu. 
Priskos navštívil hlavní sídlo Attilovy říše na konci 40. let 5. stol., v čase, 
kdy Hunové byli na vrcholu své moci, kdy jejich říše sahala od Kavkazu až 
po část horního Podunají a kdy mohli rozvinout všechny své dobré tradice 
a schopnosti.

A o tradicích můžeme mluvit právem. Neboť jejich významnými předky 
byly vyspělé kmeny Střední Asie, pro něž zde užíváme jména Siung-nu, 
které je českou transkripcí současné standardní čínské výslovnosti; písem-
ná podoba tohoto jména se totiž nejdřív objevila v čínských pramenech. 
S evropskými Huny je jako první spojil francouzský učenec Joseph de 
Guignes (1721–1800), který tuto domněnku vyslovil v roce 1758. Od té 
doby se o problematice souvislosti mezi asijskými a evropskými Huny 
stále diskutuje a existují badatelé, kteří jsou o určitém stupni kontinuity 
mezi nimi přesvědčeni, stejně tak jako jejich odpůrci.

Je logické přijmout, že po dlouhém čase, jenž uplynul od jejich odchodu 
ze Střední Asie, by se ve druhé polovině 4. století na pravém břehu Donu 
jako Hunové (Únnoi, Chúnoi, Hunni či Chuni z antických pramenů) jen 

48

Mapka státu asijských Siung-nu v době jeho největšího územního rozmachu



stěží mohli objevit Siung-nuové se svou zcela původní kulturou a nesmíšeni 
s různými jinými etniky, s nimiž se při svém putování setkali. I tak se ovšem 
mezi evropskými Huny a Siung-nuy dají nalézt význačné podobnosti, nejen 
srovnáním líčení evropských Hunů u antického historika 5. století Priska 
z Pania a Siung-nuů v čínských pramenech, ale i pomocí archeologie. Ne 
všechny přitom můžeme vysvětlit jen jako podobnosti charakteristické pro 
nomádský způsob života, a je tedy třeba jistou míru kontinuity připustit. 
Lze počítat s přítomností takřečeného tradičního jádra Siung-nuů v pro-
středí Hunů, kteří přišli do Evropy. Máme tím na mysli nositele určité 
cílevědomě uchovávané nepsané paměti a tradic Siung-nuů, kmenů, jež 
vybudovaly první velkou kočovnickou říši v dějinách světa a podrobily si 
mnohá etnika střední a východní Asie i Sibiře. S touto říši, v níž se mísily 
prvky rodové a mnohem vyspělejší správy, dlouho a těžce zápolili vládcové 
mocné čínské říše doby dynastie Chan (206 př. n. l. až 220 n l.), císařského 
domu, jehož tlaku ovšem asijští Hunové, jak předky evropských Hunů pro 
zjednodušení také snad můžeme nazývat, později podlehli. Zakladatelem 
asijské hunské državy byl v roce 209 př. n. l. král (šan-jü) Mo-tu. Mapka na 
straně 48 ukazuje přibližnou rozlohu, jíž dosáhla v době své největší slávy.

Hospodářství Siung-nuů bylo v době existence jejich říše nomádské, 
chovali velká stáda koní, velbloudy, ovce i hovězí dobytek. Se svými stády 
putovali na krytých vozech mezi letními a zimními kočovišti, přičemž jim 
dobře sloužily plstěné jurty a zdraví i sílu dodával proslulý kumys – zkva-
šené kobylí mléko, smíšené s koňskou krví. Nomádský způsob života byl 
na většině území, které ovládali, hospodářsky nejvýhodnější. Pokud však 
mohli, např. v oblastech řek Orchonu a Selengy nebo na jihovýchodě Střed-
ní Asie, věnovali se Siung-nu i zemědělství a znali budování závlahových 
systémů. Stejně tak měli také stálá obydlí – domy dovedně postavené ze 
dřeva tzv. tesařskou technikou (bez použití hřebíků), jejichž podobu známe 
hlavně ze slavného pohřebiště jejich králů a velmožů v horách Nojon-úl 
(asi 100 km severně od mongolského Ulánbátaru), kde byly vystavěny pod 
mohylami mrtvých, aby v nich mohli dále žít ve svém posmrtném životě.

V těchto obydlích – ať už patřila živým či zemřelým – visívaly na stěnách 
barevně vyšívané koberce s rostlinnými motivy, výjevy ze života zvířat i lidí 
a také z mytologie. Uveďme kupř. scénu s orlím gryfem (pták Noh), který 
útočí na prchajícího jelena. Nízké stolky, u nichž se sedávalo na zemi, 
byly zdobeny dřevořezbami a na podešvích domácích bot, které při sezení 
se zkříženýma nohama bylo vidět, se opět nacházelo barevné vyšívání. 

49



Bohatší asijští Hunové často nosili hedvábné oděvy, na jejich stolech stálo 
čínské nádobí, zdobené barevným lakem, před žárem slunce je chránily 
slunečníky a jejich ženy a početné družky nosily dlouhé copy v ozdobných 
hedvábných návlecích. Čína platila království kmenů Siung-nu daně mj. ve 
zlatu, hedvábí a papírové vatě, kterou se hedvábné oděvy podšívaly na zimu, 
kdy ve stepích obývaných kmeny Siung-nu obvykle silně mrzlo a hustě 
padal sníh. Ze stálých sídel je zatím nejlépe prozkoumáno dobře opevněné 
sídliště na lokalitě Ivolga nedaleko Ulan-Ude v Burjatsku, jež přináší řadu 
dokladů o zemědělství jeho obyvatel, kteří pěstovali např. pšenici, rýži, 
ječmen, dále o usedlém chovu dobytka, rybolovu nebo metalurgii železa 
a bronzu, v níž Siung-nuové vynikali. Doložena je specializovaná výroba 
zbraní, nástrojů, šperků apod. V odborné literatuře se o tomto sídlišti 
hovoří jako o městě.

50

Nálezy z hunských 
královských a velmož-
ských hrobek na úpatí 
severomongolského 
pohoří Nojon-úl:

1) orlí gryf napadá 
prchajícího jelena

2) zápas dvou 
mytických zvířat



Na značně vysoké úrovni však nebyla jen materiální kultura předků 
evropských Hunů. Za mnoha scénami na vyšívaných kobercích, stejně 
tak jako na prolamovaných kovových destičkách, stojí rozvinuté představy 
mytologické a náboženské. Siung-nu znali písmo, jejich rozvíjející se stát 
byl řízen dobře vybudovanou úřední hierarchií, rozdělenou na dvě stejné 
skupiny úředníků, z nichž jedna spravovala východ a druhá západ jejich 
rozlehlých držav, na dvoře králů byly vedeny účetní knihy, existoval 
zvláštní slavnostní ceremoniál i propracované obyčejové právo a symbol 
čínské dualistické filozofie jin-jang si s sebou stěhující se Hunové přinesli 
až do Evropy. Najdeme jej v prameni zvaném Notitia dignitatum na štítě 
jedné z hunských jednotek v západořímských službách.

Důležitou náplní života byla však u asijských i evropských Hunů válka 
a významnou ideologií myšlenka panství nad cizími národy. Uctívali čtyři 

51

3) copy manželek a družek, 
vkládané do hrobů jejich mužů 
v Nojon-úl. Na jiných pohřebištích 
Siung-nuů (například Derestujská 
nekropole a lokalita Carám na území 
Ruské federace při mongolské hrani-
ci) nacházáme i skutečné lidské oběti.

4) stříbrná tepaná destička, 
zobrazující jaka v krajině stojícího 
na vrcholcích zřejmě posvátných hor 
pod Stromem života, který je častým 
motivem umění asijských Hunů.



světové strany, do nichž se měla rozšiřovat jejich moc. Rádi si svoji hmot-
nou úroveň vylepšovali válečnou kořistí a povinnými poplatky za mír, které 
jim odváděli jejich ohrožení sousedé. V historii rozpadající se rodové spo-
lečnosti i raných států není však takovýto postoj žádnou výjimkou, ba zcela 
naopak spíše pravidlem, jak ještě poznáme i u germánských společenství.

Domácí rozbroje, rozpad kmenového svazu (roku 53 př. n. l. se jeho 
jižní větev dobrovolně poddala Číně a postupně na její území odcházelo 
i nemálo příslušníků severních Siung-nuů), nepřízeň počasí a epidemie, 
útoky Číny, výpady jižních Siung-nuů, kmenů Sien-pi i boje s některými 
dalšími etniky, to vše vedlo k pozvolnému úpadku a zániku říše Siung-nuů. 
Část příslušníků severních kmenů přitom ustupovala na sever a západ. 
Prošli tisíce kilometrů pásmem euroasijských stepí, kdy o jejich osudech 
víme jen velmi málo. Mísili se tu s různými etniky, takže k hranicím Evropy 
dorazil etnicky i antropologicky pestrý celek, jehož jméno (a nejen ono) 
však ukazuje na vedoucí pozici někdejších asijských Hunů.

Ammianus Marcellinus, současník vpádu Hunů do Evropy, okolo r. 390 
tvrdil, že Hunové byli ze starých písemných památek známi jen povrchně 
a jinému současníku, řecky píšícímu a pouze ve zlomcích dochovanému 
historiku Eunapiovi z maloasijských Sard se o jejich minulosti, jak píše, 
nepodařilo zjistit nic spolehlivého. Které prameny o Hunech před jejich 
invazí do Evropy měl konkrétně na mysli Ammianus, nevíme. Mnoho už 
toho bylo napsáno o věrohodnosti či nevěrohodnosti údajů, považovaných 
za zmínky o Hunech severovýchodně od Azovského moře a východně od 
Donu, objevujících se u dvou antických geografů 2. století n. l.: Dionýsia 
Periégéta, jehož dílo Periégésis tés oikúmenés (Popis obydleného světa) 
vzniklo kolem r. 124, a Klaudia Ptolemaia (asi 100–170 n. l.), proslulého 
geografa, astronoma a matematika z egyptské Alexandrie, jehož Geógrafiké 

52

Štít, který nese symbol čínské filozofie jin-jang a byl 
užíván jednotkou Hunů, bojující v římských službách  
(z Notitia dignitatum)



hyfégésis (vlastně návod, jak sestrojit mapu světa) nemůžeme přesněji 
datovat. Kmeny Únnoi (u Periégéta) a Chúnoi (u Ptolemaia) tato díla 
lokalizují východně od Donu a severně od pohoří Kavkazu.

Celá věc je ovšem značně problematická – např. původní podoba názvu 
etnika v práci Dionýsia Periégéta mohla znít jinak než Únnoi, slovo, které se 
do textu mohlo dostat později, při jeho opisování – a vyjasnit by tuto otázku 
snad dokázaly jen další archeologické výzkumy v jihoruských stepích. 
Kupříkladu E. A. Thompson, který místo Únnoi preferoval čtení Uitioi, 
považoval možnost, že by Hunové už od 2. stol. sídlili v takové blízkosti 
antického světa, za nepravděpodobnou – v tom případě by o nich očekával 
více písemných zpráv. Na druhé straně je však známo, že antičtí spisovatelé 
často nově přistěhovalá etnika označovali starými názvy – např. Gótové jsou 
ještě v 5. stol. stále nazýváni Skythy, v tomto případě asi skutečně proto, 
že v Černomoří žili v oblasti bývalých sídel těchto kočovníků. Jinak je, 
jak naznačuje užívání pojmu Skythové např. u Paula Orosia, ovšem třeba 
dávat pozor na to, kdy je ho ještě stále používáno jako etnonymu a kdy 
byl jakýmsi označením pro pravé či hrubé barbarství. V případě častého 
Priskova označení Hunů jako Skythů půjde spíš o případ první: Skythy tento 

53

Zlatá prolamovaná destička, zachycující Sarmata na lovu  
(Sarmati ovládali černomořské stepi od 2. stol. př. n. l.)



historik (podle J. B. Buryho, s nímž souhlasí také E. A. Thompson) chápe 
zřejmě jako etnický pojem, širší než výraz Hunové a znamenající kočovníky. 
Zajímavá je i zpráva Paula Orosia, který (počátkem 5. stol.) píše o Hunech, 
kteří přepadli Góty, že předtím byli dlouho uzavřeni nepřístupnými horami 
(gens Hunnorum, diu inaccesis seclusa montibus), jimiž by mohl být myšlen 
Kavkaz – zejména z pohledu zpravodajů, žijících na území východořímské 
říše, jako byl např. sv. Jeroným, jenž popisuje ničivý vpád Hunů přes 
Kavkaz, k němuž došlo r. 395. Ani Priskos se (alespoň podle zachovaných 
fragmentů jeho díla nebo podle toho, co z něho najdeme u historika Jordana 
či Ióanna z Antiochie) asi o původních asijských sídlech Hunů a o tom, kdy 
přibližně se ocitli za Donem, mnoho nedoslechl. Věnujme se však nyní již 
událostem, které prameny dokumentují spolehlivěji.

Po překročení Donu kolem r. 375 si Hunové podrobili nejprve část 
sarmatských Alanů, zatímco jiná část před nimi ustoupila na západ. Řada 
těchto ustoupivších obyvatel černomořských stepí skončila později svou 
pouť až v severní Africe. Někteří z nich byli ovšem Římany usazeni na 
západě Gallie, na území zvaném Aremorica (mezi dnešní Bretaní a Nor-
mandií), aby pomáhali při obraně západořímského území. Alanské jednotky 
a velitele najdeme dále také ve východořímských službách.

Poté ležela Hunům v cestě tzv. Ermanarichova říše, kmenový svaz, 
ovládaný Východními Góty, Greuthungy, známějšími pod jménem Os-
trogótové. Tento útvar vznikl kolem poloviny 4. stol. a podle historika 
Jordana si podrobil mnoho kmenů od Černomoří až do Pobaltí. Za východní 
hranici říše je moderními badateli považován Kavkaz, někdy dokonce 
i Ural. Podle Jordanova podání byla tato říše v kontaktu rovněž se Slovany, 
Venety. Z gótského prostředí se k nim snad mohly dostat výrazy, jako je 
tryzna či strava. Nepevný celek se za útoků Hunů, posílených již o Alany, 
rozpadl a jeho panující složka, Ostrogóti, se z větší části ocitli v hunském 
poddanství. Jejich podrobení však nebylo jednorázové a jejich poddanství 
nenabylo hned z počátku tuhých forem.

Zatímco Hunové zápolili s Ostrogóty, Západní Gótové neboli Tervingové 
a pozdější Vizigóti, jak je budeme nadále zpravidla označovat, stačili (tře-
baže nikoli bez boje) před náporem nových stěhujících se kmenů ustoupit. 
Menší část z nich se zachránila v dnešní Transylvánii, odkud vypudili 
Sarmaty, většina ale pod vedením předáků Alaviva a Fritigerna požádala 
císaře Valenta, vládnoucího ve východní části impéria, o možnost usídlit 
se za římským limitem. Ten jim r. 376 povolil přechod přes hraniční řeku 

54



Dunaj a usídlení v Thrácké diecézi, a to v naději, že v nich získá významné 
posílení pro svou brannou moc. V první fázi svého pobytu měli dostávat 
obživu od římského státu, později se živit hlavně z Římany přidělené půdy. 
O jejich dalších vztazích k římským hostitelům, které se nevyvíjely tak, 
jak se předpokládalo, pojednáme však v pasáži, věnované tomuto etniku 
speciálně.

Malému germánskému kmeni Taifalů, tradičnímu spojenci Gótů proti 
Římanům, Vandalům a Gepidům, nyní však vizigótským ústupem vytla-
čenému ze sídel u řeky Oltu, se moci Hunů též podařilo uniknout. Část se 
jich pokusila násilím překročit římskou hranici a jako poražení byli pak 
usídleni v Itálii. Jiná část tohoto kmene se na římskou půdu (v 80. letech 
4. stol.) dostala legálně spolu se Západními Góty náčelníka Athanaricha.

55

Rukojeti mečů z hrobů na území  
evropské hunské říše



Z
Á

P
A

D
O

Ř
Í

M
S

K
Á

 
Ř

Í
Š

E

V Ý C H O D O Ř Í M S K Á  Ř Í Š E

1  Vídeň 21-Leopoldau
2  Vídeň 10-Inzersdorf
3  Vídeň 11-Simmering



Hunské, obecně nomádské a některé 
germánské archeologické nálezy 
v Karpatské kotlině  
(podle I. Bóny, 1994)

hunský měděný kotlík

hunský luk

hunský hrot šípu

dvojsečný meč

dýka

udidlo, koňský postroj

sedlo, kování sedla

diadém

germánská štítová puklice

hromadné nálezy solidů

zlaté solidy z doby císařů 
Honoria, Theodosia II., 
Johanna a Valentiniana III.

V Ý C H O D O Ř Í M S K Á  Ř Í Š E



Ostrogótové samozřejmě nebyli jedinými Germány ve svazku hunské 
říše. Ocitli se v něm i Gepidové, Herulové, Rugiové, Skirové, Turcilingové, 
část Markomanů a Kvádů (Svébů), Burgundů a snad i Durynkové. Archeo-
logie dokládá bohaté kontakty s hunskou říší na Moravě i v Čechách. Až 
v sousedství porýnských Germánů se hunská moc ocitla zcela jistě již za 
vlády předchůdců Attily a jeho bratra Bledy, kterými byli Oktar a Roas 
(Roas vládl do r. 434/5). V r. 436 nebo 437 napadli, nikoli bez souhlasu 
a bez prospěchu Západořímanů, Burgundy žijící v okolí dnešního Wormsu 
a způsobili jim katastrofální porážku. V boji s Huny zahynuli téměř všichni 
burgundští muži schopní nosit zbraň i jejich král Gundahar. Událost, 
které antičtí historikové věnují jen stručné zmínky, našla široký ohlas 
ve starogermánském hrdinském básnictví. Germánské kmeny v hunské 
říši měly (až na zhruba čtyřicetiletou výjimku u Ostrogótů) v čele vlastní 
krále, podílely se na hunských výbojích, na kořisti a bohatství, které z nich 
plynuly, i na zisku z daní a dávek podrobeného obyvatelstva. Nejvíce 
stmelil různorodé prostředí hunské říše nejslavnější z jejích panovníků 
Attila (435 – 453), zpočátku vládnoucí se svým bratrem Bledou, zhruba od 
r. 445, kdy jej dal zavraždit, samostatně.

Jeho současníci jej nenazývali bič Boží. Toto označení se poprvé obje-
vuje až v 8. stol. v legendě o biskupu Lupovi z Troyes. V rámci své říše byl 
vynikajícím organizátorem. Z volně, zejména zájmem na válce a kořisti, 
propojeného kmenového svazu začínal pozvolna budovat pevný útvar. 
Historik Priskos v souvislosti s fungováním Attilova království jmenuje 
tzv. logades. Názory na to, kým byli, se u hlavních badatelů o Hunech 
v Evropě liší. O. Maenchen-Helfen v nich vidí pouze představitele vyšších 
vrstev hunské državy. F. Altheim, E. A. Thompson nebo J. Harmatta v nich 
spatřují reprezentanty správy hunské říše.

Můžeme-li soudit podle údajů velmi spolehlivého zpravodaje Priska, 
opíral se Attila o některé z logadů jako o svoje družiníky, jimž přikazoval 
různé úřední úkony, pověřoval je vojenskými a diplomatickými službami 
i jinými úkoly; plnili též funkce členů jeho osobní gardy. Logades římského 
původu, jako byl např. otec císaře Romula Augustula Orestes, bývali 
Attilovými tajemníky. Často bývali logades vypravováni jako vyslanci na 
východořímský konstantinopolský dvůr, kde dostávali rozličné cenné 
dary, takže si takto Attila vlastně své věrné odměňoval i na cizí náklady – 
za dlouhé vlády nebojovného císaře Theodosia II. (408 – 450) se mu to 

58



 

Vážení čtenáři, právě jste dočetli ukázku z knihy Stěhování národů. 

Pokud se Vám ukázka líbila, na našem webu si můžete zakoupit celou knihu. 


