
Pe
te

r 
Za

m
ar

ov
sk

ý M
ýt

us
 n

ek
on

eč
no

K
A

R
O

L
IN

U
M

Pe
te

r 
Za

m
ar

ov
sk

ý 
  M

ýt
us

 n
ek

on
eč

no

Kniha se skládá z esejisticky pojatých kapitol z historie 
a filosofie matematiky a fyziky. Čtenář v ní nalezne 
množství poznatků, úvah i spekulací, které se dotýkají 
tématu nekonečna. Výklad je doplněný řadou citátů, 
které autorovy úvahy potvrzují i zpochybňují, aby tak 
ilustrovaly spletitou cestu poznání.

Na obálce použita reprodukce obrazu Věry Novákové 
Před branami

RNDr. Peter Zamarovský, CSc. (* 1952) vystudoval  
Matematicko-fyzikální fakultu Univerzity Karlovy v Praze.  
Zabýval se vakuovou fyzikou, fyzikou plazmatu a v posledních 
letech se zajímá především o filosofické otázky fyziky 
a matematiky. Od roku 1986 působí na ČVUT, kde na 
elektrotechnické fakultě přednáší výběrový předmět filosofie.

Je předsedou Evropského kulturního klubu, pořádá populární 
přednášky z fyziky, astronomie, kosmologie a filosofie fyziky 
a matematiky. Kromě učebních textů a odborných článků vydal 
knihy Příběh antické filosofie: antická filosofie pro nefilosofy 
(ČVUT Praha 2005), Proč je v noci tma? (AGA, Praha 2011), 
anglicky Why is it dark at night? (AutorHouse, Bloomington 
2013).

Fo
to

 ©
 Ji

ři
na

 Č
er

ní
ko

vá

Mytus_prebal.indd   1Mytus_prebal.indd   1 30.04.2024   12:5430.04.2024   12:54



Mýtus nekonečno

Peter Zamarovský

Recenzovali:

RNDr. Kateřina Trlifajová, Ph.D.

doc. Ing. Karel Malinský, CSc.

Vydala Univerzita Karlova

Nakladatelství Karolinum

Praha 2024

Redakce Václav Hozman

Grafická úprava Zdeněk Ziegler

Sazba DTP Nakladatelství Karolinum

Druhé, nezměněné vydání

© Univerzita Karlova, 2024

Text © Peter Zamarovský, 2024

Preface © Jiří Grygar, 2024

Cover photo © Ondřej Telecký, 2024

Na obálce použita reprodukce obrazu Věry Novákové Před branami

ISBN 978-80-246-5857-5

ISBN 978-80-246-5897-1 (pdf)



Univerzita Karlova

Nakladatelství Karolinum

www.karolinum.cz

ebooks@karolinum.cz





Věnováno památce profesora Petra Vopěnky,
matematika a vizionáře





Obsah

Poděkování  /9

Předmluva Jiřího Grygara  /11

ÚVODEM  /15
O čem a pro koho je tato kniha  /16

1 NEKONEČNO – BR ÁNA K FILOSOFII MATEMATIKY  /18
1.1 Zajatci filosofie včerejška  /18
1.2 Co značí pojem „nekonečno“?  /21
1.3 Pojem „existence“  /22
1.4 Existence čísel  /41

2 PR ANEKONEČNO  /48
2.1 Nekonečno před Řeky  /48
2.2 Řekové a APEIRON  /51
2.3 Nekonečno a Aristotelés  /71
2.4 Archimédés, velmi veliká čísla a nekonečno  /79

3 NEKONEČNO STŘEDOVĚKÉ A RENESANČNÍ  /82
3.1 Sv. Augustin a aktuální nekonečno  /82
3.2 Nekonečno a Tomáš Akvinský  /87
3.3 Znovuotevření nekonečného prostoru  /94

4 R ÁJ NEKONEČNÝCH MNOŽIN  /114
4.1 Prehistorie  /114
4.2 Hrubá síla nekonečna  /122
4.3 Bernard Bolzano, praotec teorie množin   /132
4.4 Cantorův matematický ráj  /138
4.5 Důsledky Cantorovy teorie  /176



5 V YHÁNĚNÍ Z R ÁJE  /187
5.1 Bourání babylónské věže  /188
5.2 Alternativní nekonečno Petra Vopěnky  /201

6 DRUHÁ FRONTA: ZÁPAS O NEKONEČNĚ MALÉ  /233
6.1 Zrod infinitezimálů a infinitezimálního počtu  /234
6.2 Smrt infinitezimálů  /242
6.3 Zmrtvýchvstání infinitezimálů  /245

7 NEKONEČNO, F YZIK A A REÁLNÝ SVĚT  /249
7.1 Nekonečno co do přesnosti  /251
7.2 Nekonečně malé a fyzika  /253
7.3 Nekonečně veliké a fyzika  /254
7.4 Relativita nekonečna?  /263
7.5 Princip skromnosti a princip výlučnosti  /282
7.6 Nekonečno paralelních vesmírů – sci-fi nebo věda?  /283

8 MÝ TUS NEKONEČNO  /288
8.1 Spatřovat neviditelné za viditelným  /288
8.2 Mlčení nekonečna  /293

9 NA KONCI CEST Y  /296
9.1 K čemu jsme v knize dospěli  /296
9.2 Epilog  /299

Literatura  /300
Summary  /311
Краткое резюме  /314
Rejstřík (méně obvyklých) pojmů  /317
Jmenný rejstřík  /320



( 9 )

Poděkování

Za přečtení, poznámky a podněty k textu děkuji těmto kolegům: 
doc. Eduardu Fuchsovi, prof. Jiřímu Podolskému, prof. Petru 
Kulhánkovi, RNDr. Jiřímu Grygarovi, doc. Karlu Malinskému, 
RNDr. Kateřině Trlifajové, PhDr. Marku Matějkovi. Za dílčí rady 
a podněty jsem zavázán také prof. Aleně Vencovské, prof. Len-
ce Karfíkové, doc. Miroslavu Holečkovi, Mgr. Šárce Voráčové, 
Mgr. Lence Vinklerové, Ing. Miroslavu Horkému, PhDr. Jiřímu 
Holbovi, doc. Světislavu Kostičovi, doc. Radku Chlupovi, Bc. Je-
sice Schaft, PhDr. Radimu Kočandrlemu, doc. Karlovi Flossovi, 
doc. Haně Vymazalové, doc. Janu Slavíkovi, PhDr. Věře Klontzo-
vé-Jaklové, doc. Ivanu Štampachovi, prof. Jaroslavu Šestákovi, 
doc. Čeňku Zlatníkovi, RNDr. Janu Kadrnoškovi, Mgr. Michaele 
Škodové a ing. Lucii Augustovičové. Za morální oporu jsem za-
vázán ing. Evě Cieslarové. Docentce Adě Kolmanové-Janouchové 
děkuji za upozornění na práci Arnošta Kolmana o nekonečnu. 
Nakonec děkuji malířce Věře Novákové za poskytnutí obrazu 
Před branami. Ukazuje na cestu matematiky dvacátého století, na 
cestu k branám, za kterými se rozprostírají  stále nekonečnější 
nekonečna.





( 11 )

Předmluva Jiřího Grygara

Autora knihy jsem poznal díky sekci pro vědu a  filosofii Ev-
ropského kulturního klubu zhruba před dvěma desetiletími. 
Od roku 2008 převzal vedení sekce od prof. Miroslava Kutílka. 
Všichni tři společně jsme sdíleli zájem o  širší souvislosti vědy 
a kultury, do níž ovšem věda sama nepochybně patří. 

Před deseti lety se mi dr. Peter Zamarovský při jednom setká-
ní zmínil, že začíná psát knížku o zdánlivě lehké otázce: Proč 
je v noci tma? To mne nadchlo, protože z vlastní popularizač-
ní zkušenosti vím, jak je tato otázka těžká a záludná. Autor mi  
pak dával k náhledu první, druhou i třetí verzi rukopisu, než byl 
sám s textem dostatečně spokojen. Kniha s tímto názvem pak vy- 
šla s mou předmluvou v roce 2011. O dva roky později pak vyšla 
v angličtině.

Na jaře 2015 mi Peter poslal první verzi své další knihy, ten-
tokrát pojednávající o  záhadě nekonečna. Opět mi postupně 
posílal další dosti podstatné změny a úpravy původního ruko-
pisu. Tak jsem se stal svědkem toho, jak je Peter sám k sobě při 
každém sepisování náročný. Teprve loni jsem se dočkal konečné 
varianty textu a po několika odkladech kvůli přemíře vlastních 
závazků jsem se konečně odhodlal do náročného tématu knihy 
ponořit. 

Nevycházel jsem z úžasu nad tím, s jakým nadhledem i smy-
slem pro propojení různých úhlů pohledu na tuto vpravdě me-
tafyzickou záhadu autor toto obtížné téma pojal. Nabízí totiž 
čtenářům osm rozličných perspektiv. Líčí, jak se nekonečnem 
zabývali největší myslitelé starověku, velcí křesťanští teologové 
od sv. Augustina až k sv. Tomáši Akvinskému, ale i heretik Gior-
dano Bruno. V roce 1655 zavedl anglický matematik John Wallis 
pro nekonečno v matematice proslulou ležatou osmičku jako dů-
kaz legitimnosti a vážnosti problému nekonečna pro do té doby 



( 12 )

logicky bezespornou matematiku. Mimochodem, je docela pří-
značné, že většina matematiků se od středověku do současnosti 
odvolává na Boha jako autoritu, která lidstvu matematiku a ne-
konečna darovala.

Když se matematici zmocnili předtím vágního pojmu neko-
nečna pomocí symbolů, pokusili se je vtělit do systému axiomů, 
vět a důkazů. Nekonečnem se během svého působení v Praze 
zabýval i španělský jezuita Rodrigo de Arriaga (1592–1667) a dvě 
století poté také jeho následovník Bernard Bolzano (1781–1848). 
Ten pak inspiroval dalšího skvělého matematika Georga Canto-
ra (1845–1918), jenž se pokusil pomocí teorie množin velikosti 
nekonečen „klasifikovat“ a postavit je na pevný logický základ, 
jak je v matematice obvyklé. Vytvořil „říši nekonečen“, pověstný 
„Cantorův ráj“, kde strávilo množství matematiků svá nejplod-
nější léta. Autor knihy dále brilantně popisuje, jak Cantorova 
snaha narazila na různé paradoxy a spory, a na úsilí matematiků 
tyto spory řešit. Situace dospěla až tak daleko, že někteří mate-
matici nekonečno dokonce z Cantorova „matematického ráje“ 
vyhnali. Peter Zamarovský se v této souvislosti zmiňuje zejmé-
na o originálním přínosu českého matematika Petra Vopěnky 
(1935–2015), jehož památce knihu věnoval. 

Přidanou hodnotou knihy je pohled na  problém zdánlivě 
opačný, tj. na veličiny nekonečně malé. Tam se bizarnosti neko-
nečna projevují snad ještě názorněji, protože „nekonečně malé“ 
nemusíme hledat kdesi v hlubinách vesmíru, ale spíše například 
v ohnisku přesně vybroušeného zrcadla, kde nás však omezují 
podivuhodné zákony kvantové mechaniky. Jak známo, tato ča-
rokrásná část fyziky s neuvěřitelně úspěšnými praktickými apli-
kacemi zavedla již počátkem 20. století klíčový koncept nedě-
litelných kvant energie, hmoty, geometrických rozměrů i času. 
Důsledky kvantové mechaniky jsou ovšem v příkrém rozporu 
s tak často vzývaným zdravým selským rozumem, a i velmistři 
kvantové teorie připouštějí, že jí sami pořádně nerozumějí.

Autorovi se podařilo zpřístupnit soudobé myšlenky o neko-
nečnech velkých i nekonečnech malých dokonce v několika úrov-
ních. Četbu usnadňují četné výtečně vybrané citáty rozličných 
autorit starověku, středověku i novověku, dále krátké přehledy 
každé z osmi hlavních kapitol i shrnující závěr příhodně nazvaný 
„Na konci cesty“.



( 13 )

Kniha může zcela určitě zaujmout jak přírodovědce, mate-
matiky, filosofy a  teology, tak širší čtenářskou obec studentů 
středních a vysokých škol, ale i ostatní čtenáře, kteří se dokáží 
nadchnout pro skutečné záhady, jež dosud nerozluštil žádný de-
tektiv.

Praha, únor 2018
Jiří  Grygar





( 15 )

Úvodem

„Ta osmička se tátovi nepovedla,“ prohlásil jsem, když jsem 
symbol nekonečna uviděl poprvé. Pak jsem se zaradoval: znám 
zaručeně největší číslo, číslo, které ostatní děti neznají! S neko-
nečnem jsem se setkal podruhé, když mi tatínek předváděl svůj 
foťák, měchovou Super Ikontu. Stupnice zaostřování začínala 
právě onou ležatou osmičkou. Očividný důkaz, že si nekoneč-
no táta nevymyslel – podezíral jsem ho, byl spisovatel – a navíc 
důkaz, že je v životě k něčemu dobré. Alespoň při focení. Že by 
si však onen vetchý aparát troufl na nekonečno? A kde je vůbec 
to nekonečno? Musí být hodně daleko, věže svatovítské kated-
rály na obzoru, ba ani Měsíc či hvězdy přeci v nekonečnu neleží. 
(S tím Vítem na Hradě jsem si byl jistý, už jsem tam s tátou byl.) 
A čekalo mne další překvapení: když se na ono nekonečno za-
ostřilo, byl ostrý jak srpek Měsíce, tak i věž katedrály, dokonce 
i domy naproti ulice. Není to nekonečno podvod? Další krize 
přišla v šesté třídě. Matematikář nakreslil na tabuli onu ležatou 
osmičku a strohým hlasem sdělil, že nekonečno číslem není, jen 
jakýmsi symbolem. Otcova autorita i vize největšího čísla se za-
chvěly. Avšak, nejsou snad ostatní čísla také jen symboly? Nic-
méně musel jsem uznat, že pokud by bylo nekonečno číslem, 
muselo by být číslem dost podivným. Nejen, že se k němu nedá 
dopočítat, ale nedá se s ním ani úplně normálně počítat. 

Nekonečno se týká matematiky, může se však týkat i fyziky, 
může se týkat i reálného světa? Je v našem vesmíru opravdu něco 
nekonečně veliké? Je sám vesmír nekonečný? A abych nezapo-
mněl, nekonečný je prý i Bůh. Avšak i pro věřící je Bůh tajem-
stvím a pro mne je tajemstvím dvojnásobným. Přesto ve svém 
vyprávění Pánaboha opominout nemohu. Ať je to už s Jeho exis-
tencí a nekonečností jakékoli, sehrál, v pochopení nekonečna 
překvapivě významnou roli.



( 16 )

Vše, co si představujeme, je konečné. Pravíme-li, že je něco nekonečné, 
chceme tím jen naznačit, že nejsme s to pomyslit si toho konec… že nemáme 
ponětí o té věci, nýbrž jen o své nedostatečnosti.
Užíváme-li slova Bůh, není to proto, že bychom se snažili si ho představit – 
neboť Bůh je nepochopitelný a jeho velikost a moc jsou nepředstavitelné – 
ale proto, abychom se mu klaněli.

Thomas Hobbes, Leviathan 1651, III., 111

O ČEM A PRO KOHO JE TATO KNIHA
Ve své knize líčím tisíciletý příběh lidského ducha, který se po-
kouší představit nepředstavitelné, pochopit nepochopitelné, vy-
mezit nevymezitelné, spočítat nespočitatelné. Příběh nekonečna. 

Jde o kritický, historicko-filosofický pohled do skrytého záku-
lisí matematiky a fyziky, o úvahy a podněty k zamyšlení, a potě-
šilo by mne, kdyby tu a tam i k pobavení. Knihu jsem zamýšlel 
pro širší spektrum zájemců, od zvídavých laiků a studentů, pro 
které je ryze odborná literatura nestravitelná, až po matematiky 
a  fyziky, kteří se zajímají o hlubší zázemí svých věd. Doufám, 
že v ní naleznou něco zajímavého i sami historikové a filosofové 
vědy. Téma jsem pojednal lehčím esejistickým stylem. Pro lepší 
srozumitelnost zjednodušuji, co lze. Doufám, že ne i to, co nelze.2

Nekonečno není samo-zřejmé, nejeví se, alespoň se nejeví 
přímo. Téma nekonečna zabíhá do oblastí, se kterými nemáme 
přímých zkušeností. Branou k nekonečnu se tak stává až filo-
sofie matematiky a  fyziky, vědomá i  ta ležící v hloubi našeho 
nevědomí. V knize se snažím tyto filosofické přístupy vystihnout 
a rozebírám jejich dopad na chápání nekonečna. Pozornost při-
tom věnuji i směrům novým a netradičním, o kterých se popula-
rizační literatura nezmiňuje. (Nejen popularizační, často ani ta 
odborná.) Jsou to ale právě tyto směry, které umožňují uvidět 

1) Hobbes 2009. Thomas Hobbes z Malmesbury (1588–1679) byl anglický filo-
sof, současník Galilea a Newtona.
2) Nemyslím totiž, že by matematický text měl být srozumitelný pouze matema-
tikům, fyzikální fyzikům a filosofický jen hrstce filosofů, jak tomu nezřídka bývá. 
A jak zmínil Stephen Hawking, „každá rovnice snižuje počet čtenářů na polovi-
nu“. Nehodlám tedy laskavého čtenáře matematikou příliš obtěžovat. Matema-
tikům se za to omlouvám.



( 17 )

nekonečno v novém světle, v jiné perspektivě.3 To se týká i kon-
cepcí nedávno zesnulého českého matematika profesora Petra 
Vopěnky, jemuž je má kniha věnována.4 Petra Vopěnky si velmi 
vážím, i když s ním (stejně jako s ostatními) občas polemizuji. 
Jak však lépe oslavit myslitele, než debatou o  jeho názorech? 
Myšlenky, o kterých se nediskutuje, jsou mrtvé.

Kniha sestává z osmi kapitol a ze shrnujícího závěru, který 
tvoří kapitolu devátou. První a osmá kapitola vytvářejí jakýsi 
obecný filosofický rámec. Osu ostatních pak tvoří historie před-
stav o nekonečnu. Od základního textu jsou odlišeny vsuvky: 
rozličné zajímavosti, historické odbočky, jakož i  náročnější 
a  spekulativnější partie. Vyprávění jsem doplnil řadou citátů, 
rozličných bonmotů, které zmiňované názory podporují i zpo-
chybňují, aby tak ilustrovaly spletitou cestu poznání.

Kdybychom nebloudili, nebylo by o čem mluvit.
Tibetské rčení

3) Aktuálnost tématu nekonečna může ilustrovat i probíhající internetová disku- 
se: https://www.researchgate.net/project/A-Revolution-in-Modern-Philosophy 
-of-Mathematics/
4) Vopěnkova filosofie matematiky se zatím nedočkala důkladnější kritické refle-
xe. Ústřední momenty Vopěnkova přístupu k matematice jsem se pokusil roze-
brat v Zamarovský 2015. V této knize pak zejména v kapitole 5.3.



( 18 )

1 Nekonečno –  
brána k filosofii matematiky

V prvé kapitole shrneme základní myšlenky filosofie matematiky 
a fyziky. K jednotlivým filosofickým hlediskům se pak budeme 
průběžně vracet. V osmé kapitole filosofické koncepce týkající se 
nekonečna zrekapitulujeme a doplníme.

Nekonečno je tématem příliš závažným, než abychom ho mohli přenechat 
jen matematikům.

Milan Mráz5

Nekonečno je typickým tématem mezioborovým a přesoboro-
vým. Při jeho studiu budeme překračovat hranice jednotlivých 
oborů a teorií, hranice jednotlivých filosofických pohledů. Právě 
pohyb v onom hraničním pásmu, v zemi nikoho, bývá tím nej-
dobrodružnějším a nejzajímavějším, právě v překračování tradicí 
vymezených hranic spočívá pokrok myšlení i pokrok lidstva.

1.1 ZAJATCI FILOSOFIE VČEREJŠKA
K  čemu nám bude filosofování při úvahách o  nekonečnu? 
A k čemu je vůbec filosofie? Stejně jako většina normálních lidí 
se ani většina matematiků a fyziků o filosofii příliš nezajímá. Fi-
losofie je jakýsi zbytný intelektuální luxus, člověk se bez ní může 
klidně obejít… 

Opravdu? 
Dovolím si s tímto názorem polemizovat: I když se ve svých 

každodenních úvahách neobracíme k nějakému uvědomovanému 
a vymezenému filosofickému systému, vždy vycházíme z nějakých  

5) Mráz 1999: 232. Milan Mráz (1939–2010) byl český filosof, historik filosofie 
a překladatel z řečtiny. Dlouholetý ředitel Filosofického ústavu AV ČR.



( 19 )

základních představ. Týkají se toho, jak věci jsou, jak je poznává-
me, a také způsobu, jak o nich uvažujeme, mluvíme a jak jedná-
me. Týkají se tedy nějaké ontologie, která vystihuje způsoby bytí,6 
a nějaké epistemologie, vystihující způsoby našeho poznávání, 
týkají se i nějaké praxe. Tyto záležitosti nám obvykle připadají tak 
samozřejmé, že je vytěsňujeme do nevědomí. Příslušné odpovědi 
nebereme jako odpovědi v rámci určitého filosofického systému, 
v rámci nějaké teorie čili modelu reality, leč za realitu samotnou, 
za samo-zřejmost, za holá (od našich pohledů oproštěná) fakta, 
nanejvýše pak za záležitost zdravého rozumu. Každý z nás máme 
nějakou vlastní „nefilosofickou filosofii“, filosofii s malým (často 
hodně malým) „f“. Máme ji zasutou v podvědomí či v temnotě 
nevědomí.7 Má proto předsudečný charakter. Není formulová-
na v exaktních pojmech, je intuitivní a vágní. Tuto „filosofii“ si 
vytváříme od dětství a slouží nám k tomu, abychom se ve světě 
orientovali, abychom chápali a zvládali běžné situace. V situa-
cích neběžných nám však nebývá moc platná a může nás svést 
na scestí. Pokud si svá filosofická východiska neuvědomujeme, 
nejsme schopni je vědomě reflektovat, uvažovat o nich, pak ne-
jsme schopni je ani rozvíjet a případně měnit. Stáváme se jejich 
zajatci, zajatci svých předsudků.

… odmítat přemýšlet o filosofii znamená odsuzovat se k uvěznění ve filosofii 
včerejška.

Mary Midgley8

Jak dále uvidíme, mnoho myslitelů přistupovalo (a stále při-
stupuje) k otázce nekonečna, aniž by si jasně nějaké filosofické 

6) Slovo „ontologie“ zavedl Christian Wolf (1679–1754). (Poznámka pro infor-
matiky a jim podobné: V informatice nabyl termín „ontologie“ poněkud posunu-
tého významu.) 
7) Psychologové (zvláště psychoanalytici) dávají přednost termínu „nevědo-
mí“ (uncounciousness). Termín „podvědomí“ (subcounciousness) se považuje 
za vágní, zastaralý a amatérský. Já užívám slovo „podvědomí“, pokud chci dát 
najevo, že mi nejde o exaktní psychologické vyjádření, tedy pokud se chci vyjádřit 
neurčitěji. Někdy se podvědomí ztotožňuje s předvědomím (pre-consciousness), 
mezistupněm mezi vědomím a nevědomím („dočasné nevědomí“).
8) Midgley 1991. Mary Midgley (1919–2018) byla osobitá britská filosofka za-
bývající se filosofií vědy, morální filosofií, právy zvířat, etologií a filosofickými 
problémy evoluce.



( 20 )

pozadí uvědomovalo. Výsledky jejich úvah se pak lišily v závis-
losti na tomto pozadí, na této „skryté filosofii“. Tedy, abychom 
neuvízli na slepé koleji, kdy se budeme pokoušet řešit otázku 
nekonečna prostředky matematiky či fyziky, zatímco na místě by 
bylo podívat se na ni z vyššího hlediska filosofického, musíme 
si onu v zákulisí stojící filosofii uvědomit a jasně ji formulovat. 
Z předsudku musíme udělat vědomý předpoklad. 

Neexistence Filosofie
Hned zpočátku bych chtěl varovat čtenáře ve filosofii nezběhlé-
ho: žádná univerzální, všeobecně přijatelná filosofie neexistuje. 
Odborná (natož pak neodborná) filosofická veřejnost jednot-
ný filosofický pohled nikdy nesdílela, nesdílí a  sdílet nebude. 
(Pakliže k tomu nebude násilím donucena.) Existují jen rozliční 
filosofové, rozličné filosofické školy a směry. Jejich učení se liší 
často v podstatných ohledech. Čas od času se sice objevují snahy 
vybrat onu nejsprávnější, případně jedinou pravou filosofii, Fi-
losofii s velkým „F“. Ve středověku byla u nás brána9 za jedinou 
pravou filosofie aristotelská a Aristotelés byl Filosofem s velkým 
„F“. V nedávných dobách to byl zase marxismus. Nadřazenost 
jednoho filosofického pohledu se dokazovala často jen z „vnitř-
ku“, tj. důkazy kruhem10 a zvnějšku se opírala o světskou moc. 
A tato moc se zase opírala o ideologii zdůvodněnou touto Filo-
sofií (nebo jediným pravým Náboženstvím). Se zánikem světské 
moci pak zaniká i monopol těchto ideologických opor. 

Ano, absolutní kritérium nejlepšího filosofického systému ne-
existuje. Avšak, jak jsem už ukázal, bez filosofického pozadí se 
neobejdeme. Takže nám nezbývá, než vzít odpovědnost na vlast-
ní bedra a zvolit si tu nejsympatičtější filosofii a vsadit na ní, 
uvěřit jí. Neměla by to však být víra slepá, měli bychom stále 
trochu pochybovat, zkoušet i jiné varianty, stále si udržovat nad-
hled a zpětnou vazbu, uvědomovat si, že veškeré naše „pravdy“  

9) „U nás“ – myslím tím Evropu a z části i Blízký východ.
10) Přísně vzato, jiný důkaz než kruhový ani možný není. Většina ideologických 
systémů je totiž proti svému vyvracování obrněná, „imunizovaná“. (Už pochyby 
jsou hříšné.) Z hlediska Popperova kritéria to zakládá jejich nevědeckost: vědec-
ké tvrzení by totiž mělo být v principu vyvratitelné-falzifikovatelné. Nicméně ka-
ždá „poctivá“ filosofie i každé „poctivé“ náboženství přiznávají, že vědou nejsou.



( 21 )

závisejí na určitých předpokladech, na úhlu pohledu. A měli by-
chom být tolerantní i k pohledům druhých.

Abych se netvářil, že mne samotného se to netýká, chci hned 
na počátku říci, že po dlouhých úvahách jsem dospěl k názoru, 
že je mi nejbližší filosofie pragmatismu, a v dalším se pokusím 
tuto svou volbu podkládat argumenty. Z pragmatického hledis-
ka pak budu posuzovat role různých filosofických systémů apli-
kovaných na pojem nekonečna a na matematiku a fyziku vůbec. 
Je na čtenáři, zda tento můj pohled přijme. 

1.2 CO ZNAČÍ POJEM „NEKONEČNO“?
Dříve než se pustíme do hlubšího zkoumání, musíme si alespoň 
rámcově ujasnit, co pod slovem „nekonečno“ míníme. Mám 
na mysli jakousi předběžnou analýzu, zpřesňování jazyka, resp. 
jazykem zachycených pojmů. S definováním nekonečna se pak 
budeme potýkat v průběhu celé knihy. Ústřední otázkou bude, 
jak nekonečno je, zda vůbec je, a když tak jaké je. Půjde nám 
tedy především o ontologii, nauku o bytí, konkrétně o bytí ne-
konečna. 

Mnozí filosofové a teologové mluví o nekonečnu, aniž by jas-
ně definovali, o čem to vlastně mluví, čeho že se ono nekonečno 
má týkat a jak se ta nekonečnost projevuje a určuje. Přistupují 
k nekonečnu s bezstarostnou velkorysostí. Berou ho buď jako 
něco samostatně existujícího (substanci), nebo za metaforu cha-
rakterizující něco ohromného, nadlidského až božského, případ-
ně Boha samého.11 S nejmenšími skrupulemi pak přistupují k ne-
konečnu mystikové a básníci. Proč ne? I to patří k jejich řemeslu. 
Kde však leží hranice mezi doslovným označením a metaforou? 
Existuje vůbec? Wittgenstein12 zašel až tak daleko, že prohlašo-
val, že taková hranice není…13

11) Jmenujme například Dána Sørena Kierkegaarda (1813–1855) či Francouze 
Emmanuela Lévinase (1906–1995). Ze žijících filosofů pojal téma nekonečna 
francouzský filosof Alain Badiou („badyú“) (nar. 1937), který vyšel opravdu 
z matematického pojetí, viz kapitola 4.4. 
12) Ludwig Wittgenstein (1889–1951), rakouský analytický filosof.
13) O metaforičnosti matematiky viz Kůrka 2009.



( 22 )

Avšak i v rámci exaktního (vědeckého) uvažování bývá po-
jem nekonečna chápán různě. V prvé řadě může jít o nekoneč-
né množství něčeho určitého – fyzického, třeba atomů či hvězd 
ve vesmíru. Může jít však o počet něčeho ideálního (abstraktní-
ho), třeba čísel, bodů – takto to chápe matematika. Nekonečno 
může označovat i míru: např. rozlohu vesmíru, délku času nebo 
nekonečnou intenzitu nějaké fyzikální veličiny. To se ocitáme 
už v oblasti fyziky. A  jak uvidíme, nekonečno se může týkat  
i malosti.

1.3 POJEM „EXISTENCE“
Otázka, zda a jak nekonečno (nekonečné množiny, veličiny, ne-
konečně malá čísla…) existuje, se táhne jako červená nit celou 
knihou. Tak tedy, co to je ona „existence“? O existenci (bytí) 
pojednává část filosofie, kterou nazýváme ontologií, někdy též 
metafyzikou.14 Jak by se dalo čekat, filosofové se neshodnou sko-
ro na ničem, resp. shodnou se pouze na tom, že se neshodnou. 
A tak rozličné filosofické školy chápou i pojem „existence“ různě.

Přehled jednotlivých přístupů k pojímání bytí a existence by 
vydal na monografii a byl by pro náš účel zbytečný. Některé fi-
losofické směry (např. fenomenologie) bytí („výskytové bytí“, 
„příruční bytí“) a  existenci odlišují. Stoikové zase uvažovali 
o existenci, která se týkala jen předmětů tělesných, a o „subsis-
tenci“, nižší formě bytí, která se týkala jsoucen netělesných, tře-
ba matematických. (Jak uvidíme, na uvedeném dělení opravdu 
něco bylo. My se však většinou bez tohoto jemnějšího rozlišení 
obejdeme.) A jak z dalšího bude patrné, k pojetí existence lze 
přistupovat různě i v rámci filosofie matematiky.

Náš vstup do ideálneho matematického sveta tak vedie cez bránu porozu-
menia existencii, čiže bytiu ideálnych matematických objektov.

Pavol Zlatoš15

14) Aristotelés mluví o „první filosofii“. Metafyzika bývá chápána i v šírším vý-
znamu, viz dále.
15) Zlatoš 1995: 16. Prof. Pavol Zlatoš (nar. 1955) je slovenský matematik, žák 
Petra Vopěnky.



( 23 )

1.3.1 Prvotní pragmatismus
„Prafilosofií“ matematiky (a nejen matematiky) byl jakýsi „intu-
itivní pragmatismus“, primitivní filosofie, kterou by žádný filo-
sof, ba ani obyčejný člověk za opravdovou filosofii nepovažoval. 
Matematika se bere za pouhý nástroj, který slouží životní praxi: 
vyměřování pozemků (geo-metrie v původním smyslu slova, GÉ 
je země), stavitelství, řemeslům, obchodování a poté třeba i astro-
nomii a navigaci. Až později se matematika přestěhovala do jaké-
hosi ideálního (abstraktního) světa, kde přebývá do dnešní doby. 
Propojení s praxí se přitom nikdy zcela nepřerušilo, ona pragma-
ticky pojímaná „reálná“ matematika stále tvoří hlavní pilíř ma-
tematiky. V rámci pragmatismu znamená „existence“ především 
existenci fyzickou, avšak později přecházela nenápadně i úroveň 
ideální – ta se týkala v prvé řadě hodnot, tedy i peněz.16

1.3.2 Prótagorás a prótagorismus
Už v pátém století před Kristem sofista Prótagorás z Abdér usou-
dil, že bytí-existenci něčeho nejlépe určíme z toho, jak se k tomu 
něčemu vztahujeme. Svou rozpravu ALÉTHEIA, neboli O prav-
dě prý započal slovy:

Věcí všech měrou je člověk, jsoucích, že (jak) jsou, a nejsoucích,  
že (jak) nejsou.

Prótagorás, zlomek B 117

Prótagorův výrok by měl být tesán do kamene. Vyjadřuje ja-
kousi „rámcovou definici bytí“, ke které se budeme neustále vra-
cet. Nicméně jako každou filosofickou tezi můžeme i tento výrok 
vysvětlovat na mnoho způsobů, to je slabinou i půvabem filoso-
fie. Tedy: co tu znamená „člověk“? Jsem to já, ty, lidstvo, skupi-
na nějakých znalců? (Jakých?) A co je tou „měrou“? Vnímání? 
Usuzování? Jaké usuzování? Vědomé, nebo i nevědomé? Stačí, 
když se nám něco jeví? (A kde leží hranice mezi jevem a pouhým 
zdáním?) Nebo je měrou zacházení s věcmi, tj. praxe? A co je 
tou „věcí“, jejíž měrou má člověk být? Může jí být i matematický 

16) Člověk, který přehnaně lpí na penězích, bývá označován za materialistu.  
Absurdní, vždyť peníze jsou statky ryze nemateriální…
17) Citát z Platónova dialogu Theaitétos (Platón 1995). 



( 24 )

objekt, nekonečno? Může být tou „věcí“ i Bůh? Nebo nějaké 
tvrzení?18 Jak vidíme, Prótagorova antropocentrická „definice 
existence“ je spíš tématem do diskuse – konečně jako všechny 
filosofické teze.

„Proč zrovna člověk, a ne třeba prase nebo kůň?“, namítá ústy Sókrata 
Platón. Za touto ironickou poznámkou stojí názor, že měřítkem by měla 
být autorita vyšší, na smrtelníku nezávislá. Patrně nějaký bůh. 
Jak v  dalším uvidíme, ono „božské měřítko“ se na  nekonečno později 
opravdu aplikovalo. Stalo se tak potom, co byl „nějaký bůh“ nahrazen 
Bohem jediným, Bohem křesťanským, Bohem s velkým „B“. 

Takže, i když vezmeme Prótagorovu tezi za svou, nemáme 
zdaleka jasno, natož vyhráno. V rámci prótagorismu lze uvažo-
vat různě, prótagorismus proto nelze brát za nějaký vyhraněný 
filosofický směr. Spíše přístup, který lze aplikovat v rámci růz-
ných filosofií. Zmiňme třeba sensualismus (základem poznání 
jsou smyslové vjemy), empirismus (základem je zkušenost), ra-
cionalismus (základem je lidský rozum), zejména pak filosofii 
„zdravého rozumu“ (základem je rozum „zdravý“), pragmatis-
mus (základem je lidská praxe), eklekticismus (základem jsou 
vhodně vybrané myšlenky různých filosofických směrů), různé 
subjektivisticky založené filosofie atd.

Zdravý rozum a fenomenální přístup19

Podle svého názvu se filosofie zdravého rozumu zdá být volbou 
rozumnou. Označení však často klamou. Tedy, co to ten „zdravý 
rozum“ je? Pro většinu lidí je to jejich vlastní rozum, který zahr-
nuje i různé předsudky a stereotypy. 

Budeme tedy konkrétnější: „zdravý rozum“ (ať už je to cokoli) 
většině z nás říká, že existuje v prvé řadě to, co se bezprostředně  

18) Pokud by se toto tvrzení týkalo i  sebe sama, dostaneme se do bludného 
kruhu sebevztažného výroku. Mluvíme i o paradoxu (přesněji vnitřním sporu) 
typu Lháře, viz kapitola 4.4.5.
19) Nechci tu mluvit o „fenomenologii“, protože tento termín už obsadil směr 
založený Edmundem Husserlem (1859–1938) a  Martinem Heideggerem  
(1889–1976). (Bude stručně zmíněn dále.) Od přístupu „fenomenálního“ se liší 
tím, že vystoupil už do značných (až příliš značných) metafyzických výšin, daleko 
nad oblast „zdravého rozumu“. 



( 25 )

jeví. Tedy (prvoevidované) jevy, fenomény.20 Řada otázek tím 
však nekončí: Co to znamená „jevit se“, co je to „jev“? Jak odlišit 
skutečný jev od zdání a klamu? Jak vzít v úvahu, že to, co se jeví 
jednomu, se nemusí jevit druhému? Tedy, za nespornou budeme 
mít především existenci konkrétních, tj. „srostitých“ (jasně ohrani-
čených) fyzických předmětů.21 Ty se nám jeví přímo, jsou očivid-
né a většinou i hmatatelné, tedy hmatné, „hmotné“ v původním 
smyslu tohoto slova. („Hmota“ pochází od „hmatat“.) Podobně 
se jeví i některé nefyzické entity, např. malé počty – tedy malá 
(přirozená) čísla. Jeví se nám vizuálně, můžeme je bezprostředně 
vidět, jsou jevem – fenoménem. Vidí je i inteligentnější zvířata, 
např. ptáci. Větší čísla-počty se nám jeví už nepřímo, prostřed-
nictvím našeho vědomého uvažování – počítání.22 K tomu ovšem 
potřebujeme už jisté intelektuální úsilí. Jsou ještě jevem?23 Kde 
jsou tedy hranice jevů a „jevovosti“? A co s předměty „nesrostitý-
mi“, neviditelnými a nehmatatelnými, co s předměty obecnými? 
Co s čísly velmi velikými, co s nekonečnem? Jeví se nám? 

Ona „relativnost jevovosti“ a vyplývající relativnost existence hraje v ma-
tematice zajímavou úlohu. Zmíníme se o  ní, když si budeme povídat 
o  tom, jak matematici přistupují k  některým zvláštním matematickým 
objektům. Mám na mysli nejen rozličné kuriózní soubory (množiny), ale 
i „obyčejné“ geometrické body.

1.3.3 Pýthagoreismus a matematický platónismus
Matematický platónismus je paradoxně starší než sám Platón. Za-
vedli ho už pýthagorejci, kteří učinili zásadní objev: svět ovládá 
řád – řecky KOSMOS. (Termín KOSMOS označoval původně 

20) Tento přístup dovedla do krajnosti zmíněná filosofie fenomenologická. 
21) Není asi náhodou, že „concrete“ značí v angličtině také beton.
22) I to může být předmětem diskuse. Kdo viděl filmové drama Rain Man, tak 
si vzpomene na postavu geniálního autisty, který „viděl“ i velmi veliká čísla, od-
mocniny, vysoké násobky a podobně. Film byl inspirován skutečným příběhem. 
Podobné případy byly mnohokrát zdokumentovány, abychom však nepodlehli 
klamu, naprostá většina autistů takovéto schopnosti postrádá.
23) Petr Vopěnka rozlišuje „prvoevidovaný jev“ od jevu „neprvoevidovaného“, 
zastřeného. Takovýto „zastřený jev“ si však podle mého soudu označení „jev“ 
nezaslouží a jevem ho proto nazývat nebudu. (Viz kapitola 8.1.)



( 26 )

pořádek, disciplínu, šperk.24 KOSMOS byl tedy opakem chaosu, 
nepořádku, ne-řádu.) A co je důležité, pýthagorejci si uvědomili, 
že tento řád lze vystihnout lidskými prostředky – matematikou. 

Ovládá opravdu tento svět nějaký řád? Je opravdu vše předurčené tím-
to řádem? A  lze tento řád vystihnout prostředky matematiky? Mnohé 
naznačuje, že by to pravda být mohla. Rigorózně dokázat to však nelze. 
Vědci si však vzali tuto představu – (absolutní) determinismus – za svou. 
Alespoň ti „praví exaktní“ vědci – rozuměj fyzikové. A vzali si za úkol ten-
to řád odhalovat, nebo alespoň poodhalovat. Náhoda podle nich ne- 
existuje, není to ontologický pojem, nevyjadřuje, jak věci jsou. Je to jen 
naše neznalost řádu, tedy pojem epistemologický, vyjadřující naše ome-
zení. Podobně chaos je jen naše neschopnost řád odhalit a pochopit. 
(Pro všeznalého Boha náhoda ani chaos neexistují.) Tato teze byla plně 
přijata starověkými atomisty a na vážnosti získala zejména po Newtono-
vých pracích, po vzniku teoretické mechaniky. Teprve začátkem dvacáté-
ho století začali fyzikové o absolutním determinismu vážně pochybovat. 
Připustili existenci „ontologické náhody“. (Tento směr se nazývá „týchi-
smus“.25) Stalo se tak vlivem objevů na poli kvantové fyziky. Mnozí se 
však determinismu stále drželi, jmenujme v prvé řadě Alberta Einsteina. 
A někteří fyzikové obhajují determinismus dodnes. 

Pýthagorejci prosazovali i to, že je nejen možné, ale i smys-
luplné a užitečné uvažovat také o obecných a čistě nefyzických, 
ideálních matematických objektech: geometrických tvarech 
a číslech. Nadšení z tohoto objevu je přivedlo až k tomu, že tyto 
netělesné matematické objekty povýšili na základ všeho jsoucí-
ho. Pro pýthagorejce vše sestávalo z geometrických mezí, tvarů 
a počtů, vše, co se dalo pojmout, mělo nějaký konec, vše se dalo 
číselně vyjádřit, vše bylo číslem. 

Pro pýthagorejce tvořila (přirozená) čísla nekonečný, skutečný, nestvořený 
svět bytí. Většina matematiků se drží této víry dodnes. 

Edward Nelson26

24) Odtud i slovo „kosmetika“.
25) Zavedli jej v 19. století filosofové pragmatismu. Výraz je odvozen od jména 
řecké bohyně (šťastné) náhody Týché. 
26) Nelson 1977. Edward Nelson (1932–2014) byl americký matematik známý 
svými svéráznými názory na základy matematiky. V kapitole 5.2 se k němu vrátíme.



( 27 )

Slovo „matematika“ pochází od slova MATHÉMA, které znamenalo na-
učení, poučka. „Matematika“ pak byla původně veškerá nauka, věda. 
Slovo „matematika“ převzaly skoro všechny evropské národy, jedna 
z  nemnoha výjimek je holandština, která používá výraz „Wiskunde“,  
tj. „umění jistoty“.27 Je však matematika opravdu uměním jistoty?28

Na pýthagorejce navázal slavný Platón, který se u nich učil 
a měl mezi nimi své přátele. (Jmenujme alespoň Archýtu Tarent-
ského, o kterém bude řeč.) Vymyslel jakousi „říši forem“, kterou 
trochu nešťastně překládáme jako „říše idejí“. (Platónovy for-
my totiž myšlenkami nebyly.) V rámci platónismu tedy existuje 
na naší mysli nezávislý „vyšší svět“, který náš intelekt objevu-
je. Platón to vyjádřil formou poetického mýtu: Poznávání věcí 
(konkrétních i obecných) spočívá v tom, že se naše duše rozpo-
míná na odpovídající formy-ideje, které spatřila ve světě idejí, 
kde pobývala před svým vtělením (inkarnací) do lidské bytosti. 
Podle této Platónovy „filosofické pohádky“ svět idejí tvoří jakou-
si nadoblačnou říši, kam zavítají občas i bohové, dokonce i se 
svými koňskými spřeženími. „Jevení se“ je tedy v rámci platón-
ského mýtu rozpomínáním se (αναμνήσις – ANAMNÉSIS, po-
češtěle anamnéze či anamnéza29) na ideje-formy spatřené před 
naším narozením. K tomu nám napomáhají vjemy pocházející 
z našeho světa.30 Věci našeho světa jsou přitom jen nedokonalými 
modely (nebo stíny) dokonalých idejí – ty existují reálně, ostatní 
už méně reálně.31 (Např. nakreslený trojúhelník je nápodobou 
„skutečného“, tj. ideálního trojúhelníku, je pomůckou k  jeho 
pochopení.) 

27) Je pouhou náhodou, že to byl právě holandský matematik L. E. J. Brouwer, 
který jako první základy matematiky vážně zpochybnil? (Viz kapitola 5.1.)
28) Na toto téma napsal pěknou knihu Pavol Zlatoš (Zlatoš 1995).
29) Forma „anamnéza“ se užívá v lékařské terminologii, jde o rozpomínání se 
na „předchorobí“.
30) Platón zavádí různé stupně skutečnosti, stupňovitou ontologii. (Ilustruje to 
v podobenství o úsečce, dialog Ústava). Nejvíce skutečný svět tvoří jeho ideje-
-formy, pak následuje svět matematický, náš pozemský svět je už méně skutečný.
31) Proto se říká platónismu také realismus, či realismus univerzálií („univerzá-
lie“ čili „obecniny“ je novější označení pro platónské ideje). Avšak termín „reali-
smus” označuje více dokonce protichůdných směrů. Název (objektivní) idealis-
mus by byl nejvýstižnější, je však zatížen neblahými konotacemi z dob minulých, 
kdy „idealistický“ znamenalo zpátečnický, reakční, nepřátelský, prostě škodlivý. 



( 28 )

Filosofii matematiky, která je založena na představě nezávislé 
existence matematických jsoucen, říkáme matematický platónis-
mus.32 Měl by to být spíše pýthagoreismus, historie však nebývá 
spravedlivá. Platónismus dodnes tvoří základ téměř veškeré filo-
sofie matematiky, přesněji řečeno matematické ontologie. Epis-
temologická část – rozpomínání se duše na pobyt v říši idejí – se 
totiž nebere (a možná nikdy nebrala) moc vážně. Platónismus je 
základem tak samozřejmým, že se přestěhoval do kolektivního 
nevědomí matematiků a stal se z něj „matematický předsudek“. 
Škodlivý, nebo užitečný?

Platónova epistemologie – anamnéze – vychází z  představy našich ne-
vybavitelných, nebo těžko vybavitelných vzpomínek. Situaci Platón ilu-
stroval v dialogu Menón, kde si otrok díky vhodným otázkám „rozpo-
mene“ na Pýthagorovu větu, kterou se nikdy neučil.33 (Přesněji řečeno, 
„rozpomene“ se na způsob, jak nakreslit čtverec o dvojnásobné ploše, 
než má zadaný čtverec, za touto konstrukcí je skryta Pýthagorova věta.) 
Anamnéze tedy poukazuje na nevědomí, ve smyslu, jak to chápe Jungo-
va analytická psychologie. Ta (na rozdíl od klasické psychoanalýzy Freu-
dovy) uvažuje nevědomí kolektivní. Říše idejí – není to snad předobraz 
onoho jungovského kolektivního nevědomí?

Není důležité nemít předsudky, ale mít ty správné předsudky.
Steven Weinberg34

Skutečné matematické objekty jsou tedy nehmotné, neviditel-
né a pěticí smyslů nevnímatelné. Jsou vnímatelné jen „smyslem 
šestým“, vnitřním zrakem, intuicí, představivostí. (Nebo pamětí, 
kdybychom brali onen inkarnační mýtus vážně.) Přesto mate-
matický platónismus paradoxně předpokládá, že existují reálně. 

32) Označení „matematický platónismus“ pochází až z 19. století. Vopěnka v této 
souvislosti mluví o „novoplatónismu“. Není to však šťastné, jako „novoplatóni-
smus“ se totiž tradičně označuje systém, který založil koncem druhého století 
Ammoniós Sakkás. (Vedle dosti modifikované platónské filosofie zahrnoval i my-
šlenky dalších směrů včetně rozličných náboženských a mystických motivů.) 
33) Obvykle se uvádí, že téma nevědomí se objevuje až u sv. Augustina. Podivo-
val se nad tím, že když něco zapomeneme a pak si na to vzpomeneme, poznáme, 
že to bylo ono zapomenuté. Jak je to možné, když jsme to přeci zapomněli?
34) Weinberg 1989. Steven Weinberg (nar. 1933), americký fyzik, Nobelova 
cena 1979.



( 29 )

Předpoklad, že by šlo jen o naše výmysly, by totiž matematiku 
znevážil. Opravdu? (Viz dále.)

Matematika má blízko k  fyzice, konečně oba obory se obvykle studují 
na  téže fakultě. A, jak známo, fyzika má v popisu práce studovat svět 
skutečný. Takže matematika, aby nezaostávala, se musí zabývat také 
„skutečností“ a ne nějakými výmysly. 

1.3.4 Realismus závislý na modelu

Slovo „model“ má více významů (homonymita). Například pro malíře je 
modelem dívka stojící v ateliéru a „skutečností“ je pak namalovaný ob-
raz. Pro leteckého modeláře však není modelem skutečné letadlo, mo-
delem je jeho napodobenina, kterou si ze špejlí slepil. Co však znamená 
„model“ v matematice a fyzice? 

V matematice se vychází zpravidla z (neuvědomovaného) ma-
tematického platónismu. V rámci matematických teorií (konkrét-
ně teorií množin, bude o nich pojednáno dále) bývá za „model“ 
označován objekt, na němž jsou definovány nějaké vztahy dané 
formální teorií tak, že tuto teorii „modeluje“ ve světě matemati-
ky. „Reálnější“ je přitom ona formální teorie, „model“ je aplikací 
této teorie v (přízemnější) matematické praxi. U fyziků však není 
platónismus v oblibě, a tak za reálnější berou svět fyzický a jeho 
modelem je pak nějaká teorie či hypotéza.35 Nicméně někteří 
teoretičtí fyzikové jsou přestrojenými matematiky a  inklinují 
k platónskému chápání: teorie = realita, modelem jsou aplikace 
na konkrétní případy (viz kapitola 4.4). 

Fyzikové se zabývají světem vezdejším, a to je nutí držet se víc 
při zemi. Ti kritičtější si uvědomují, že fyzická realita je jim do-
stupná pouze přes různé hypotézy, teorie a modely, tj. přes různé 
„pomůcky k pochopení“. Oněm pomůckám, oněm modelům se 
pak připisuje jakási „náhradní realita“. Modely poté hrají v pro-
cesu poznání roli obdobnou roli, jakou mají v platónismu ideje. 
Mluvíme proto o realismu závislém na modelu (Model Depen-
ded Realism, MDR). Pokud své modely s realitou ztotožníme 
(pokud ztotožníme „skutečnou“ a „náhradní“ realitu), stáváme 

35) Ve  fyzice se dnes modelem rozumí často až numerická simulace nějaké 
teorie.



( 30 )

se zajatci své neuvědomované filosofie, své iluze, svého modelo-
vání. Uniká nám, že modely mohou být i maskami, které určité 
aspekty reality zakrývají. 

Je však poctivé přiznat, že četné vědecké teorie a  modely 
jsou do té míry osvědčené a teoreticky fundované, že je nemů-
žete ignorovat, či dokonce popírat bez nebezpečí, že vás vyhodí 
od zkoušky, budete považováni za hlupáky či duševně choré, 
nebo se stanete kandidátem anticeny „bludný balvan“.36 (Což 
vám na druhé straně může přinést i jistou popularitu.)

To, že jste snící, si neuvědomujete proto, že stále zůstáváte ve snu.
Šrí Nisargadatta Maharadž, podle Rameše Balsekara37

Čtenář znalý historie astronomie si možná vzpomene na Andrease Osi-
andera (1498–1552), který ve  své38 předmluvě ke  Kopernikově spisu 
O  obězích nebeských sfér napsal: „Kopernikova hypotéza nemusí být 
nutně pravdivá (ba není ani pravděpodobná), je to pouhá pomůcka 
k výpočtům poloh nebeských těles.“39 Svým způsobem měl tento teolog 
pravdu. Druhou stránkou mince však bylo, že tradiční geocentrismus 
byl také pouhou „pomůckou k pochopení“, ovšem mnohem horší než 
systém Kopernikův. 
A další příklad z minulosti: Ještě na přelomu devatenáctého a dvacátého 
století rakouský fyzik a filosof Ernst Mach40 zpochybňoval reálnou exis-
tenci neočividných, nehmatných a nezjevných atomů. Nejsou to jen po-
mocné představy chemiků, pouhé pomůcky k pochopení? Mach svým 
„antiatomismem“ mezi chemiky a fyziky veliký dojem neudělal a věda se 
vypravila jinou cestou. Nicméně tímto svým „omylem“ poukázal na zá-
sadní otázku: Kde leží hranice mezi skutečností a pomocnou předsta-
vou, modelem, pomůckou k pochopení? 

Odpověď na  otázku po  existenci nezjevného tedy záleží 
do jisté míry na vkusu, individuálním i kolektivním. Při defini-
ci základních pojmů a vztahů (včetně matematických axiomů,  

36) Za matení veřejnosti pavědou udílí český klub skeptiků Sisyfos.
37) Balsekar 2001: 53.
38) Předmluva byla anonymní, takže budila dojem, že pochází od autora.
39) Kopernik 1543.
40) Ernst Mach (1838–1916) byl rakouský fyzik a filosof. Léta působil i v Praze. 
Mezi hlavní Machovy oponenty patřil zastánce atomismu Ludwig Boltzmann 
(a také V. I. Lenin, to je ale jiná pohádka). Viz kapitola 7.4.



( 31 )

tj. základních nedokazatelných tvrzení) se pohybujeme v oblasti 
metafyzické, jinými slovy filosofické. Nic tu není bezpečně doka-
zatelné a vyvratitelné, jedinou jistotou je naše nejistota. Musíme 
si nějaký systém zvolit – činíme tak často intuitivně, tedy nevě-
domě – a teprve na základě tohoto systému odvozujeme a do-
kazujeme pravdy a vyvracíme bludy. Správnost naší volby pak 
ukáže až praxe. Avšak ani od praxe nelze vždy čekat odpověď 
jednoznačnou…

Jak jsme viděli, Platón s Prótagorovou myšlenkou o lidské míře věcí po-
lemizoval. Nicméně i  Platónova nauka vychází z  představy, že to jsou 
lidské duše, které ideje za  svého pobytu ve  vyšších sférách poznávají 
a potom se na ně rozpomínají. Takže je tu opět člověk – tedy lidská duše. 
(Fyzické tělo není v rámci platónismu podstatné.) A i když se oné inkar-
nační báchorky a anamnéze vzdáme, je to stále náš vnitřní zrak, naše 
intuice, náš „šestý smysl“, který je měřítkem věcí. 

1.3.5 Teoplatónismus a f i losofie Kantova
Počátkem pátého století se pokusil sv. Augustin (354–430) sklou-
bit platónismus s  křesťanstvím. Platónskou říši idejí umístil 
do mysli Boží a rozpomínání se duše na říši idejí (platónskou 
anamnézi) nahradil božím osvícením – iluminací.41 Vytvořil tím 
směr, který nazýváme teoplatónismem.42 Jak dále uvidíme (ka-
pitola 3.1), teoplatónismus sehrál v pochopení matematického 
nekonečna zásadní úlohu. 

Ve století osmnáctém navázal na Platónovu koncepci Imma-
nuel Kant (1724–1804). Neuvažoval už říši idejí ani mysl Boží. 
Místo toho zavedl vrozené „apriorní nazírací formy“.43 Zní to mo-
derněji, nicméně původ oněch základů poznání ani tato koncepce 
neobjasňuje. Mezi nazírací formy počítal i čas a (eukleidovský) 
prostor. Jak dále uvidíme, na přelomu devatenáctého a dvacátého 
století pak zbrzdilo toto kantovské (kantovsko-platónské) pojetí 

41) Podrobněji viz Karfíková 2015. 
42) Vopěnka mluví o platónsko-teologickém přístupu. 
43) Ovšem v omezenějším počtu než Platón. Šlo jen o prostor, čas a kauzalitu. 
A ve století dvacátém zavedl C. G. Jung kolektivní nevědomí, kam bychom mohli 
ony apriorní formy (ideje) umístit. Jungova psychologie však neměla na filosofii 
matematiky a fyziky patrný dopad.



( 32 )

vývoj fyziky, jmenovitě přijetí neeukleidovských geometrií. (Proč 
by měla fyzika studovat čas a prostor, když jsou to pouhé nazírací 
formy?) A jak se pokusím v dalším ukázat, tento způsob uvažová-
ní se později stal i brzdou vývoje matematiky. 

1.3.6 Aristotelismus, nominalismus a konceptualismus
Platónismus je sice filosofie krásná a, jak pravil Jan Patočka, 
„mohutné síly filosofické“ (viz kapitola 5.1), je však založen 
na filosofické pohádce. K  tomu, abychom se přiblížili realitě, 
je třeba se s romantickým mýtem rozloučit. To činí druhý směr, 
za jehož zakladatele se považuje Aristotelés ze Stageiry (384–322 
př. n. l.). Za existující má pouze to, co je jednotlivé a konkrétní, 
především materiální – hmotné, tedy co lze hmatat, vidět, slyšet 
a čichat, to, co se v běžném slova smyslu jeví. Platónské ideje-
-formy jsou však nezjevné, a Aristotelés je proto považoval jen 
za společná jména navzájem si podobných jevů. Podobnost však 
určujeme my sami a  jména dáváme také my. Ideje jsou proto 
našimi výtvory, konstrukty, chcete-li, výmysly. A našimi výtvory 
jsou z aristotelského hlediska i matematické objekty včetně ne-
konečna. Například (přirozená) čísla jsme si vytvořili (vynalezli 
je), abychom zachytili, co mají společného stejně veliké soubo-
ry věcí. Objektivně existují pouze tyto věci, nikoli čísla. Našimi 
konstrukty-výmysly jsou i matematické teorie. 

Ve středověku navázal na Aristotelovu epistemologii nomi-
nalismus (NOMEN = slovo, jméno). Méně radikální formu pak 
představuje konceptualismus (CONCEPTUS = pojem, pojetí, 
ale i početí), podle kterého slovo odkazuje na pojem v naší my-
sli. Později na tyto přístupy volně navázaly různé formy mate-
rialismu, a budeme-li vstřícní, i pozitivismu, novopozitivismu, 
empirismu, senzualismu, skepticismu, pragmatismu, ve fyzice to 
byl operacionismus, v matematice pak konstruktivismus a logic-
ký pozitivismus.

Je matematika výmyslem?
Aplikace aristotelského přístupu na matematiku se střetává s ná-
mitkou (či s podvědomým pocitem), že matematické objekty ne-
bere aristotelismus dost vážně, protože jsou pouhými výmysly, 
produkty fantazie.



( 33 )

Problém podle mne pramení ve víceznačnost (homonymii) 
slova „vymýšlet“.44 Vymýšlet lze fantastické věci (mýty, příběhy, 
romány) nebo přímo nesmysly či lži (vymyšlený = neskutečný). 
Vymýšlet však můžeme i „jak věci opravdu jsou“, tedy hypotézy, 
teorie, „pomůcky k pochopení“, vymyšleny jsou i vynálezy. Vzpo-
meňme na anglické ekvivalenty: „dream up“ (vysnít), „invent“ 
(vynalézt), „conceive“ (uvažovat), „fabricate“ (uměle vytvořit). 
Matoucí je, že hranice mezi různými „vymýšleními“ nemusí být 
jasná. (A to ani v té angličtině.) Například rovník je pomyslná 
(jaká jiná?) kružnice na zeměkouli. Je však „vymyšlen“? Z urči-
tého hlediska ano. Avšak není pouhou fantazií natož nesmyslem, 
ale užitečnou pomůckou. Souhvězdí jsou také vymyšlena (uměle 
vytvořena – dohodou sjednána), a to ve volnějším slova smyslu, 
podstatnou roli tu hrála fantazie. Na rozdíl od rovníku bychom 
je mohli vymyslet zcela jinak.45 Otázka by tedy měla znít: v jakém 
smyslu slova byly vymyšleny matematické pojmy, a konkrétně 
jak je „zkonstruováno“ nekonečno? 

Nešlo samozřejmě o nevázanou fantazii, matematika byla vy-
myšlena tak, aby především popisovala a předvídala kvantitativní 
vztahy mezi jevy tohoto světa. V rámci matematického uvažování 
si lidstvo „vymyslilo“ i počítání a měření. U konečných (zejména 
malých) souborů a konkrétních objektů s tím nebývá problém. 
Z praxe víme, že každý normální člověk (pokud se nesplete) na-
počítá a naměří stejně. (Díky tomu můžeme považovat počty či 
velikosti za jevy intersubjektivní, stejné pro všechny.) Ona „kon-
strukce“ počtů a velikostí je tak samozřejmá, že se přestěhovala 
do našeho nevědomí. Máme ji za samozřejmost, vymýšlet prin-
cipiálně jiné počítání a měření by bylo pošetilé. (Nicméně třeba 
v kosmologii ono určování vzdáleností, ono „měření“ už samo-
zřejmé být nemusí, viz kapitola 7.) Avšak určování velikostí ne-
konečných souborů a veličin je úplně něco jiného. Je zcela nesa-
mozřejmé, opřít se o zkušenost a praxi se tu nemůžeme, „počítat“ 
a „měřit“ nekonečno můžeme pouze v přeneseném, tj. rozšířeném 
slova smyslu. A toto „přenášení“ a „rozšiřování“ představuje ono 
„vymýšlení“ a „konstruování“ už v trochu volnějším smyslu slova. 

44) Podobně je to s termínem „konstruovat“, viz třeba „zkonstruovaný“ most 
a na druhé straně „vykonstruované“ obvinění.
45) K mnohému „vymýšlení“ dochází nevědomě na základě různých asociací. 
Jsou to ještě „výmysly“? Nebo jde spíš o nápady? 



( 34 )

„Velikost“ nekonečna pak bude záviset na tom, jak to uděláme. 
Můžeme to dělat různě, i když ne zcela libovolně. A nemusíme to 
udělat vůbec. (Podrobněji viz kapitoly 4., 5. a 8.)

Konstruktivismus a operacionismus
Konstruktivismus je možné považovat za určitou aplikaci aris-
totelského přístupu v matematice. Matematické objekty prohla-
šuje za naše konstrukty a za přijatelné (reálné) uznává pouze 
to, co dovedeme zkonstruovat konečným počtem kroků. Tedy 
nikoli nekonečna, nikoli „nevyčíslitelná reálná čísla“ (k tomuto 
paradoxnímu pojmu viz kapitoly 4.3, 5.2, 8). Mezi protagonis-
ty konstruktivismu patřili zejména Němec Leopold Kronecker, 
Američan Hermann Weyl,46 Holanďan Luitzen Brouwer, ruš-
tí matematici A. A. Markov, A. D. Alexandrov. (O nich bude  
řeč dále.)

V rámci fyziky se aristotelský přístup odráží ve filosofii opera-
cionismu. Jeho vznik byl inspirován prací Percy W. Bridgmana 
Logika moderní fyziky.47 Operacionismus je založen na myšlence, 
že při definování nějakého fyzikálního pojmu (veličiny) musíme 
vyjít z metody, jak jej konstruovat, tj., jak příslušnou veličinu 
změřit. Operacionismus proto odmítá čistě teoretické konstrukty, 
„metafyzické“ a nezjevné pojmy (tzv. interfenomény – viz kapito- 
la 8.1) a omezuje se jen na pozorovatelné a zjevné, tedy na jevy-
-fenomény.

Ontologie = epistemologie?
Sám výše zmíněným „prótagorovským“ směrům fandím. I kdy-
bychom totiž uznali za měřítko umístění v nějaké říši matematic-
kých idejí nebo v mysli Boží, ve skutečnosti jsou to jen naše lidské 
představy, naše projekce. (Jak bychom mohli nahlížet do Boží 
mysli?) Ať chceme nebo ne, naše ontologie (nauka o tom, jak věci 
jsou) závisí na našem přístupu k těmto věcem, na tom, jak tyto  

46) Hermann Weyl (1885–1955), americký matematik německého původu. Za-
býval se i fyzikou, obecnou teorií relativity a kvantovou mechanikou.
47) Bridgman 1927. Percy Williams Bridgman (1882–1961) byl americký expe-
rimentální(!) fyzik a filosof. Zabýval se především studiem chování materiálů při 
vysokých teplotách a tlacích. V roce 1946 získal Nobelovu cenu.

http://en.wikipedia.org/wiki/Leopold_Kronecker
http://en.wikipedia.org/wiki/Luitzen_Egbertus_Jan_Brouwer
http://en.wikipedia.org/wiki/Andrey_Markov_(Soviet_mathematician)


( 35 )

věci poznáváme, jak si pojmy vytváříme.48 Věci jsou prostě tak, 
jak o nich my sami usuzujeme. Měřítkem je člověk, ať už mate-
matik, fyzik, filosof či kdokoli z nás. 

Na to, co a  jak objektivně existuje, totiž můžeme usuzovat 
výhradně z našeho poznání, z epistemologie. Principiálně ne-
poznatelné (nepozorovatelné ani z pozorování neodvoditelné) 
nemá smysl brát vážně. Tudíž neexistuje! Odvážíme-li se při-
jmout tento závěr, pak ontologie zcela závisí na epistemologii 
nebo ještě pregnantněji ontologie se na epistemologii redukuje. 
Přístup dovedl do krajnosti Gregory Bateson, který mezi tyto 
pojmy položil rovnítko „ontologie = epistemologie“.49 V podob-
ném smyslu mluvil Willard Quine50 o „ontologické relativitě“. 
(Viz kapitola 5.1.)51

Batesonův závěr (ontologie = epistemologie) nelze samo-
zřejmě odvodit z logiky, jde o krok heuristický (objevitelský), 
epistemologický.52 Jeho principem je, že ztotožníme něco s ně-
čím původně jiným. Tímto krokem se náš pohled zjednodušuje 
a projasňuje.53 Samozřejmě je tu riziko, že půjde o zjednodušení 
přílišné – „oversimplification“, jak by řekli Angličané.

Vše se má udělat co nejjednodušeji, jak to jen jde. Ne však více. 
Albert Einstein54

48) Pozorný čtenář si všimne jemné dvojznačnosti (homonymity) termínů: On-
tologie a epistemologie jsou jednak nauky o tom, jak věci jsou, resp. jak je po-
znáváme. Na druhé straně se tyto výrazy používají i k označení toho, jak věci 
jsou a jak je poznáváme. Podobná víceznačnost se týká mnoha termínů: chemie, 
fyzika, matematika…. 
49) Bateson 2006. Bateson (1904–1980) byl anglo-americký biolog, antropolog 
a ekolog.
50) Quine Willard van Orman (1908–2000) byl americký filosof, matematik 
a logik. 
51) Ve prospěch tohoto přístupu mluví i kvantová fyzika. Její nejrozšířenější, tzv. 
kodaňská interpretace, předpokládá, že pozorovaný systém je vytvářen teprve 
procesem pozorování. K existenci systému je třeba pozorovatele stojícího vně 
tohoto systému. Jestli to čtenáři připadne divné, ujišťuji, že není sám. 
52) Kráčí se dopředu, zmíněný „krok“ však míří stranou, ven z logiky. Nebylo by 
výstižnější mluvit o „cimrmanovkém úkroku stranou“?
53) Fyzikové si možná v této souvislosti vzpomenou na kolosální význam Einstei-
nova ztotožnění gravitační a setrvačné hmotnosti, které umožnilo chápat gravi-
taci jako zakřivení prostoročasu.
54) http://quoteinvestigator.com/2011/05/13/einstein-simple/

http://cs.wikipedia.org/wiki/Logika


( 36 )

1.3.7 Pragmatismus
Na aristotelismus volně navazuje i pragmatismus. Pro tuto filo-
sofii je konečným kritériem pravdivosti praxe.55 Co se osvědčuje, 
je správné, a tedy i pravdivé. Opět tu máme logický „úkrok stra-
nou“, opět tu ztotožňujeme původně různé vlastnosti (osvědče-
nost a pravdivost). Problém tohoto epistemologického kroku je 
samozřejmě v tom, že osvědčenost je kritérium nejednoznačné, 
osvědčovat se mohou koncepty různé, dokonce i protikladné. 
Z tohoto důvodu neberou mnozí pragmatismus za „skutečnou 
filosofii“. Přesto pragmatická hlediska zastává nejen většina 
neškolených, obyčejných lidí, ale, jak dále uvidíme, i  mnoho 
matematiků. Pragmatismus zastává, i  když se k  němu nahlas  
nehlásí.

Neuvažujeme-li prvotní „prafilosofický“ pragmatismus, kte-
rý tu byl od nepaměti, tak můžeme říct, že pragmaticky orien-
tované filosofie se objevují už ve starověku. Mezi první patřili 
sofisté, ke kterým se řadí i zmíněný Prótagorás (měrou je člo-
věk – ve smyslu lidské praxe).56 Filosofie, která se za pragmati-
smus sama označuje a za své jméno se nestydí, vzniká koncem 
devatenáctého století v USA. Výraz „pragmatismus“ prý poprvé 
použil v roce 1898 William James, který však za autora tohoto 
směru označil matematika Charlese Sanderse Peirce.57

1.3.8 Eklekticismus
Za poněkud méněcennou filosofii bývá považován i eklekticis-
mus (řecky EK-LEKTOS = vybraný). Znamená vybírání myšlenek 
z různých filosofických směrů, namíchání „myšlenkového mixu“. 
Slovo eklekticismus má poněkud pejorativní význam (nedosta-
tek originálních myšlenek), a tak se ani k tomuto směru mnoho  
 

55) Na kritérium praxe se odvolává i marxismus. Pod onou „praxí“ však rozumí 
„revoluční praxi“, tj. celospolečenskou revoluční aktivitu, která vede ke změně 
společenského systému.
56) Redukovat filosofii sofistů pouze na  pragmatismus by však bylo příliš 
zjednodušené. 
57) Charles Sanders Peirce (1839–1914) byl americký matematik a logik. Založil 
moderní sémiotiku – nauku o znakových systémech. Tím, že objevil souvislost 
mezi logikou a funkcí elektronických obvodů, se zasloužil o vznik informatiky. 
Zavedl operátor NOR, značka ↓, tj. negace operátoru OR (nebo). 

http://cs.wikipedia.org/wiki/William_James
http://cs.wikipedia.org/wiki/Charles_Sanders_Peirce
https://cs.wikipedia.org/wiki/Spojen%C3%A9_st%C3%A1ty_americk%C3%A9
https://cs.wikipedia.org/wiki/Matematika
https://cs.wikipedia.org/wiki/Logika
https://cs.wikipedia.org/wiki/S%C3%A9miotika


( 37 )

myslitelů nehlásí. Přesto se každý z nás občas k eklekticismu 
uchýlí. A eklektiky bývají občas i filosofové matematiky a fyzi-
ky. Nevidím v tom nic principiálně špatného, eklekticismus totiž 
značí i myšlenkovou pružnost, toleranci, otevřenost a  respekt 
k různým směrům, myšlenkám a myslitelům. Navíc kombinace 
myšlenek z různých dob a okruhů mohou rodit zajímavé myšlen-
ky nové. Být originální a zásadový (tj. netolerantní) za každou 
cenu nemá smysl. Je ovšem uměním určit, kdy se názorů držet 
a kdy je opustit. 

1.3.9 Obrat k  jazyku
Jazyk je veledůležitým nástrojem nejen mezilidské komunikace, 
ale i komunikace vnitřní – našeho uvažování. Pomocí jazyka vy-
tváříme jména (názvy) a jejich prostřednictvím pojmy, kterými 
svět pojímáme, které nám usnadňují světu rozumět. Jazyk je sta-
vebním materiálem řeči a spolu s ní usměrňuje a zpětně precizuje 
(nebo jen ovlivňuje) naši intuici. Pomocí řeči vytváříme teorie 
jevů. (Onen jazyk nemusí být jen jazykem přirozeným, ale třeba 
jazykem matematických symbolů.) Vzpomeňme si na školní léta: 
Mívali jsme často pocit, že něčemu rozumíme a teprve při po-
kusu naše porozumění slovně zformulovat jsme zjistili, že tomu 
tak není.

Mluvíme nejen proto, abychom řekli, co si myslíme těm druhým,  
ale i sami sobě. Řeč je i součástí přemýšlení.

Oliver Sacks58

Avšak slovní popis jevů (verbalizace) nebývá vlivem nepřesnosti 
a  vágnosti jazyka dokonalý, intuitivní pochopení jevu (definici jevu) 
nevystihuje přesně. Zdaleka ne vše lze říci slovy, týká se to třeba po-
pisů zvuku (hudby), vizuálních obrazů, snů, pocitů, tělesných vjemů, 
náboženské intuice a  možná i  některých konceptů moderní fyziky. To 
má důsledky negativní i  pozitivní. Negativním důsledkem bývá, že se 
ztrácejí podstatné rysy jevu, definice jevu není dokonalá. Na druhé stra-
ně slovní popis může nezáměrně vést i k vystižení jevu obecnějšího. Vý-
sledkem pak je jakýsi přesah definice (teorie) nad konkrétním jevem,  

58) Sacks 1989. Oliver Sacks (1933–2015) byl britský neurolog, přírodovědec 
a spisovatel se zajímavým filosofickým přesahem. Žil v USA.



( 38 )

tj. původním jevem, pro který byla teorie vytvořena, který měla modelo-
vat (viz kapitola 4.4.2).59 

Co se nedá říci, o tom se musí mlčet.
Ludwig Wittgenstein60

Analytická filosofie a matematický formalismus 

Hranice jazyka představuje hranici světa.
Ludwig Wittgenstein61

Během tisíciletí se jazyk vyvinul v sofistikovaný systém, který ně-
jak (více či méně dokonale) odráží ontologii, tedy co a jak je, dále 
vztahy mezi předměty, tedy „logiku“ a ve skryté formě i epistemo-
logii, naše pojímání světa, nás samé. Některé filosofické systémy 
proto vyšly z nápadu spolehnout se na jazyk do té míry, že studují 
pouze jazykový obraz světa. Prvotní už není svět sám, leč náš 
jazyk, naše řeč, svět není než „jazykový konstrukt“. Mezi směry, 
které přisoudily jazyku toto klíčové postavení, patří v prvé řadě 
analytická filosofie, která je na „obratu k jazyku“ založena.62 

Jak jsme už viděli, lidský jazyk není dokonalý, je to primárně 
„nástroj přežití“. Bývá často hrubě zjednodušující, neustále se 
vyvíjí a jeho pravidla nebývají stálá a jednoznačně definována.63 
Jak si záhy uvědomil i sám zakladatel a protagonista tohoto pří-
stupu rakouský filosof Ludwig Wittgenstein, ono bezstarostné 
spolehnutí se na jazyk byl krok unáhlený. 

59) To se týká i vzpomínek, i ty se nám nějak vyjevují, i ty jsou jevy. Verbalizace 
vzpomínek může vést i k falešným vzpomínkám. Psychologové mluví o „zastí-
nění“ nějaké vzpomínky jejím slovním vyjádřením. Vzpomínku na událost si při-
způsobíme tomu, jak jsme o této události už předtím vyprávěli (Shawová 2017).
60) Wittgenstein tu parafrázuje slova sv. Augustina, která se týkala záležitostí 
božských (Wittgenstein 1993b: 169).
61) Wittgenstein 1993b: 129.
62) Běžně se mluví o „obratu k jazyku“. Mám však pocit, že místo slova „jazyk“ by 
tu mělo stát „řeč“. Jazyk je jen stavební materiál, jeho praktickou aplikací je řeč. 
Teprve řeč může mít nějaký smysl, něco vyjadřovat.
63) Tato omezení se pak stala terčem kritiky ze strany tzv. kontinentální filosofie, 
která si ponechala značnou míru intuitivnosti a tedy i vágnosti. Analytičtí filoso-
fové si s „kontinentálními“ přestali rozumět…



( 39 )

…řídký vzduch však nedá slovům těla.
Humbert Wolfe, Requiem: the Soldier (Voják)64

Zhruba ve stejné době jako analytická filosofie vzniká i forma-
listické hnutí v matematice. Také spoléhá na jazyk, nikoli na ten 
přirozený, ale na jazyk umělý: na matematickou symboliku a syn-
tax (správné propojování symbolů, tj. „slov“), tedy na matema-
tickou řeč. Matematika je pro formalisty toliko hrou symbolů, 
za nimiž není třeba hledat hlubší realitu, vyšší „ontologickou 
dimenzi“. Je to jazykový konstrukt, „řeč“ založená na přesném 
a stabilním matematickém jazyce. „Matematické předměty“ se 
nechápou jako reprezentace něčeho, jsou to jen prvky a výtvory 
matematické řeči. Matematikové hledají pravdu nikoli ve smyslu 
korespondence s vezdejším světem (ať už jakkoli pojatém) či se 
světem nějakých forem-idejí, ale ve smyslu konzistence uvnitř 
světa matematického. Mnohým toto malé a přehledné hřiště stačí 
dodnes.

„Co to čtete, můj princi?“ ptá se Polonius Hamleta. 
„Slova, slova, slova…“

William Shakespeare, Hamlet 65

Nejzazším cílem formalistického hnutí bylo vyvodit veškerou matemati-
ku ze systému základních „pravd“, tj. axiomů. Tento cíl před matematiky 
postavil německý matematik David Hilbert (1862–1943). Avšak už ve tři-
cátých letech dvacátého století Kurt Gödel66 dokázal, že každá soustava 
axiomů-pravd popisující aritmetiku je nutně neúplná. Axiomy tedy nede-
finují, spíše jen nedokonale popisují. Hilbertův program, program for-
malistů je tedy nesplnitelný, nestačí ani na aritmetiku. Je tedy aritmetika 
něco víc než jen soubor logických důsledků axiomů? Nemá tedy „prav-
du“ spíš matematický platónismus? Avšak, nezpochybňují Gödelovy  

64) „…but the air is too thin to carry the things they say“ (https://allpoetry.com 
/Humbert-Wolfe) Humbert Wolfe (1885–1940), britsko-italský básník, populár-
ní zejména v Anglii dvacátých let. 
65) William Shakespeare, Hamlet, princ Dánský (překlad J. J. Kolár) 1855: 11.
66) Kurt Gödel (1906–1978) byl rakouský matematik narozený v Brně. Na za-
čátku druhé světové války se přestěhoval do USA, do Princetonu. Stal se jedním 
z nejvýznamnějších logiků. V oboru relativistické kosmologie spolupracoval s Al-
bertem Einsteinem. 

http://cs.wikipedia.org/wiki/1906
http://cs.wikipedia.org/wiki/1978
http://cs.wikipedia.org/wiki/Logik


( 40 )

výsledky i tento platónismus?67 Není nakonec jedinou cestou pragmatis-
mus, pro který není matematika o moc víc než užitečný nástroj? Pomůc-
ka k chápání, ve svých širších evolučně-biologických souvislostech pak 
pomůcka k přežití?

… věci nejsou jazykem reprezentovány, ale vytvářeny.
Richard Rorty68

Avšak řekne-li se, že svět je „jazykový konstrukt“, může to znamenat dvě 
různé věci: (1) že svět je udělán jazykem či za pomoci jazyka (botu by-
chom v tomto smyslu mohli prohlásit za ‚obuvnický konstrukt‘), či že (2) 
je udělán z jazyka (v tomto smyslu bychom mohli botu prohlásit za ‚ko-
žený konstrukt‘).69 Zatímco analytická filosofie vychází spíše z  pojetí  
prvého, matematický formalismus se už blíž pojetí druhému.

Matematický formalismus lze chápat jako samoúčelnou hru, 
sebeuspokojování matematiků. Proč ne? I šach nebo dáma jsou 
takovouto samoúčelností. (Pak ovšem vyvstává otázka, jak to, 
že má matematika tak četné praktické aplikace.) Nebo lze z ri-
gorózního formalismu trochu ustoupit a matematická schémata 
dodatečně zaplnit nějakým obsahem, nějakou ontologií. Záleží 
pak na nás, jakou náplň jim dáme. Matematika se tak stává uni-
verzálním nástrojem, „obecnou epistemologií“, je jakousi „teorií 
všeho“. Je o všem a zároveň o ničem. 

Matematiku je možno definovat jako disciplínu, ve které nevíme,  
o čem mluvíme…

Bertrand Russell70

67) Gödelovy výsledky totiž zpochybňují i možnost dobudovat říši matematic-
kých entit. Viz Kůrka 2009. Vyskytly se i názory, že Gödelovy věty o neúplnosti 
znemožňují pochopení lidské mysli jako systému pracujícího s nějakými algorit-
my, že tedy neplatí analogie mysl-počítač. Penrose 1994, viz též: http://www 
.iep.utm.edu/lp-argue/
68) Rorty 1980. Richard McKay Rorty (1931–2007) byl americký filosof 
pragmatismu.
69) Peregrin 1998.
70) Russell 2015: 59. Bertrand Arthur William Russell (1872–1970) byl význam-
ný britský matematik, filosof, logik a spisovatel, nositel Nobelovy ceny za litera-
turu (1950).



 

Vážení čtenáři, právě jste dočetli ukázku z knihy Mýtus nekonečno. 

Pokud se Vám ukázka líbila, na našem webu si můžete zakoupit celou knihu. 


