
Pe
te

r 
Si

ng
er

   
P

ra
kt

ic
ká

 e
ti

ka

Praktická etika Petera Singera je již třicet let klasickým 
úvodem do aplikované etiky. V tomto třetím vydání 
autor zrevidoval a aktualizoval všechny kapitoly a přidal 
jednu novou o klimatické změně, tedy jedné z nejdůle-
žitějších etických výzev naší generace. Některé otázky, 
o kterých zde pojednává, se týkají našeho každodenního 
života. Je etické kupovat luxusní zboží, když jiní nemají 
dost jídla? Měli bychom kupovat maso vyrobené z in-
tenzivního chovu zvířat? Dělám něco špatně, když je 
moje uhlíková stopa vyšší než celosvětový průměr? Další 
otázky, jimž jako znepokojení občané čelíme, se týkají 
rovnosti a diskriminace na základě rasového původu  
či pohlaví, interrupcí, využívání embryí pro výzkum,  
eutanazie, politického násilí, terorismu a ochrany život-
ního prostředí na naší planetě. 
Díky snadno srozumitelnému stylu a provokativním 
argumentům je tato kniha vhodná pro vysokoškolské 
semináře a pro každého, kdo je ochoten přemýšlet o tom, 
jak bychom měli žít.

Peter Singer v současnosti působí jako profesor bioetiky 
v Univerzitním centru pro lidské hodnoty na Prince-
tonské univerzitě a je čestným profesorem Centra pro 
aplikovanou filozofii a veřejnou etiku na Melbournské 
univerzitě. Je autorem a editorem více než čtyřiceti titu-
lů, včetně knih Animal Liberation (1975; česky Osvobození 
zvířat, 2001), Rethinking Life and Death (1996) nebo  
The Life You Can Save (2009). Časopis Time ho v roce 2005 
zařadil mezi sto nejvlivnějších lidí světa.

Praktická etika
Peter Singer

E T I K A

K A R O L I N U M

E

Edice Etika

Simon Blackburn: Etika (2022)
Judith N. Shklarová: Obyčejné neřesti (2023)
Barbara Schmitzová: Jaký život je hoden žití? 
(2024)
Peter Singer: Praktická etika (2024)

Připravujeme:
Thomas Nagel: Pohled odnikud

Prakticka etika_prebal_hrb 25mm.indd   1Prakticka etika_prebal_hrb 25mm.indd   1 06.05.2024   8:5006.05.2024   8:50



Praktická etika

Peter Singer

Z anglického originálu Practical Ethics, 

vydaného nakladatelstvím Cambridge University Press 

v roce 2011, přeložila Sylva Ficová.

Vydala Univerzita Karlova

Nakladatelství Karolinum

Praha 2024

Edici Etika řídí Jakub Jirsa

Redakce Alena Machoninová

Grafická úprava Zdeněk Ziegler

Sazba DTP Nakladatelství Karolinum

První české vydání

© Peter Singer, 2011

Translation © Sylva Ficová, 2024

ISBN 978-80-246-5794-3

ISBN 978-80-246-5812-4 (pdf)

Publikace byla vydána za podpory Ministerstva školství, mládeže  

a tělovýchovy a Národního plánu obnovy v rámci projektu  

Transformace pro VŠ na UK (reg. č. NPO_UK_MSMT-16602/2022).

NextGenerationEU



Univerzita Karlova

Nakladatelství Karolinum

www.karolinum.cz

ebooks@karolinum.cz

Publikace byla vydána za podpory Ministerstva školství, mládeže  

a tělovýchovy a Národního plánu obnovy v rámci projektu  

Transformace pro VŠ na UK (reg. č. NPO_UK_MSMT-16602/2022).





O B S A H

Předmluva  /7

1/ O etice  /14
2/ Rovnost a její důsledky  /30
3/ Rovnost pro zvířata?  /65
4/ Co je špatného na zabíjení?  /90
5/ Zabíjení: Zvířata  /114
6/ Zabíjení: Embryo a plod  /145
7/ Zabíjení: Lidé  /180
8/ Bohatí a chudí  /219
9/ Klimatická změna  /247

10/ Životní prostředí  /271
11/ Občanská neposlušnost, násilí a terorismus  /291
12/ Proč jednat morálně?  /313

Poznámky, reference a další literatura  /335





7

P Ř E D M L U VA

Praktická etika zahrnuje širokou oblast. Díváme-li se dostatečně 
pozorně, důsledky etiky najdeme ve většině svých rozhodnutí. 
Tato kniha se nesnaží probrat celé téma. Problémy, jimiž se za-
bývá, jsem vybral na základě dvou hledisek: relevance a míry, 
do jaké může k diskusi o nich přispět filozofické uvažování.

K nejzásadnějším etickým otázkám patří ty, s nimiž se setká-
váme dnes a denně: je správné peníze utrácet za zábavu, když 
by mohly pomoci lidem žijícím v extrémní chudobě? Máme 
právo zacházet se zvířaty jako s pouhými stroji na maso, které 
sníme? Měli bychom jezdit autem – a vypouštět tak skleníkové 
plyny, které oteplují planetu –, když můžeme jít pěšky, jet na 
kole nebo použít veřejnou dopravu? O  dalších problémech, 
například interrupci a eutanazii, naštěstí většina z nás každý 
den rozhodovat nemusí, přesto jsou důležité, protože někdy na 
ně v našem životě narazit můžeme. Jde také o aktuální otázky, 
a aktivní člen demokratické společnosti by na ně měl mít po-
učený a uvážený názor.

Do jaké míry lze o otázce užitečně filozoficky diskutovat, 
závisí na tom, jakého je druhu. Některé otázky jsou kontro-
verzní především proto, že se u nich zpochybňují fakta. Máme 
budovat jaderné elektrárny, které by nahradily ty uhelné, jež 
jsou hlavní příčinou globálního oteplování? Odpověď na tuto 
otázku zřejmě závisí především na tom, zda lze zajistit bez-
pečnost jaderného palivového cyklu, a to při náhodném úniku 
radioaktivních materiálů i při teroristických útocích. K tomu-
to tématu filozofové nejspíš nemají odborné znalosti. (Což 
neznamená, že by k němu neměli co říci – mohou například 
říci něco užitečného o tom, zda je přijatelné dané riziko pod-
stupovat.) U  jiných témat jsou však fakta jasná, přijímají je 



8

obě strany a neshody ohledně dalšího postupu vznikají kvůli 
protichůdným etickým názorům. Důležitá fakta o  interrupci 
vlastně sporná nejsou – jak uvidíme v šesté kapitole, otázka, 
kdy začíná lidský život je vlastně spíše hodnotová –, přesto se 
o  její etičnosti vášnivě přeme. U otázek tohoto druhu může 
velmi záležet na argumentačních a  analytických metodách 
jednotlivých filozofů. Témata, o nichž pojednává tato kniha, 
patří k těm, u kterých hrají hlavní roli spíše etické než faktické 
neshody. Budeme-li o nich uvažovat filozoficky, měli bychom 
dospět k lépe odůvodněným závěrům.

Kniha Praktická etika, jež poprvé vyšla v  roce 1980, se hojně 
četla, používala se v mnoha seminářích na univerzitách a vy-
sokých školách a  byla přeložena do patnácti jazyků. Vždy 
jsem očekával, že řada čtenářů nebude se závěry, které hájím, 
souhlasit. Nečekal jsem ovšem, že se někteří pokusí zabránit 
diskusi o  jejích argumentech. Odpor k  názorům na eutana-
zii zmíněným v knize dosáhl v Německu, Rakousku a Švýcar-
sku na přelomu osmdesátých a devadesátých let takové míry, 
že se rušily konference a přednášky, na něž jsem byl pozván, 
a semináře vyučované profesory na německých univerzitách, 
v nichž se kniha měla používat, byly opakovaně narušovány 
do té míry, že se musely ukončit. Když jsem se v roce 1991 po-
kusil přednášet v Curychu, na pódium vyskočil demonstrant, 
strhl mi brýle z obličeje, hodil je na podlahu a  rozdupal je. 
Méně násilné protesty se odehrály v roce 1999 na Princetonské 
univerzitě, když mě jmenovali do funkce vedoucího katedry 
bioetiky. Odpůrci mých názorů zatarasili vchod do ústřední 
administrativní budovy univerzity a požadovali, aby mé jme-
nování bylo zrušeno. Steve Forbes, člen univerzitní dozorčí 
rady a tehdy republikánský kandidát na prezidenta Spojených 
států, oznámil, že dokud budu na univerzitě působit, nepo-
skytne jí další dary. Rektoru univerzity i mně vyhrožovali smr-
tí. Ke cti univerzity slouží, že se rozhodně postavila na obranu 
akademické svobody.

Protesty mě přiměly k zamyšlení nad tím, zda jsou mnou 
hájené názory v této knize skutečně tak mylné nebo nebezpeč-
né, že by bylo lepší je nevyslovovat. Přestože mnozí odpůrci 
měli o mých slovech zkrátka jen špatné informace, tvrzení, že 



9

kniha porušuje – možná nejedno – tabu, je částečně pravdivé. 
V Německu se od dob nacismu o otázce eutanazie či o tom, zda 
může být život tak plný utrpení, že nestojí za to ho žít, řadu 
let nesmělo diskutovat. Ještě zásadnější  – a  nejen v  Němec-
ku – je tabu související se srovnáváním hodnoty života člověka 
a života jiné než lidské bytosti. Německá sponzorská organi-
zace v rozruchu, který následoval po zrušení konference v Ně-
mecku, na kterou jsem byl pozván, schválila řadu prohlášení, 
aby se od mých názorů distancovala. Jedno z nich znělo takto: 
„Jedinečnost lidského života žádné srovnávání – či přesněji ře-
čeno ztotožňování – lidské existence s jinými živými bytostmi, 
s jejich životními formami či zájmy neumožňuje.“ Právě o srov-
návání, a v některých případech i ztotožňování lidského života 
se životem zvířat pojednávají některé kapitoly této knihy. Dalo 
by se vlastně říci, že pokud se tato kniha něčím odlišuje od ji-
ných přístupů k otázkám jako rovnost lidí, interrupce, eutana-
zie a životní prostředí, pak tím, že k nim přistupuje s vědomým 
odmítáním jakéhokoli předpokladu, že všichni příslušníci na-
šeho druhu mají, pouze proto, že k našemu druhu patří, něja-
kou specifickou či přirozenou hodnotu, která je staví nad jiné 
druhy. Přesvědčení o nadřazenosti člověka je velmi zásadní a je 
základem našeho myšlení v  řadě citlivých oblastí. Jeho zpo-
chybnění není nicotná záležitost a nemělo by nás překvapovat, 
že vyvolá silnou reakci. Jakmile však pochopíme, že částečným 
důvodem oněch protestů je právě porušení tohoto tabu o srov-
návání lidí se zvířaty, pochopíme, že není cesty zpět. Z důvo-
dů, které rozvedu v následujících kapitolách, by byl zákaz jaké-
hokoli srovnávání živočišných druhů filozoficky neobhajitelný. 
Znemožnil by nám překonat křivdy, jichž se na živočiších, tedy 
na ne-lidských zvířatech, dopouštíme, a posílil by postoje, jež 
nenapravitelně poškodily životní prostředí na naší planetě.

Proto jsem od názorů, jež vyvolaly tak ostré diskuse, ne
ustoupil. Jsou-li něčím nebezpečné, pak ještě větší nebezpečí 
se skrývá ve snaze umlčovat kritiku obecně přijímaných myš-
lenek. Filozofie se od dob Platóna dialekticky vyvíjela a filozo-
fové předkládali důvody, proč s názory jiných filozofů nesou-
hlasí. Poučení z  neshod nás vede k  obhajitelnějšímu postoji 
a právě toto poučení je důvodem, proč by se o názorech, jež 
zastávám, diskutovat mělo, i kdyby byly mylné.



10

Přestože jsem názory na eutanazii a interrupci, proti nimž 
byla namířena většina protestů, nezměnil, toto třetí vydání 
se od prvního i druhého výrazně liší. Všechny kapitoly jsem 
přepracoval, faktografický materiál aktualizoval, a pokud můj 
postoj kritici špatně pochopili, pokusil jsem se jej objasnit. 
U některých témat vyvstaly nové otázky a u těch starých se ob-
jevily nové argumenty. Například v otázce morálního statusu 
raného lidského života přinesl vědecký pokrok novou deba-
tu o  likvidaci lidských embryí za účelem získání kmenových 
buněk. Rozvíjející se vědecké poznání raného lidského života 
dává nejen naději na významné úspěchy v  léčbě nemocí, ale 
ukazuje, že potenciál ke vzniku nového života má řada bu-
něk – nejen oplodněné vajíčko. Musíme se tedy ptát, zda se tím 
mění argumenty o morálním statusu lidských embryí, a pokud 
ano, jak.

Největší filozofickou nejistotu jsem měl u těch částí čtvrté 
a páté kapitoly, jež se zabývají tím, zda zrození nové bytos-
ti – ať již člověka, či ne-lidského zvířete – může za nějakých 
okolností vynahradit smrt podobné bytosti. Toto téma zase 
vzbuzuje otázky ohledně optimální velikosti populace a toho, 
zda by existence většího počtu vnímavých bytostí, jež si užívají 
života, byla za jinak stejných podmínek dobrá věc. Tyto otázky 
se mohou zdát až ezoterické a vzdálené od „praktické etiky“, 
kterou slibuje název knihy, mají však důležité etické důsledky. 
Jak uvidíme, mohou ilustrovat to, jak se naše soudy o  tom, 
co je správné a co špatné, musí opírat o zkoumání závažných 
a  obtížných filozofických otázek. Při přepracovávání těchto 
částí pro nové vydání jsem zjistil, že nemohu s jistotou tvrdit, 
že uspokojivou odpověď na tato dilemata nabízí postoj, který 
jsem zaujal v  předchozím vydání knihy  – postoj vycházející 
výhradně z preferenčního utilitarismu.

Přehodnocení mého dřívějšího postoje je v  tomto vydání 
nejvýznamnější filozofickou změnou. Největší praktický vý-
znam však má doplnění nové kapitoly, jež se zabývá velkou 
morální výzvou naší doby – klimatickou změnou. Jako etický 
problém ji příliš často nevnímáme. Snad tato kapitola jasně 
ukáže, že jím je. Počet kapitol v  tomto vydání zůstává stej-
ný jako ve druhém vydání, kapitola o naší povinnosti přijímat 
uprchlíky, kterou jsem do něj přidal, se totiž v přítomném vy-



11

dání neobjevuje. Důvodem není skutečnost, že otázka přijímá-
ní uprchlíků má menší význam než v roce 1993. Naopak, dnes 
je pravděpodobně důležitější a v příštích desetiletích nabude 
na ještě větším významu, neboť jsme svědky čím dál většího 
počtu „klimatických uprchlíků“  – těch, kteří již nemohou 
žít tam, kde žili jejich rodiče a prarodiče, protože se změnila 
intenzita srážek nebo stoupla hladina moří. Vyznění této ka-
pitoly mě však již neuspokojovalo. Důvodem částečně je, že 
pro tuto problematiku jsou velmi relevantní fakta – například 
o možnosti země přijmout velké množství uprchlíků, aniž by 
to vedlo k ostré reakci rasistů, jež by menšinám způsobovala 
újmu. Uvědomil jsem si rovněž rozdíly mezi jednotlivými ze-
měmi, jež jsou pro tuto problematiku důležité, a neochotně tak 
dospěl k závěru, že jakýkoli pokus zabývat se touto otázkou 
v jedné kapitole svazku, jako je tento, určený mezinárodnímu 
čtenářstvu, bude určitě povrchní. Rozhodl jsem se, že pokud 
se jí nemohu zabývat odpovídajícím způsobem a s patřičnými 
nuancemi, bude lepší ji do knihy nezařazovat, zejména proto, 
že jde o jednu z otázek, u kterých musí postup určovat vláda, 
a že činy jednotlivců ji tak významně neovlivní.

Při psaní a revizi knihy jsem hojně využil své vlastní, dříve 
publikované články a knihy. Třetí kapitola vychází z mé knihy 
Animal Liberation (2. vyd., New York: New York Review Books 
1990; česky Osvobození zvířat, přel. Zdeněk Janík a kol., Praha: 
Práh 2001), přestože zohledňuje i námitky, které se objevily od 
jejího prvního vydání v roce 1975. Části šesté kapitoly, jež se 
zabývají tématy jako umělé oplodnění, argument potenciálu, 
experimentování s embryi a otázky plodu, vycházejí z práce, 
kterou jsem napsal společně s Karen Dawsonovou a která vyšla 
pod názvem „IVF Technology and the Argument from Poten-
tial“ v  časopise Philosophy and Public Affairs (17, č. 2 /1988/, 
s. 87–104) a v knize Peter Singer – Helga Kuhse a kol.: Em­
bryo Experimentation (Cambridge: Cambridge University Press 
1990). Ve třetím vydání tato kapitola obsahuje materiál reagují-
cí na argumenty Patricka Leea a Roberta George, jež se poprvé 
objevily v článku Agaty Saganové a Petera Singera „The Moral 
Status of Stem Cells“ (Metaphilosophy 38, č. 2–3 /duben 2007/, 
s. 264–284). Sedmá kapitola obsahuje materiál z mnohem ob-
sáhlejšího pojednání o problematice eutanazie těžce postiže-



12

ných kojenců, jejž jsme společně s Helgou Kuhseovou přinesli 
v knize Should the Baby Live? (Oxford: Oxford University Press 
1985). Osmá kapitola opakuje argumenty z článku „Famine, 
Affluence and Morality“ (Philosophy and Public Affairs 1, č. 3 
/1972/, s. 229–243) a pro toto vydání jsem čerpal ze svého mno-
hem novějšího a komplexnějšího popisu problematiky v knize 
The Life You Can Save (New York: Random House 2009). Nová 
devátá kapitola využívá materiál poprvé zveřejněný ve svazku 
One World (New Haven – London: Yale University Press 2002) 
a z textu „Climate Change as an Ethical Issue“ (Jeremy Moss 
/ed./: Climate Change and Social Justice, Melbourne: Melbour-
ne University Press 2009). Desátá kapitola vychází z kapitoly 
„Environmental Values“, kterou jsem přispěl do knihy edito-
vané Ianem Marshem The Environmental Challenge (Melbour-
ne: Longman Cheshire 1991). Části jedenácté kapitoly čerpají 
z mé první knihy Democracy and Disobedience (Oxford: Claren-
don Press 1973). Revize pro třetí vydání zahrnují rovněž pa-
sáže z mých odpovědí kritikům v knize Peter Singer under Fire, 
kterou editoval Jeffrey A. Schaler.

Užitečné komentáře k pracovní verzi prvního vydání této 
knihy mi poskytli H. J. McCloskey, Derek Parfit a  Robert 
Young. Myšlenkami Roberta Younga jsem se začal zabývat již 
v dřívější fázi, kdy jsme spolu vedli seminář na tato témata na 
La Trobe University. Jeho myšlenkám vděčí za mnohé zejmé-
na kapitola o eutanazii, přestože se vším, co obhajuji, nemusí 
souhlasit. Vrátím-li se ještě víc do minulosti, můj zájem o eti-
ku podnítil H. J. McCloskey, jehož jsem měl to štěstí potkat 
jako učitele během vysokoškolských studií; v  základech eti-
ky, z nichž vycházejí postoje v této knize, je zase patrná stopa 
R. M. Harea, který mě učil na Oxfordu. K napsání této kni-
hy mě povzbudil Jeremy Mynott z nakladatelství Cambridge 
University Press, který mi pomohl dát jí tvar a zdokonalit ji. 
U druhého vydání knihy jsem těžil ze spolupráce s Karen Daw-
sonovou, Paolou Cavalieriovou, Renatou Singerovou a zejmé-
na s Helgou Kuhseovou. Za toto třetí vydání musím bohužel 
posmrtně poděkovat Brentu Howardovi, nadanému mysliteli, 
jenž mi před několika lety poslal rozsáhlé poznámky pro mož-
nou revizi druhého vydání. Za podněty a pomoc při bádání 
v průběhu celé revize knihy jsem velmi vděčný také Agatě Sa-



13

ganové. Její přínos je nejpatrnější v diskusi o morálním statusu 
embryí a kmenových buněk, díky jejím myšlenkám a podně-
tům je však kniha lepší i v několika dalších oblastech.

O otázkách, jež jsou předmětem této knihy, jsem samozřej-
mě diskutoval i s mnoha dalšími lidmi. Na význam klimatické 
změny jako etického problému mě již v roce 1984 upozornil 
Dale Jamieson a své myšlenky na toto téma a na mnoho dalších 
s ním probírám i nadále. Hodně mě naučil Jeff McMahan, a to 
v rámci osobního kontaktu, postgraduálního semináře o otáz-
kách života a smrti, který jsme společně vyučovali, i řady spi-
sů. Na Princetonské univerzitě jsem často těžil z připomínek 
kolegů k mé práci a od hostujících stipendistů Univerzitního 
centra pro lidské hodnoty a studentů, a to jak absolventů, tak 
vysokoškoláků. Don Marquis i David Benatar v Centru strávi-
li jeden rok a jejich působení bylo příležitostí k mnoha dob-
rým diskusím. Za připomínky na příležitostných přednáškách 
a seminářích, na kterých jsem svou práci prezentoval, děkuji 
i kolegům a postgraduálním studentům Centra aplikované fi-
lozofie a veřejné etiky na Univerzitě v Melbourne.

S Harriet McBryde Johnsonovou jsme se v názoru na eu-
tanazii dětí s těžkým postižením velice rozcházeli, nikdy však 
mezi námi nedošlo k prudkým sporům a mé názory vždy pre-
zentovala svědomitě a poctivě. Naše výměny názorů bohužel 
skončily s její smrtí v roce 2008 a její kritičnost mi chybí.

Bystrý čtenář si při porovnávání tohoto vydání s tím před-
chozím zřejmě všimne, že jsem nyní ochotnější připustit – byť 
ne ještě přijmout – myšlenku, že existují objektivní etické prav-
dy nezávislé na tom, co si kdo přeje. Za tento posun – jemuž 
se v knize tohoto druhu nemohu dostatečně věnovat – vděčím 
četbě pracovní verze nesmírně působivé knihy Dereka Parfita 
s názvem On What Matters (Na čem záleží). Snad o této otázce 
napíšu více při jiné příležitosti.

Peter Singer	 Princeton a Melbourne 2010

Poznámka pro čtenáře: Abych text nezaplevelil, poznámky, od-
kazy a  další doporučenou literaturu jsem seskupil na konci 
knihy.



14

1 /

O   E T I C E

Tato kniha pojednává o praktické etice, tedy o využití etiky či 
morálky – obě slova budu používat jako zaměnitelná – u prak-
tických otázek. Čtenář sice může být netrpělivý a chtít k nim 
přejít neprodleně, máme-li však v rámci etiky vést užitečnou 
diskusi, je třeba si něco říci o ní, abychom měli jasnou před-
stavu o tom, co vlastně diskuse o etických otázkách znamená. 
Tato první kapitola tedy připravuje půdu pro ostatní části kni-
hy. Je stručná a místy dogmatická, aby se nerozrostla v  celý 
svazek. Nemohu sice věnovat patřičný prostor všem různým 
pojetím etiky, jež by mohly být v rozporu s pojetím, které budu 
hájit, přesto poslouží alespoň k poodhalení předpokladů, ze 
kterých zbytek knihy vychází.

C O  E T I KA  N E N Í

E t i k a  s e  p r i m á r n ě  n e t ý k á  s e x u

Když člověk někdy v  padesátých letech viděl novinový titu-
lek NÁBOŽENSKÝ VŮDCE KRITIZUJE ÚPADEK MORÁL-
NÍCH HODNOT, očekával, že se znovu dočte o promiskuitě, 
homosexualitě a  pornografii, nikoli o  bezvýznamných část-
kách, které jako zahraniční pomoc poskytujeme chudším ze-
mím, nebo o škodách, které způsobujeme životnímu prostředí 
na naší planetě. Vzhledem k  tomuto převládajícímu úzkému 
pojetí morálky, se etika s oblibou považovala za systém hroz-
ných puritánských zákazů, jež mají především bránit lidem 
v zábavě.

To naštěstí pominulo. Už si nemyslíme, že morálka či etika 
je soubor zákazů týkajících se zejména sexu. Už i náboženští 



15

vůdci mluví víc o globální chudobě a klimatické změně a méně 
o promiskuitě a pornografii. Při rozhodování o sexu můžeme 
brát v úvahu upřímnost, ohledy na druhé, obezřetnost, sna-
hu bránit ubližování druhých a podobně, ovšem totéž platí, 
i když se rozhodujeme o jízdě autem. (Ve skutečnosti jsou mo-
rální otázky spojené s řízením auta, a to z hlediska životního 
prostředí i bezpečnosti, mnohem závažnější než otázky souvi-
sející s bezpečným sexem.) Proto tato kniha neobsahuje žádné 
pojednání o sexuální morálce. Je třeba se zabývat důležitějšími 
etickými otázkami.

O   e t i c e  n e p l a t í ,  ž e  j e  „ d o b rá  t e o r e t i c k y,  

o v š e m  n i k o l i  v   p ra x i “

Zadruhé, etika není ideální systém, který je velmi ušlechtilý teo
reticky, ale neosvědčuje se v praxi. Pravdě se blíží spíše opak: 
etický soud, který se neosvědčuje v praxi, musí mít i teoretic-
kou vadu, neboť smyslem etických soudů je praxi usměrňovat.

Někdy se má za to, že etika je ve skutečném světě nepoužitel-
ná, protože se považuje za systém stručných a prostých pravi-
del jako „Nelži“, „Nekraď“ a „Nezabíjej“. Není divu, že obhájci 
tohoto modelu se rovněž domnívají, že etika se pro složité ži-
votní otázky nehodí. V  neobvyklých situacích si prostá pra-
vidla navzájem odporují, a i když tomu tak není, dodržování 
pravidla může vést ke katastrofě. Obvykle sice může být špat-
né lhát, ovšem kdybyste žili v nacistickém Německu a gestapo 
by k vám přišlo hledat Židy, bylo by jistě správné zapřít sku-
tečnost, že se na půdě vašeho domu ukrývá židovská rodina.

Selhání morálky zaměřené na omezování sexuálního cho-
vání ani selhání etiky prostých pravidel nelze považovat za se-
lhání celé etiky. Selhal jen jeden pohled na etiku, a ani ten ne-
selhal nenapravitelně. Ti, kteří se domnívají, že etika je systém 
pravidel – deontologové –, mohou svou pozici zachránit tím, 
že najdou složitější a konkrétnější pravidla, jež si vzájemně ne-
budou odporovat, nebo tím, že je seřadí do nějaké hierarchické 
struktury, která by jejich rozpory vyřešila. Existuje navíc starý 
přístup k  etice, který je zcela nedotčen složitostmi, jež zne-
snadňují aplikaci jednoduchých pravidel. Jde o přístup konse-
kvencionalistický. Konsekvencionalisté nezačínají u  pravidel 
mravnosti, ale u morálních cílů. Jednání hodnotí podle toho, 



16

do jaké míry těmto cílům napomáhá. Nejznámější, byť ne jedi-
nou konsekvencionalistickou teorií je utilitarismus. Klasický 
utilitarista považuje jednání za správné, pokud všem, koho se 
týká, přináší víc štěstí než jiné jednání, a za špatné, pokud štěs-
tí nepřináší. K tomuto tvrzení je třeba vznést dvě výhrady: „víc 
štěstí“ zde znamená čistou spokojenost po odečtení utrpení či 
smutku, které by dané jednání rovněž mohlo způsobit. Pokud 
co největší štěstí přinesou dva různé činy, jsou správné oba.

Důsledky jednání se liší podle okolností, za jakých se toto 
jednání děje. Utilitaristu tak nelze nikdy řádně obvinit z nedo-
statečného smyslu pro realitu ani z rigidního lpění na ideálech 
navzdory praktické zkušenosti. Podle utilitaristy bude lhaní za 
určitých okolností špatné a za jiných dobré podle toho, jaké 
bude mít důsledky.

Z á k l a d e m  e t i k y  n e n í  n á b o ž e n s t v í

Zatřetí, etika není cosi, co lze pochopit jen v kontextu nábo-
ženství. Budu mít za to, že je na náboženství zcela nezávislá.

Podle některých teistů se etika bez náboženství neobejde, 
protože už samotné slovo „dobro“ znamená „to, co schvaluje 
Bůh“. Podobné tvrzení vyvrátil Platón před více než dvěma 
tisíci lety s tím, že pokud bohové některé činy schvalují, pak 
určitě proto, že jsou dobré, dobré však nejsou díky jejich sou-
hlasu. Podle jiného názoru projevují bohové souhlas naprosto 
nahodile: kdyby náhodou schvalovali mučení a  nesouhlasili 
s  pomocí bližním, mučení by bylo dobré a  pomoc bližním 
špatná. Někteří teisté se pokusili od tohoto dilematu oprostit 
tvrzením, že Bůh je dobrý, a nemůže tedy mučení schvalovat, 
pokud ovšem chtějí tvrdit, že dobro je to, co schvaluje Bůh, 
pak se chytili do vlastní pasti, neboť co mají tím, že Bůh je 
dobrý, asi tak na mysli – že s Bohem souhlasí Bůh?

Důležitějším pojítkem mezi náboženstvím a etikou tradičně 
bývala skutečnost, že náboženství dávalo důvod, proč jednat 
správně  – ctnostní prý budou odměněni věčnou blažeností, 
zatímco ostatní se budou smažit v pekle. Všichni náboženští 
myslitelé toto nepřijali: velmi zbožný křesťan Immanuel Kant 
pohrdal vším, co při dodržování mravního zákona zavánělo 
zištným motivem. Podle něj se takovým zákonem musíme řídit 
pro vlastní dobro. K  tomu, abychom odmítli motivaci, kte-



17

rou nabízí tradiční náboženství, ani nemusíme být kantovci. 
Myšlení, jež nachází zdroj etiky v našich sklonech k empatii 
a v soucitu, kterou většina z nás chová k druhým, má dlouhou 
historii. Jde však o složité téma, a v této kapitole se jím zabývat 
nebudu, protože je předmětem té závěrečné. Stačí říci, že naše 
každodenní pozorování bližních jasně svědčí o tom, že etické 
chování nevyžaduje víru v nebe a peklo, a naopak, že víra vždy 
nevede k etickému chování.

Jestliže nám morálku nedal božský Stvořitel, odkud se vza-
la? Víme, že jsme se stejně jako naši blízcí příbuzní šimpanzi 
učenliví a šimpanzi bonobo vyvinuli ze společenských savců. 
Během dlouhého období evoluce jsme podle všeho získali 
schopnost mravnosti, díky níž intuitivně rozpoznáme, co je 
správné a co špatné. Některé projevy intuice máme společné 
s nám příbuznými primáty – i oni mají silný smysl pro recipro-
citu a v jejich někdy rozhořčených reakcích na donebevolají-
cí neoplácení dobrého skutku můžeme vidět počátky našeho 
vlastního smyslu pro spravedlnost. Když Frans de Waal pozo-
roval skupinu šimpanzů žijících pohromadě, všiml si, že jedna 
šimpanzice Puist pomohla jinému šimpanzi Luitovi odrazit 
útok třetí lidoopa, Nikkieho. Nikkie následně Puist napadl. 
Ta naznačila Luitovi, aby jí pomohl, ten však neudělal nic. 
Když útok Nikkieho skončil, Puist Luita rozlíceně napadla. De 
Waal to komentuje slovy: „Pokud byl její vztek ve skutečnosti 
důsledkem toho, že jí nepomohl poté, co ona pomohla jemu, 
naznačovalo by to, že se reciprocita u šimpanzů řídí stejným 
smyslem pro to, co je správné a spravedlivé z hlediska morálky, 
jako u lidí.“

Z těchto intuitivních reakcí, jež máme společné s jinými spo-
lečenskými savci, se vlivem osvojení jazyka vyvinula morálka. 
V  různých lidských kulturách nabyla odlišných podob, exi-
stuje však překvapivě velký společný základ, který s největší 
pravděpodobností budete sdílet i vy, čtenáři. Pro vše, co v této 
knize následuje, je zásadní, abychom pochopili, že tato vyvi-
nutá intuice nám na otázky morálky nemusí nutně dát správné 
odpovědi. Co bylo dobré pro naše předky, nemusí být dobré 
pro všechny lidi dnes, natož pro naši planetu a všechny ostatní 
bytosti, které na ní žijí. Malá lidská společenství měla na málo 
obydlené planetě nepochybně větší šanci na přežití, pokud se 



18

řídila etikou, která říkala: „Ploďte se a množte se“, upřednost-
ňovala tedy velké rodiny a  zavrhovala homosexualitu. Dnes 
můžeme a měli bychom všechny intuitivní reakce vůči tako-
vým praktikám kriticky zkoumat a musíme vzít v úvahu, jaké 
důsledky má existence velkých rodin nebo homosexuality pro 
svět, v němž žijeme.

Mnozí mají za to, že všechno přirozené je dobré. Nejspíš si 
budou myslet, že přirozená je naše morální intuice a měli by-
chom se jí řídit, to by však byl omyl. Jak upozornil John Stuart 
Mill v eseji „On Nature“ (O přírodě), slovo „příroda“ znamená 
buď všechno, co existuje ve vesmíru, včetně lidí a  všeho, co 
vytvářejí, nebo znamená svět, jaký by byl bez lidí a toho, co 
způsobují. V  prvním slova smyslu nemůže být žádná lidská 
činnost „nepřirozená“. Ve druhém smyslu tvrzení, že některé 
lidské zásahy jsou „nepřirozené“, neznamená nesouhlas s tou-
to činností, neboť zásahem do přírody je vše, co děláme, a toto 
zasahování je do velké míry – podobně jako léčba nemocí – 
velmi žádoucí.

Pochopení původu morálky nás tedy osvobozuje od dvou 
domnělých pánů, Boha a přírody. Morální intuici jsme do vel-
ké míry zdědili po našich předcích. Nyní musíme zjistit, co by 
se na ní mělo změnit.

E t i k a  n e z á v i s í  n a  s p o l e č n o s t i ,  

v e  k t e r é  ž i j e t e

Z hlediska filozofie je největší výzvou názor, který v této úvod-
ní kapitole popřu, a  sice ten, že etika je relativní nebo sub-
jektivní. Popřu jej přinejmenším v některých souvislostech, ve 
kterých je často zastáván. Tento bod vyžaduje širší diskusi než 
ostatní tři.

Vezměme si nejprve často zastávanou myšlenku, že etika 
závisí na společnosti, ve které člověk žije. V jednom smyslu je 
to pravda a v jiném nepravda. Je pravda, jak jsme viděli v dis-
kusi o konsekvencionalismu, že jednání, které je v jedné situaci 
správné, protože má dobré důsledky, může být v  jiné situaci 
špatné, protože má špatné i důsledky. Náhodný pohlavní styk 
tedy může být špatný, pokud z něj vzejdou děti, o něž se nelze 
odpovídajícím způsobem postarat, a není špatný, pokud díky 
účinné antikoncepci k žádné reprodukci nevede. To je však jen 



19

povrchní forma relativismu. Naznačuje, že konkrétní princip 
typu „Náhodný sex je špatný“ může záležet na času a místě, 
tento princip však může být i  objektivně nesprávný, pokud 
se má za to, že se týká všech případů náhodného pohlavního 
styku nehledě na okolnosti. Takový relativismus nám neumož-
ňuje ani odmítnout všeobecnou platnost obecnějšího princi-
pu, například „Dělej to, co umocňuje pocit štěstí a zmírňuje 
utrpení“.

Zásadnější forma relativismu nabyla na oblibě v devatenác-
tém století, kdy se začaly objevovat informace o  morálních 
přesvědčeních a zvyklostech vzdálených společností. Poznání, 
že někde se pohlavní styky mezi nesezdanými lidmi považují 
za naprosto zdravé, narušilo přísnou nadvládu viktoriánské 
pruderie zárodky revoluce v sexuálních postojích. Není divu, 
že podle některých tyto nové poznatky naznačovaly nejen to, 
že mravní kodex Evropy devatenáctého století nemá objektivní 
platnost, ale i to, že každý mravní soud může nanejvýš odrážet 
zvyky společnosti, v níž vznikl. 

Tuto formu relativismu svým teoriím přizpůsobili marxisté. 
Podle nich v  každém období vládnou ideje vládnoucí třídy, 
a  morálka společnosti tak závisí na nejvlivnější ekonomické 
třídě, a tedy nepřímo na její ekonomické základně. Domníva-
li se, že jim to umožní vítězoslavně vyvrátit nároky feudální 
a buržoazní morálky na objektivní, univerzální platnost. Pak 
si však někteří všimli, že tím vzniká problém: je-li veškerá mo-
rálka relativní, co je tak zvláštního na komunismu? Proč stát 
na straně proletariátu, a nikoli buržoazie? 

Marxův spoluautor Friedrich Engels se touto otázkou zabý-
val jediným možným způsobem: relativismus opustil ve pro-
spěch omezenějšího deskriptivního tvrzení, že morálka spo-
lečnosti rozdělené do tříd bude vždy odrážet zájmy vládnoucí 
třídy. Morálka společnosti bez třídních antagonismů by prý 
naproti tomu byla „skutečně lidskou“ morálkou. To už ovšem 
není žádný normativní relativismus – tedy relativizování toho, 
co bychom měli dělat  –, přesto marxismus stále a  poněkud 
zmateně podněcuje vznik mnoha nekonzistentních relativis-
tických myšlenek, často převlečených za „postmodernismus“.

Problém, který Engelse vedl k opuštění relativismu, vítězí 
i  nad běžným etickým relativismem. Každý, kdo někdy pře-



20

mýšlel o  nějakém těžkém etickém rozhodnutí, ví, že pokud 
nám společnost říká, co máme dělat, naši svízelnou situaci to 
neřeší. Rozhodnout se musíme sami. Víra a zvyky, s nimiž nás 
vychovali, na nás sice mohou mít velký vliv, jakmile však o nich 
začneme přemýšlet, můžeme se rozhodnout, zda budeme jed-
nat v souladu s nimi, nebo proti nim.

Opačný názor  – že etika závisí a  může záviset pouze na 
určité společnosti – má nanejvýš nepravděpodobné důsledky. 
Pokud naše společnost nesouhlasí s  otroctvím, zatímco jiná 
je schvaluje, na základě tohoto druhu relativismu bychom 
se mezi těmito protichůdnými názory nemohli rozhodnout. 
Z  hlediska relativistické analýzy žádný rozpor neexistuje  – 
když tvrdím, že je otroctví špatné, říkám jen to, že moje společ-
nost otroctví neschvaluje, a když otrokáři z druhé společnosti 
tvrdí, že otroctví je správné, říkají jen to, že jejich společnost 
je schvaluje. Proč se hádat? S největší pravděpodobností říkám 
já i oni pravdu.

Ještě horší je, že relativista nemůže uspokojivě vysvětlit 
nonkonformistu. Pokud výrok „otroctví je špatné“ znamená 
„moje společnost otroctví neschvaluje“, pak se někdo, kdo žije 
ve společnosti, která otroctví schvaluje, tvrzením, že je špatné, 
dopouští faktického omylu. Chybnost etického soudu by mohl 
prokázat průzkum veřejného mínění. Rádoby reformátoři se 
tak ocitají v  ošemetné situaci: pokud se rozhodnou změnit 
etické názory svých spoluobčanů, dopouštějí se nutně omylu; 
jejich vlastní názory budou správné, až když pro ně získají 
většinu společnosti.

E t i k a  n e n í  j e n  z á l e ž i t o s t í  s u b j e k t i v n í h o  

v k u s u  č i  n á z o r u

Tyto obtíže stačí k tomu, aby etický relativismus potopily; etic-
ký subjektivismus se nesmyslnému úsilí rádoby reformátorů 
morálky alespoň vyhýbá, neboť jeho etické soudy závisejí spíše 
na tom, zda danou věc schvaluje či neschvaluje jednotlivec, než 
na tom, zda tak činí jeho společnost. Existují však i jiné obtí-
že, které přinejmenším některé formy etického subjektivismu 
překonat nemohou.

Pokud obhajování subjektivnosti etiky znamená to, že je-li 
podle mě týrání zvířat špatné, ve skutečnosti s ním jen vyjad-



21

řuji nesouhlas, zastánci tohoto relativistického postoje musí 
čelit ještě horšímu problému: nemožnosti vysvětlit skutečnost, 
že se v otázkách etiky lidé neshodnou. To, co podle relativisty 
platilo pro neshody mezi lidmi z různých společností, podle 
subjektivisty platí pro všechny etické neshody. Já tvrdím, že 
týrání zvířat je špatné, a vy tvrdíte, že není. Pokud to znamená, 
že já týrání zvířat neschvaluji a vy ano, mohou být obě tvrzení 
pravdivá a není se o čem přít.

U jiných teorií, které lze označit obecnou nálepkou „sub-
jektivismu“, tato námitka neplatí. Předpokládejme, že podle 
někoho etické soudy nejsou pravdivé ani nepravdivé, protože 
nic nepopisují – ani morální skutečnosti, ani subjektivní stavy 
mysli. Podle této teorie by etické soudy mohly etické postoje 
spíše vyjadřovat než popisovat, a na etice se neshodneme, pro-
tože se vyjádřením vlastního postoje snažíme své posluchače 
přivést k podobnému postoji, jaký zastáváme my. Tento názor, 
který poprvé rozvinul C. L. Stevenson, je znám jako emotivi-
smus. R. M. Hare nás zase přesvědčuje, že etické soudy jsou 
předpisy, a proto mají blíž spíše k příkazům než k výrokům 
o skutečnosti. S tímto názorem – Hare mu říká univerzální pre-
skriptivismus a v této kapitole se jím budeme zabývat podrob-
něji – nesouhlasíme, protože nám na tom, co lidé dělají, záleží. 
Třetí pohled, který hájí J. L. Mackie, připouští, že řada aspektů 
toho, jak o etice přemýšlíme a mluvíme, předpokládá existenci 
objektivních mravních norem, kvůli těmto rysům našeho my-
šlení a mluvení se však dopouštíme jakéhosi omylu – který je 
nejspíš dědictvím přesvědčení, že etika je Bohem daný právní 
systém, nebo jen další ukázkou našeho sklonu objektivizovat 
své osobní touhy a preference.

Tyto výklady etiky jsou věrohodné, pokud je opatrně odli-
šíme od hrubé formy subjektivismu, který etické soudy vnímá 
jako popisy postojů mluvčího. Popírají oblast etických sku-
tečností, která je součástí skutečného světa, existujícího zcela 
nezávisle na nás, a právě proto mohou být pravdivé. Předpo-
kládejme tedy, že pravdivé jsou: vyplývá z toho, že jsou etic-
ké soudy vůči kritice imunní, že rozum ani argument v etice 
nehraje žádnou roli a že z hlediska rozumu je jakýkoli etický 
soud stejně dobrý jako kterýkoli jiný? Myslím, že ne, a zastán-
ci tří postojů uvedených v předchozím odstavci roli rozumu 



22

a argumentu v etice ani nepopírají, přestože s významem této 
role nesouhlasí.

Otázka role, kterou může rozum v  etice mít, je stěžejním 
argumentem tvrzení, že etika je subjektivní. Má-li mít praktic-
ká etika zdravý základ, je třeba prokázat, že etické uvažování 
je možné. Popírat objektivní etické skutečnosti neznamená 
odmítat etické uvažování. Pak jsme v pokušení říci, že důkaz 
pudinku zkrátka spočívá v tom, že ho sníme, a důkaz toho, že 
etické uvažování je možné, lze nalézt ve zbývajících kapito-
lách této knihy, takové tvrzení však není tak úplně uspokojivé. 
Z teoretického hlediska je to neuspokojivé proto, že o etice lze 
uvažovat, aniž bychom skutečně chápali, jak je možná; z prak-
tického hlediska pak proto, že nepochopíme-li základy etiky, je 
pravděpodobnější, že při svých úvahách sejdeme z cesty. Poku-
sím se tedy říci něco o tom, jak lze v etice uvažovat.

C O  J E  E T I KA :  J E D E N  P O H L E D

Následuje nástin pohledu na etiku, podle něhož může při etic-
kých rozhodnutích sehrát důležitou roli rozum. Není jediný 
možný, je však přijatelný. Opět však musím přejít výhrady 
a  námitky, jež by samy o  sobě vydaly na samostatnou kapi-
tolu. Těm, kteří by našli námitky, které mnou prosazované 
stanovisko zpochybňují, mohu jen zopakovat, že celou tuto 
kapitolu lze považovat za pouhé konstatování předpokladů, 
z nichž vychází celá kniha. Přinejmenším tak objasním, co za 
etiku považuji.

Co znamená vynést mravní soud, polemizovat o etické otáz-
ce nebo žít podle etických norem? Jak se mravní soudy liší od 
jiných praktických soudů? Čím se liší člověk, který žije podle 
etických norem, od člověka, který podle nich nežije?

Všechny tyto otázky spolu souvisí, stačí tedy zabývat se 
jen jednou z nich, abychom to však mohli udělat, musíme si 
říci něco o podstatě etiky. Předpokládejme, že jsme studovali 
životy několika lidí a  víme dost o  tom, co dělají, čemu věří 
a podobně. Můžeme tedy rozhodnout, kdo z nich žije podle 
etických norem a kdo ne?

Mohli bychom si myslet, že postupovat lze tak, že zjistíme, 
kdo věří, že je špatné lhát, podvádět, krást a podobně, a nic 



23

z toho nedělá, a kdo takové přesvědčení nemá a ve svém jed-
nání se takto neomezuje. Pak by členové první skupiny žili 
podle etických norem a  členové druhé nikoli. Tento postup 
však směšuje dva rozdíly: tím prvním je rozdíl mezi životem 
podle (jak se domníváme) správných etických norem a živo-
tem podle (jak se domníváme) nesprávných etických norem 
a  tím druhým rozdíl mezi životem podle nějakých etických 
norem a životem, jenž se žádnými etickými normami neřídí. 
Podle etických norem mohou žít i  ti, kteří lžou a podvádějí, 
ale věří, že se nechovají nesprávně. Z mnoha možných důvo-
dů se mohou domnívat, že lhát, podvádět, krást a podobně je 
správné. Nežijí podle běžných etických norem, mohou však žít 
podle nějakých jiných.

Tento první pokus rozlišovat mezi etičností a neetičností byl 
sice pomýlený, ze svých chyb se však můžeme poučit. Zjistili 
jsme, že je nutné připustit možnost, že i lidé s nekonvenčním 
etickým přesvědčením stále žijí podle etických norem, jimž věří, 
pokud se z nějakého důvodu domnívají, že jejich jednání je správné. 
Kurzivou napsaná podmínka nás přivádí k odpovědi, kterou 
hledáme. S  představou života podle etických norem souvisí 
představa, že člověk svůj způsob života obhajuje, zdůvodňuje 
a ospravedlňuje. Lidé tak mohou dělat nejrůznější věci, kte-
ré jsou podle nás špatné, a  přece mohou žít podle etických 
norem, jsou-li připraveni své jednání obhájit a ospravedlnit. 
Nám jejich ospravedlnění může připadat nedostatečné a jejich 
jednání můžeme považovat za špatné, nicméně již snaha tako-
vé jednání ospravedlnit, ať již úspěšná, či nikoli, stačí k tomu, 
aby se chování člověka považovalo za etické – na rozdíl od 
neetického. Na druhou stranu, pokud lidé nejsou schopni své 
jednání nějak ospravedlnit, jejich tvrzení, že žijí podle etických 
norem, můžeme odmítnout, i když je toto jednání v souladu 
s běžnými mravními zásadami.

Můžeme jít ještě dál. Máme-li přijmout, že někdo žije po
dle etických norem, musí to nějak ospravedlnit. Například 
jen vlastní zájem stačit nebude. Když Macbeth při úvahách 
o vraždě Duncana přiznává, že ho k tomu vede jen „ctižádost, 
co přepadává sama přes sebe“, připouští, že tento čin nelze 
ospravedlnit eticky. Argument „abych mohl být králem místo 
něj“ není chabý pokus o etické ospravedlnění atentátu; není to 



24

důvod, který lze za etické ospravedlnění považovat. Pokud má 
být jednání ve vlastním zájmu obhajitelné, je třeba prokázat, že 
je slučitelné s obecnějšími etickými zásadami, neboť etika s se-
bou nese představu něčeho většího, než je jednotlivec. Mám-li 
své jednání obhájit etickými důvody, nemohu poukazovat jen 
na výhody, jež mi přináší. Musím se obrátit k širšímu publi-
ku. Argumentem „abych skoncoval s vládou krutého tyrana“ 
bych se vraždu krále pokusil ospravedlnit přinejmenším eticky, 
i když podle toho, jak Shakespeare „vznešeného Duncana“ líčí, 
by to nebyla pravda.

Filozofové a moralisté již od starověku vyjadřovali názor, že 
etické chování je přijatelné z hlediska, které je jaksi univerzální. 
Podle „zlatého pravidla“ připisovaného Mojžíšovi, obsažené-
ho ve Třetí knize Mojžíšově a následně zopakovaného Ježíšem, 
máme své vlastní zájmy překonat a „činit druhým to, co chce-
te, aby oni činili vám“ – jinými slovy máme přikládat stejnou 
váhu zájmům druhých jako těm svým. Myšlenku vcítění se do 
situace druhého člověka obsahuje i jiné křesťanské doporuče-
ní, abychom milovali své bližní jako sami sebe (přinejmenším 
pokud si „bližního“ vyložíme dostatečně široce). Běžně ji vyja-
dřovali starořečtí filozofové a stoici v době Římské říše. Stoici 
zastávali názor, že etika vychází z univerzálního přirozeného 
zákona, což je myšlenka, kterou Kant rozvinul do slavné věty: 
„Jednej jen podle té maximy, od níž můžeš zároveň chtít, aby 
se stala obecným zákonem.“ Kantovu teorii ve svém díle dále 
rozvinul R. M. Hare, který „univerzalizaci“ považoval za lo-
gický rys mravních soudů. Britští filozofové osmnáctého století 
Hutcheson, Hume a Adam Smith se v otázce mravního soudu 
odvolávali na pomyslného „nestranného diváka“. Utilitaris-
té, počínaje Jeremym Benthamem a konče těmi současnými, 
považují za axiom, že při rozhodování o mravních otázkách 
„každý se počítá jako jeden a nikdo za více než jednoho“; John 
Rawls v podstatě tentýž axiom začlenil do vlastní teorie odvo-
zením základních etických principů z pomyslného rozhodo-
vání za „závojem nevědomosti“, jenž těm, kteří se rozhodují, 
brání zjistit, zda budou patřit k těm, kteří díky zvoleným prin-
cipům získají, nebo k  těm, kteří ztratí. I  evropští filozofové 
jako existencialista Jean-Paul Sartre a kritický teoretik Jürgen 
Habermas, kteří se v mnoha ohledech liší od svých anglicky 



25

mluvících kolegů – i jeden od druhého –, se shodují v tom, že 
etika je v jistém smyslu univerzální.

O  přednostech každé z  těchto charakteristik etiky by se 
dalo polemizovat donekonečna, to, co mají společné, je však 
důležitější než to, čím se liší. Shodují se v tom, že etický prin-
cip nelze ospravedlňovat z  hlediska nějaké parciální či dílčí 
skupiny. Etika zaujímá univerzální hledisko. To neznamená, 
že konkrétní etický soud musí být univerzálně použitelný. Jak 
jsme viděli, záleží na okolnostech. Znamená to však, že při 
vynášení etických soudů překračujeme hranice svých sympatií 
a antipatií. Z etického hlediska je irelevantní, že z podvádění 
mám prospěch já a vy kvůli němu tratíte. Etika přesahuje „já“ 
a „ty“ směrem k univerzálnímu zákonu, soudu, který lze zevše-
obecnit, k postoji nestranného diváka či ideálního pozorovate-
le nebo jak se je rozhodneme nazvat.

Lze tento univerzální aspekt etiky využít k odvození etické 
teorie, jež nám napoví, co je správné a co špatné? Pokoušeli se 
o to filozofové od stoiků po Harea a Rawlse. Žádný pokus se 
nesetkal s obecným přijetím. Problém spočívá v tom, že popí-
šeme-li univerzální aspekt etiky prostými, formálními pojmy, 
s tímto pojetím univerzálnosti je slučitelná celá řada etických 
teorií, včetně těch zcela neslučitelných; pokud na druhou stra-
nu svůj popis univerzálního aspektu etiky vystavíme tak, že 
nás nevyhnutelně přivede k jedné konkrétní etické teorii, obvi-
ní nás z toho, že se do své definice etičnosti snažíme propašo-
vat vlastní etické názory – definice přitom měla být dostatečně 
obecná a dostatečně neutrální, aby zahrnovala všechny vážné 
kandidáty na status „etické teorie“. Překonat tuto překážku 
při odvozování etické teorie z univerzálního aspektu etiky se 
nepodařilo mnoha jiným, bylo by proto pošetilé snažit se o to 
ve stručném úvodu k dílu, které má zcela jiný cíl. Navrhnu tedy 
něco méně ambiciózního. Domnívám se, že univerzální aspekt 
etiky skutečně nabízí základ pro to, abychom alespoň v obecné 
rovině vycházeli z utilitaristické pozice. Máme-li hranice utili-
tarismu překonat, musíme k tomu mít dobré důvody.

Navrhuji to z  následujících důvodů. Přijetím předpokla-
du, že etické soudy je třeba vynášet z univerzálního hlediska, 
přijímám i  skutečnost, že mé vlastní potřeby, přání a  touhy 
nemohou mít větší váhu než přání, potřeby a touhy kohokoli 



26

jiného jen proto, že jde o mé preference. Při etickém uvažová-
ní musí můj zcela přirozený zájem o uspokojení mých přání, 
potřeb a tužeb – jež dále budu označovat jako „preference“ – 
zahrnovat i preference druhých. Představte si nyní, že patřím 
ke skupině lidí, kteří se živí sběrem potravy v lese, v němž žijí. 
Pokud sám najdu strom se zvlášť chutným ovocem, stojím před 
volbou, jestli mám všechno ovoce sníst sám, nebo se o ně po-
dělit s jinými. Představte si také, že se rozhoduji v naprostém 
etickém vakuu a o etických úvahách nic nevím – dalo by se 
říci, že jsem v před-etickém stadiu myšlení. Jak bych se rozho-
dl? Jednou – v tomto před-etickém stadiu nejspíše jedinou – 
relevantní věcí by bylo to, jak toto rozhodnutí ovlivní moje 
preference.

Předpokládejme, že pak začnu uvažovat eticky do té míry, 
že se vžiji do situace druhých, jichž se mé rozhodnutí týká. 
Chci-li vědět, jaké je být v jejich situaci, musím se vžít do je-
jich preferencí – musím si představit, jaký mají hlad, jak jim 
bude ovoce chutnat a podobně. Jakmile to udělám, musím si 
uvědomit, že pokud uvažuji eticky, svým vlastním preferen-
cím nemohu přikládat větší váhu než preferencím druhých jen 
proto, že jsou moje. Proto nyní místo svých preferencí musím 
brát v úvahu preference všech, kterých se mé rozhodnutí týká. 
Neexistují-li nějaké eticky relevantní úvahy, přiměje mě to zvá-
žit všechny tyto preference a přijmout postup, který s největší 
pravděpodobností co nejvíce upřednostní preference dotče-
ných osob. Etika tak alespoň na určité úrovni mého morálního 
uvažování směřuje k takovému jednání, jež má po zralé úvaze 
co nejlepší důsledky pro všechny, jichž se týká.

V předchozím odstavci jsem použil sloveso „směřuje“, pro-
tože, jak za okamžik uvidíme, mohou existovat další úvahy, 
jež směřují jinam. Napsal jsem také „na určité úrovni mého 
morálního usuzování“, protože, jak uvidíme později, existu-
jí utilitární důvody pro domněnku, že bychom tyto důsledky 
neměli odhadovat u  každého etického rozhodnutí, jež přijí-
máme v každodenním životě, ale pouze za velmi neobvyklých 
okolností nebo při úvahách o tom, jakými obecnými principy 
se máme řídit v budoucnosti. Jinými slovy, v konkrétním uve-
deném příkladu by se na první pohled zdálo zřejmé, že jestliže 
se podělím o nasbírané plody, bude to mít pro všechny dotčené 



27

lepší důsledky, než kdybych se o ně nepodělil. To může být 
nakonec také nejlepší obecná zásada, kterou bychom si měli 
osvojit všichni, než však budeme mít důvod se domnívat, že 
je tento předpoklad správný, musíme zvážit i to, zda důsledek 
obecné praxe sdílení nasbíraného ovoce všem dotčeným pro-
spěje, nebo jim uškodí, protože množství nasbíraného jídla 
bude menší a někteří přestanou ovoce sbírat úplně, budou-li 
vědět, že díky podílu z toho, co nasbírají jiní, budou mít do-
statek potravy.

Způsob myšlení, který jsem nastínil, je formou utilitarismu, 
ovšem nikoli toho, který hájili klasičtí utilitaristé jako Jeremy 
Bentham, John Stuart Mill a Henry Sidgwick. Ti zastávali ná-
zor, že bychom vždy měli dělat to, co přináší co nejvíc požitku 
či štěstí a co nejméně bolesti či zármutku. Jde o „hédonistický 
utilitarianismus“ – pojem „hédonista“ přitom pochází z řecké-
ho slova pro požitek. Názor, k němuž jsme dospěli my, je na-
proti tomu znám jako „preferenční utilitarismus“, neboť podle 
něj bychom měli dělat to, co po důkladném zvážení podpoří 
preference těch, kterých se to týká. Někteří učenci se domníva-
jí, že Bentham a Mill zřejmě pojmy „požitek“ a „bolest“ použili 
v obecném smyslu, jenž jim umožnil zahrnout mezi „požitky“ 
i splnění přání, a k „bolesti“ přiřadit to, že se přání nesplní. 
Je-li tento výklad správný, rozdíl mezi preferenčním utilitaris-
mem a  utilitarismem Benthama a  Milla mizí. (Sidgwick byl 
jako vždy přesnější: v knize The Methods of Ethics /Metody eti-
ky/ preferenční pohled od hédonistického pečlivě rozlišuje 
a přiklání se k tomu druhému.)

Netvrdím, že preferenční utilitarismus lze odvodit z univer-
zálního aspektu etiky. Místo zevšeobecnění svých preferencí 
bych ve svých etických názorech mohl vyjít z něčeho zcela od-
lišného, než jsou preference. Hédonistický utilitarismus, stejně 
jako preferenční utilitarismus, je u jednotlivců zcela nestranný 
a splňuje požadavek univerzalizace stejně jako jiné etické ideá
ly, například individuální práva, poctivost, posvátnost života, 
spravedlnost, čistota a podobně. Ty jsou, alespoň v některých 
podobách, s jakoukoli formou utilitarismu neslučitelné. Mohl 
bych se tedy – abych se vrátil k situaci toho, kdo našel spoustu 
ovoce a rozhoduje se, zda se o ně podělit s druhými – domní-
vat, že mám na ovoce právo, protože jsem je našel. Nebo bych 



28

mohl tvrdit, že je spravedlivé, abych ovoce dostal já, protože 
jsem si dal s nalezením stromu práci. Případně bych mohl za-
stávat názor, že na hojnost, kterou poskytuje příroda, má stej-
né právo každý, a jsem tedy povinen podělit se o ovoce rovným 
dílem.

Zastávám-li jeden z těchto názorů, ale nemohu to zdůvodnit 
jinak než tím, že mu dávám přednost já – preferuji společnost 
se smyslem pro spravedlnost, v níž mají na přírodní objekty 
právo jejich nálezci, společnost se smyslem pro spravedlnost, 
která odměňuje snahu, nebo společnost, ve které se všechno 
dělí rovným dílem  –, pak je třeba mé preference porovnat 
s protichůdnými preferencemi druhých. Možná však chci tvr-
dit, že tento názor není jen má preference, ale na ovoce, které 
najdu, mám skutečně právo, nebo že každý skutečně má nárok na 
rovný podíl z hojnosti přírody. Pokud ano, tento nárok je třeba 
obhájit nějakou etickou teorií. Kde ji vezmeme? Potřebujeme 
nějaký zásadní morální argument.

Z toho plyne, že jakmile univerzální aspekt etiky uplatníme 
na jednoduché, před-etické rozhodování, velmi rychle dospěje-
me k původně preferenčnímu utilitárnímu postoji. Preferenční 
utilitární postoj je postoj minimální, první meta, jíž dosáhne-
me zevšeobecněním rozhodování ve vlastním zájmu. Máme-li 
uvažovat eticky, nemůžeme tento krok odmítnout. Chceme-li 
preferenční utilitarismus překonat, musíme přijít ještě s něčím. 
Nemůžeme se spoléhat jen na svou intuici, ani na tu, která 
je mnohým společná, protože by, jak jsme viděli, mohla být 
důsledkem našeho evolučního dědictví, a tudíž nespolehlivým 
rádcem, pokud jde o to, co je správné.

Jedním ze způsobů argumentace by byla kritická reflexe 
a  zkoumání tvrzení, že naším konečným cílem by mělo být 
uspokojení preferencí. Lidé velmi silně preferují výhry v lote-
riích, přestože vědci dokázali, že výherci velkých loterií nejsou 
po odeznění počáteční euforie výrazně spokojenější než dřív. 
Je přesto dobře, že dostali, co chtěli? Preferenční utilitaristé 
tváří v  tváří takovým zprávám pravděpodobně připustí, že 
lidé si často vytvářejí preference na základě mylných informací 
o tom, jaké by to bylo, kdyby své preference uspokojili. Prefe-
renční utilitaristé mohou tvrdit, že v úvahu máme brát prefe-
rence, které bychom měli, kdybychom měli veškeré informace, 



29

byli klidní a uvažovali jasně. Podle hédonistických utilitaristů 
by na druhou stranu skutečnost, že bychom se mnoha prefe-
rencí vzdali, kdybychom věděli, že jejich uspokojení nám štěstí 
nepřinese, svědčí o tom, že nám ve skutečnosti záleží na pocitu 
štěstí, nikoli na uspokojení preferencí. Na to mohou preferenč-
ní utilitaristé odpovědět, že budoucí básnířka se může rozhod-
nout pro méně spokojený život, pokud si myslí, že pak může 
psát skvělou poezii. Právě takové argumenty musíme vyřešit, 
chceme-li se rozhodnout, která forma utilitarismu je obhajitel-
nější. Pak také musíme zvážit argumenty proti každému utili-
tarismu a ve prospěch zcela odlišných morálních teorií. To je 
však téma na jinou knihu.

Tuto knihu lze číst jako pokus naznačit, jak by se důsledný 
preferenční utilitarista vypořádal s řadou kontroverzních pro-
blémů. Navzdory zmíněným obtížím preferenční utilitarismus 
představuje přímočarou etickou teorii, jež vyžaduje minimální 
metafyzické předpoklady. Co jsou preference, víme všichni, 
tvrzení, že je něco z podstaty morálně špatné, že to porušuje 
přirozené právo nebo že je to v rozporu s lidskou důstojností, 
se však odvolávají na méně hmatatelné pojmy, jež nám posou-
zení jejich pravdivosti znesnadňují. Jelikož se však nakonec 
může ukázat, že preferenční utilitarismus není ten nejlepší pří-
stup k etickým otázkám, budu se na různých místech zabývat 
i  tím, jak se k  diskutovaným problémům staví hédonistický 
utilitarismus i teorie práv, spravedlnosti, absolutních mravních 
pravidel a podobně. Pokud jde o možnosti rozumu a argumen-
tace v etice a o přednosti utilitárních a neutilitárních přístupů 
k ní, můžete tak dospět k vlastním závěrům.



30

2 / 

R O V N O ST  A   J E J Í  D Ů S L E D K Y

Z Á K LA D  RO V N O ST I

Pokud jde o  mravní postoje u  otázek, jako jsou interrupce, 
mimomanželský pohlavní styk, stejnopohlavní vztahy, porno-
grafie, eutanazie a sebevražda, od konce druhé světové sválky 
se dramaticky posunuly. Přestože to byly velké změny, k žád-
nému novému konsenzu se nedospělo. Tato témata zůstávají 
kontroverzní a tradiční názory mají stále své respektované za-
stánce.

S rovností je to podle všeho jinak. Změna postojů k nerov-
nosti – zejména té na základě rasového původu – nebyla o nic 
méně náhlá a dramatická než změna postojů k sexu, byla však 
důslednější. Rasistická východiska, jež na počátku dvacátého 
století zastávala většina Evropanů, se přinejmenším ve veřej-
ném životě stala naprosto nepřijatelná. Dnes už básník nemů-
že psát o „nižších plemenech bez zákonů“ a udržet si dobrou 
pověst  – natož si ji vylepšit  – jako Rudyard Kipling v  roce 
1897. Ne že by rasisté neexistovali, má-li se však jejich názorům 
a  jejich politice dostat obecného přijetí, musí svůj rasismus 
skrývat. K  převládajícím, všeobecně přijímaným politickým 
a etickým názorům dnes patří princip, že všichni lidé jsou si 
rovni. Co však přesně znamená a proč jej přijímáme za svůj?

Jakmile překročíme hranice konsenzu, že nepokryté formy 
rasové diskriminace jsou špatné, a budeme se ptát, z čeho prin-
cip všeobecné rovnosti vychází, shoda na něm začne slábnout. 
Ještě více oslabí, pokud se jej pokusíme vztáhnout na konkrét-
ní případy. Svědčí o tom například kontroverze, kterou v se-
dmdesátých letech vyvolala tvrzení Arthura Jesena, profesora 
pedagogické psychologie na Kalifornské univerzitě v Berkeley, 
a  H. J. Eysencka, profesora psychologie na Londýnské uni-



31

verzitě, že za rozdíly v inteligenci u různých ras stojí geneti-
ka. Téma znovu oživilo vydání knihy The Bell Curve (Gausso-
va křivka) Richarda Herrnsteina a  Charlese Murraye v  roce 
1994. Mnozí rozhodní odpůrci Jensena, Eysencka, Herrnsteina 
a  Murraye měli za to, že jsou-li předpoklady těchto autorů 
rozumné, ospravedlňují vlastně rasovou diskriminaci. Mají 
pravdu? Podobnou otázku si lze položit také u spekulativní-
ho prohlášení Lawrence Summerse z  roku 2005, který tehdy 
působil jako rektor Harvardovy univerzity: potíže vysoké ško-
ly se jmenováním většího počtu žen na katedry matematiky 
a přírodních věd prý podle něj způsobují biologické rozdíly 
mezi muži a ženami. Následný spor podle všeobecného mínění 
přispěl k tomu, že Summers se funkce rektora vzdal. Vyjádřil 
se snad sexisticky?

Přehodnocení našeho chápání rovnosti vyžaduje rovněž 
otázka, zda se příslušníkům znevýhodněných menšin v zaměst-
nání nebo při přijímání na univerzitu nemá věnovat zvláštní 
péče. Někteří filozofové a právníci tvrdí, že rovnost vyžaduje 
pozitivní diskriminaci, jiní prohlašují, že rovnost vylučuje ja-
koukoli diskriminaci na základě rasového či etnického původu 
nebo pohlaví, ať již ve prospěch, či v neprospěch příslušníků 
znevýhodněné skupiny.

Chceme-li na tyto otázky odpovědět, musíme si ujasnit, co 
můžeme oprávněně tvrdit, když prosazujeme názor, že všichni 
lidé jsou si rovni. Začít můžeme zkoumáním etických základů 
principu rovnosti.

Když říkáme, že všichni jsou si rovni nehledě na rasový pů-
vod či pohlaví, co přesně tvrdíme? Rasisté, sexisté a další od-
půrci rovnosti často poukazují na to, že ať se rozhodneme pro 
jakákoli kritéria, to, že jsou si všichni rovni, jednoduše není 
pravda. Někteří lidé jsou vysocí a jiní malí; jiní vynikají v ma-
tematice, další umějí sotva sčítat; někteří uběhnou sto metrů za 
deset vteřin, jiní neumějí běhat vůbec; někteří by jiné bytosti 
nikdy úmyslně neublížili, jiní by cizího člověka zabili za sto 
dolarů, kdyby jim to prošlo; někteří mají citový život, který 
dosahuje extatických výšin i hlubin zoufalství, zatímco jiní žijí 
vyrovnaněji, relativně nedotčeni tím, co se děje kolem… a ten-
to výčet rozdílů by mohl pokračovat na mnoha dalších řádcích. 
Prostým faktem je, že lidé jsou různí, a rozdíly se týkají tolika 



32

vlastností, že hledání věcného základu, ze kterého by princip 
rovnosti mohl vycházet, se zdá beznadějné.

John Rawls ve své vlivné knize Teorie spravedlnosti prohlásil, 
že základem rovnosti mohou být přirozené vlastnosti lidí, po-
kud si vybereme takzvanou „oborovou vlastnost“. Předpoklá-
dejme, že na kus papíru nakreslíme kruh. Všechny body uvnitř 
kruhu  – tedy v  „oboru“  – mají tu vlastnost, že se nacházejí 
uvnitř kruhu, a tuto vlastnost mají všechny stejnou měrou. Ně-
které mohou být blíže ke středu a jiné blíže k okraji, ale všechny 
jsou rovnocenně uvnitř kruhu. Podobně Rawls předpokládá, 
že vlastnost „morální osobnosti“ je vlastnost, kterou mají prak-
ticky všichni lidé, a všichni, kterým je vlastní, ji mají stejnou mě-
rou. Pojmem „morální osobnost“ však Rawls nemyslí „dobrou 
osobnost z hlediska morálky“; slovo „morální“ totiž používá 
v protikladu ke slovu „amorální“. Morální osobnost musí mít 
podle něj smysl pro spravedlnost. Obecněji řečeno, být morál-
ní osobností znamená být člověkem, na kterého lze z hlediska 
morálky apelovat s určitou nadějí, že tento apel bude vyslyšen.

Rawls tvrdí, že morální osobnost je základem lidské rov-
nosti. Tento názor vychází z jeho lpění na přístupu ke sprave-
dlnosti, jenž má svůj původ v tradici společenské smlouvy. Ta 
chápe etiku jako druh vzájemně výhodné dohody: „Nebij mě 
a  já nebudu bít tebe.“ (To je sice příliš vulgární příklad, ale 
získáte tak obecnou představu.) Proto se ve sféře etiky pohy-
bují jen ti, kteří jsou schopni ocenit, že je nikdo nebije, a tudíž 
omezit bití druhých.

Považovat morální osobnost za základ rovnosti je problema-
tické. Jedna z námitek spočívá v tom, že morální osobnost je 
otázkou míry. Někteří lidé jsou na otázky spravedlnosti a etiky 
obecně velmi citliví, jiní mají o těchto principech z různých dů-
vodů jen velmi omezené povědomí. Domněnka, že mravnost 
osobnosti je nutným minimem pro to, aby se na člověka vzta-
hoval princip rovnosti, vyvolává otázku, kde onu minimální 
hranici stanovíme. Je-li morální osobnost tak důležitá, není ani 
intuitivně zřejmé, proč bychom neměli mít různé stupně mo-
rálního statusu s právy a povinnostmi, jež by odpovídaly tomu, 
do jaké míry má člověk vytříbený smysl pro spravedlnost.

Ještě závažnější je námitka, že všichni lidé morálními osob-
nostmi nejsou, a to ani v té nejmenší míře. Kojencům a malým 



33

dětem, stejně jako lidem se silným mentálním postižením, po-
třebný smysl pro spravedlnost chybí. Řekneme tedy, že všichni 
lidé jsou si rovni, až na ty moc mladé či mentálně znevýhodně-
né? Takto rozhodně princip rovnosti obvykle nechápeme. Po-
kud tento revidovaný princip znamená, že lze přehlížet zájmy 
velmi mladých či mentálně znevýhodněných lidí způsobem, 
který by byl u starších nebo inteligentnějších lidí špatný, po-
třebovali bychom pro jeho přijetí mnohem silnější argumen-
ty. (Rawls si s kojenci a dětmi poradil tak, že do působnosti 
principu rovnosti zahrnuje kromě skutečných morálních osob 
i ty, které morální být mohou. Jde spíše o ad hoc pomůcku, jež 
má zjevně uvést jeho teorii rovnosti do souladu s naší běžnou 
morální intuicí, než o něco, pro co bychom mohli předložit 
nezávislé argumenty. Navíc, ačkoli Rawls připouští, že oso-
by s  nenapravitelným mentálním postižením „mohou před-
stavovat problém“, nepřichází s  žádnými návrhy, jak jej vy- 
řešit.)

Skutečnost, že má někdo „morální osobnost“ tedy ještě 
není uspokojivým základem pro princip, že všichni lidé jsou si 
rovni. Pochybuji, že tuto funkci může plnit nějaká přirozená 
vlastnost, ať již „oborová“, či nikoli, neboť sotva existuje něja-
ká z hlediska morálky významná vlastnost, kterou mají stejnou 
měrou všichni lidé.

Přesvědčení, že existuje faktický základ pro princip rov-
nosti, který zakazuje rasismus a sexismus, lze obhajovat ještě 
jinak. Můžeme připustit, že lidé jsou různí jako jednotlivci, 
a  přesto trvat na tom, že mezi jednotlivými rasami a  pohla-
vími neexistují žádné z  hlediska morálky významné rozdíly. 
Víme-li, že je někdo afrického či evropského původu nebo že 
je žena či muž, nemůžeme z toho vyvozovat závěry o jeho in-
teligenci, smyslu pro spravedlnost, hloubce citů ani o čemkoli 
jiném, co by nás opravňovalo k tomu, abychom s ním jednali 
jako s méně než rovným. Rasistické tvrzení, že lidé evropské-
ho původu jsou v  těchto schopnostech příslušníkům jiných 
ras nadřazeni, je nepravdivé. Rozdíly mezi jednotlivci v těch-
to ohledech nevymezují hranice rasového původu. Totéž platí 
o sexistickém stereotypu, který ženy považuje za útlocitnější 
a starostlivější, ale také za méně agresivní a méně podnikavé 
než muže. Pro všechny ženy to samozřejmě neplatí. Některé 



34

jsou emocionálně povrchnější, méně starostlivé i agresivnější 
a podnikavější než někteří muži.

Skutečnost, že se lidé liší jako jednotlivci nikoli na základě 
rasového původu či pohlaví, je důležitá a vrátíme se k ní, až bu-
deme rozebírat důsledky tvrzení Jensena, Eysencka a dalších; 
nepřináší však ani uspokojivý princip rovnosti, ani adekvátní 
obranu proti vzdělanějšímu odpůrci rovnosti, než jakým je ne-
pokrytý rasista či sexista. Předpokládejme, že někdo navrhne, 
aby lidé podstupovali inteligenční testy a na základě výsledků 
se zařazovali do kategorií s vyšším nebo nižším postavením. 
Ti, kteří by dosáhli více než 125 bodů, by třeba patřili do třídy 
otrokářů; ti, kteří by dosáhli 100 až 125 bodů, by byli svobod-
nými občany, ale právo vlastnit otroky by neměli; a ti, kteří by 
dosáhli méně než 100 bodů, by byli otroky těch, kteří dosáhli 
více než 125 bodů. Hierarchická společnost tohoto typu se jeví 
stejně odporná jako společnost založená na rasovém původu 
nebo pohlaví, pokud však svou podporu rovnosti založíme na 
faktickém tvrzení, že rozdíly mezi jednotlivci hranice rasové-
ho původu a pohlaví překračují, nebudeme mít žádný důvod 
tomuto druhu hierarchické společnosti odporovat, protože by 
vycházela ze skutečných rozdílů mezi lidmi.

Odmítnout tuto „hierarchii inteligence“ a  podobné fan-
tastické plány můžeme pouze tehdy, je-li nám jasné, že nárok 
na rovnost nezávisí na tom, má-li člověk inteligenci, morální 
osobnost a racionální myšlení, ani na podobných faktických 
záležitostech. Neexistuje žádný logicky přesvědčivý důvod 
předpokládat, že rozdíl ve schopnostech dvou lidí ospravedl-
ňuje jakýkoli rozdíl v tom, nakolik zohledňujeme jejich zájmy. 
Rovnost je základní etický princip, nikoli tvrzení o skutečnos-
ti. To si uvědomíme, vrátíme-li se k našemu pojednání o uni-
verzálním aspektu etických soudů.

V předchozí kapitole jsme viděli, že při vynášení etických 
soudů musíme překračovat osobní nebo dílčí hledisko a brát 
v úvahu zájmy všech, kterých se týkají, pokud nemáme rozum-
né etické důvody pro jiný postup. To znamená, že zvažujeme 
zájmy, jež se považují zkrátka za zájmy, nikoli za moje zájmy 
nebo zájmy lidí evropského původu či lidí s IQ vyšším než 100. 
Dostáváme se tak k základnímu principu rovnosti: k principu 
rovného zohledňování zájmů.



35

Podstatou principu rovného zohledňování zájmů je sku-
tečnost, že při svých morálních úvahách přikládáme stejnou 
váhu podobným zájmům všech, jichž se naše jednání týká. To 
znamená, že jsou-li případným krokem dotčeny pouze osoby 
X a Y, a pokud by osoba X ztratila víc, než by získala osoba 
Y, je lepší takový krok nedělat. Přijmeme-li princip rovného 
zohledňování zájmů, nelze říci, že navzdory popsaným sku-
tečnostem je daný krok lepší učinit, protože na osobě Y nám 
záleží víc než na osobě X. Tento princip totiž ve skutečnosti 
znamená, že zájem je zájmem, ať už jde o zájem kohokoli.

Můžeme to upřesnit tím, že se zamyslíme nad konkrétním 
zájmem, například nad zájmem mírnit bolest. Podle zmíně-
ného principu je konečným morálním důvodem pro zmírnění 
bolesti zkrátka skutečnost, že nežádoucí je bolest jako taková, 
nikoli bolest člověka X, která může být jiná než bolest člověka 
Y. Bolest člověka X může být samozřejmě více nežádoucí než 
bolest člověka Y, protože je nepříjemnější, a  pak by princip 
rovného zohledňování přikládal větší váhu zmírnění právě 
jeho bolesti. Opět platí, že i v případě, kdy je bolest stejná, 
mohou být relevantní i jiné faktory, zejména jsou-li ovlivněny 
i  jiné osoby. Pokud došlo k  zemětřesení, mohli bychom dát 
přednost zmírnění bolesti lékařky, aby mohla léčit další oběti. 
Samotná její bolest se však počítá jen jednou a  bez dalšího 
zvažování. Princip rovného zohledňování zájmů funguje jako 
váhy, které nestranně zvažují zájmy. Skutečné váhy upřednost-
ňují tu stranu, jejíž zájem je silnější nebo na které se spojí ně-
kolik zájmů, aby převážily menší počet podobných, neberou 
však v úvahu, čí zájmy zvažují.

Z tohoto pohledu je při posuzování zájmů irelevantní raso-
vý původ; záleží jen na zájmech samotných. Přikládat menší 
význam určitému množství bolesti, protože ji zažil člověk kon-
krétního rasového původu, by znamenalo svévolně rozlišovat 
mezi lidmi. Proč si vybírat podle rasového původu? Proč ne 
podle toho, zda se člověk narodil v přestupném roce? Nebo 
podle toho, zda má v  příjmení více než jednu samohlásku? 
Všechny tyto vlastnosti jsou pro nežádoucí bolest z  univer-
zálního hlediska stejně nepodstatné. Princip rovného zohled-
ňování zájmů tedy jasně ukazuje, proč jsou špatné ty nejkři-
klavější podoby rasismu, jako byl ten nacistický: nacisté svou 



36

politiku zakládali pouze na tom, co bude dobré pro „árijskou“ 
rasu, a utrpení Židů, Romů a Slovanů je nezajímalo.

Princip rovného zohledňování zájmů se někdy považuje za 
čistě formální, protože mu chybí podstata a je příliš slabý na 
to, aby vylučoval jakoukoli nerovnostářskou praxi. Již jsme 
však viděli, že vylučuje rasismus a sexismus, alespoň v jejich 
nejnehoráznějších podobách. Podíváme-li se na jeho dopad 
na pomyslnou hierarchickou společnost založenou na inteli-
genčních testech, vidíme, že je dostatečně silný na to, abychom 
na jeho základě mohli odmítnout i tuto sofistikovanější formu 
nerovnostářství. Princip rovného zohledňování zájmů zakazu-
je, aby naše ochota zohledňovat zájmy druhých závisela na 
jejich schopnostech či jiných vlastnostech; záleží jen na tom, 
zda mají nějaké zájmy. Kam nás rovné zohledňování zájmů 
dovede, popravdě nemůžeme vědět, dokud nezjistíme, jaké 
zájmy to jsou; ty se pak mohou lišit podle schopností nebo 
jiných charakteristik. Zohledňování zájmů matematicky nada-
ných dětí nás může vést k tomu, že je budeme v raném věku 
učit pokročilé matematice, což by u jiných dětí mohlo být zcela 
zbytečné nebo rozhodně škodlivé. Základní pravidlo, tedy zo-
hledňování něčích zájmů, ať už jsou jakékoli, musí platit pro 
všechny, nehledě na rasový původ, pohlaví či výsledky v inteli-
genčním testu. S rovným zohledňováním by nebylo slučitelné 
zotročení těch, kteří v inteligenčním testu nedosáhli určitých 
výsledků – pokud nezastávají neobvyklé a nepravděpodobné 
názory na lidskou přirozenost. Inteligence nemá nic společné-
ho s mnoha důležitými lidskými zájmy, například se zájmem 
vyhnout se bolesti, s  uspokojováním základní potřeby jídla 
a přístřeší, se zájmem milovat a starat se o případné děti, mít 
přátelské a láskyplné vztahy s druhými a svobodně se věnovat 
svým projektům bez zbytečného zasahování jiných. Otroctví 
brání otrokům v uspokojování těchto zájmů tak, jak by si přáli, 
a výhody, které tak získávají jejich majitelé, jsou s újmou půso-
benou otrokům stěží srovnatelné.

Princip rovného zohledňování zájmů je tedy dostatečně 
silný na to, aby vylučoval otrokářskou společnost založenou 
na inteligenci i hrubší formy rasismu a sexismu. Vylučuje také 
diskriminaci na základě zdravotního – ať již duševního, nebo 
tělesného – postižení, není-li pro posuzované zájmy relevantní 



37

(jako například těžké duševní postižení, posuzujeme-li zájem 
člověka účastnit se voleb). Princip rovného zohledňování zá-
jmů tedy může být obhajitelnou formou principu, že všichni 
lidé jsou si rovni, formou, kterou lze použít při diskusi o kon-
troverznějších otázkách rovnosti. Než však přejdeme k těmto 
tématům, bude užitečné říci si něco více o jeho podstatě.

Rovné zohledňování zájmů je minimální princip rovnosti 
v tom smyslu, že nenařizuje rovné zacházení. Vezměme si re-
lativně jednoduchý příklad zájmu: zájem na úlevě od fyzické 
bolesti. Představte si, že po zemětřesení narazím na dvě obě-
ti: jednu s rozdrcenou nohou, která prožívá muka, a druhou 
s odřeným stehnem, která má mírné bolesti. Mám už jen dvě 
injekce morfia. Při rovném zacházení bych měl dát po jedné 
injekci oběma raněným, člověku s rozdrcenou nohou by však 
jedna injekce od bolesti příliš neulevila. Pořád by měl mnohem 
větší bolesti než druhá oběť, a kdybych mu po jedné injekci dal 
i tu druhou, jeho bolest by se zmírnila výrazněji než u oběti 
s  mírnou bolestí po jedné injekci. Rovné zohlednění zájmů 
tak v této situaci vede k tomu, co někteří mohou považovat za 
nerovnostářský výsledek: ke dvěma injekcím morfia pro jednu 
osobu a žádné injekci pro tu druhou.

Princip rovného zohledňování zájmů má ještě jeden kontro-
verzní nerovnostářský důsledek. V příkladu obětí zemětřesení 
sice rovné zohlednění zájmů vede k nerovnému zacházení, to 
však vede k rovnostářskému výsledku. Dáme-li vážněji zraněné 
osobě dvě injekce, dosáhneme situace, kdy bude rozdíl v míře 
utrpení obou obětí menší, než kdybychom každé z nich dali in-
jekci jen jednu. Místo jedné osoby trpící značnou bolestí a dru-
hé bez bolesti budeme mít dvě osoby trpící mírnou bolestí. 
To je v souladu s principem klesajícího mezního užitku, tedy 
s principem dobře známým ekonomům, podle něhož platí, že 
čím víc někdo něčeho má, tím méně získá z dalšího množství. 
Snažím-li se přežít s 200 gramy rýže denně a vy mi dáte dalších 
50 gramů na den, mou situaci výrazně zlepšíte; ovšem pokud 
už mám na den kilo rýže, těch 50 gramů navíc mě nebude moc 
zajímat. Totéž platí o penězích: 100 dolarů znamená hodně pro 
někoho, pro koho jde o ekvivalent týdenního příjmu, pro mi-
liardáře je to však velmi málo. Pokud vezmeme v úvahu mezní 
užitek, princip rovného zohledňování zájmů nás přivádí k rov-



38

noměrnému rozdělení příjmů – nehledě na jeho demotivující 
účinky – a do té míry bude rovnostář jeho závěry schvalovat. 
Na principu rovného zohledňování zájmů mu bude pravdě-
podobně vadit to, že za určitých okolností princip klesajícího 
mezního užitku neplatí nebo nad ním převáží protichůdné 
faktory.

Příklad s oběťmi zemětřesení můžeme pozměnit. Řekněme, 
že opět máme dvě oběti, z nichž jedna je zraněná vážněji než 
druhá. Tentokrát ovšem vážněji zraněná oběť A o jednu nohu 
přišla a hrozí jí, že na té zbývající přijde o prst, kdežto méně 
závažně zraněná oběť B má zranění, kvůli němuž může přijít 
o nohu. Zdravotnický materiál máme jen pro jednu osobu. Po-
užijeme-li jej u vážněji zraněné oběti A, můžeme jí nanejvýš 
zachránit prst na noze; použijeme-li jej u méně vážně zraněné 
oběti B, můžeme jí zachránit nohu. Jinými slovy, předpokládá-
me následující situaci: osoba A přijde bez lékařského ošetření 
o nohu a prst, zatímco osoba B přijde o nohu; poskytneme-li 
ošetření osobě A, přijde o  nohu a  o  nohu přijde i  osoba B; 
poskytneme-li ošetření osobě B, osoba A přijde o nohu a prst, 
kdežto osoba B nepřijde o nic.

Za předpokladu, že je mnohem horší přijít o nohu než o prst 
na noze (i  když je to noha jediná), nám princip klesajícího 
mezního užitku v této situaci ke správné odpovědi nestačí. Pro 
nestranně posuzované zájmy těch, kteří jsou naším jednáním 
postiženi, uděláme víc, pokud své omezené zdroje využijeme 
pro méně vážně zraněnou oběť než pro tu vážněji zraněnou. 
Vede nás k tomu princip rovného zohledňování zájmů. Rovné 
zohledňování zájmů tak může ve zvláštních případech propast 
mezi dvěma lidmi na různých úrovních blahobytu spíše pro-
hloubit než zmenšit. Z tohoto důvodu jde spíše o minimální 
princip rovnosti než o princip důsledného rovnostářství. Dů-
slednější forma rovnostářství by se však v obecné rovině i při 
její aplikaci na zvláštní, právě popsané případy jen stěží dala 
ospravedlnit. 

Princip rovného zohledňování zájmů je sice minimální, 
v některých případech se však může zdát příliš náročný. Může 
někdo z nás skutečně stejně zohledňovat zájmy vlastní rodiny 
a zájmy cizích lidí? Touto otázkou se budeme zabývat v osmé 
kapitole, až budeme uvažovat o svých povinnostech pomáhat 



39

potřebným v chudších částech světa. Pokusím se tedy ukázat, 
že ačkoli princip rovného zohledňování zájmů může být v roz-
poru s některými obecně rozšířenými názory na to, co znamená 
žít eticky, odmítnout bychom měli právě tyto jiné názory, niko-
li princip rovného zohledňování zájmů. Mezitím uvidíme, jak 
nám tento princip pomůže v diskusi o některých kontroverz-
ních otázkách, které požadavky na rovnost vyvolávají.

RO V N O ST  A   G E N E T I C KÁ  RO Z M A N I TO ST

V roce 1969 publikoval Arthur Jensen v časopise Harvard Edu­
cational Review dlouhý článek s názvem „How Much Can We 
Boost IQ and Scholastic Achievement?“ (O  kolik lze zvýšit 
IQ a zlepšit školní výsledky?). V jedné krátké části článku se 
zabýval pravděpodobnými příčinami nesporného faktu, že 
Afroameričané ve standardních IQ testech – v průměru – ne-
dosahují tak dobrých výsledků jako jiní Američané. Závěry 
shrnul takto:

Máme jen různé důkazy, z nichž sice žádný sám o sobě není defi-
nitivní, jež však společně vedou k nikoli nerozumné hypotéze, že 
na průměrném rozdílu v  inteligenci černochů a  bělochů se silně 
podílejí genetické faktory. Převaha důkazů je dle mého názoru 
méně v souladu s přísně environmentální hypotézou než s hypo-
tézou genetickou, jež samozřejmě vliv prostředí ani jeho interakci 
s genetickými faktory nevylučuje.

Toto silně nejednoznačné tvrzení se objevuje uprostřed po-
drobného shrnutí komplexního vědeckého tématu publiko-
vaného v  odborném časopise. Sotva by někoho překvapilo, 
kdyby si ho všimli jen vědci působící v oblasti psychologie či 
genetiky. Přesto se o něm hojně psalo v populárním tisku jako 
o pokusu hájit rasismus na vědeckém základě. Jensena obvi-
nili z  šíření rasistické propagandy a přirovnávali ho k Hitle-
rovi. Na přednáškách ho překřikovali a studenti požadovali, 
aby ho univerzita propustila. Podobného zacházení se dostalo 
i H. J. Eysenckovi, britskému profesorovi psychologie, který 
Jensenovy teorie podporoval, a to v Británii, Austrálii i ve Spo-
jených státech. Zajímavé přitom je, že Eysenck nenaznačoval, 



40

že by mezi Američany měli nejvyšší průměrnou inteligenci lidé 
evropského původu, zaznamenal jen určité důkazy, že v  tes-
tech abstraktního uvažování si vedou lépe Američané japon-
ského a čínského původu (přestože pocházejí z prostředí, které 
je na socioekonomické škále níže) než ti evropského.

Odpor ke genetickým vysvětlením údajných rasových roz-
dílů v inteligenci je jen jedním z projevů obecnějšího odporu 
ke genetickým vysvětlením v jiných společensky citlivých ob-
lastech. Velmi připomíná například nesouhlas feministek ze 
sedmdesátých let s myšlenkou, že za převahou mužů v politice 
a podnikání stojí biologické faktory. (Dnešní feministky jsou 
ochotnější připustit, že biologické rozdíly mezi pohlavími mají 
vliv například na větší agresivitu mužů a silnější pečovatelské 
projevy žen). Odpor ke genetickým vysvětlením má také zjev-
nou souvislost s  tím, jak silné pocity vyvolává vysvětlování 
lidského chování evolucí. Vládne totiž obava, že pokud se na 
lidské sociální chování bude pohlížet jako na chování, jež se 
vyvíjelo miliony let a má spojitost s chováním jiných společen-
ských savců, hierarchii, mužskou dominanci a nerovnost za-
čneme považovat za součást naší vyvinuté přirozenosti, a tedy 
za něco neměnného. Evoluční vysvětlení lidského chování je 
dnes nicméně přijímáno mnohem více než v sedmdesátých le-
tech. Mapování lidského genomu, které je dalším projevem 
obecnějšího vědeckého úsilí lépe porozumět podstatě a funk-
ci lidského genetického kódu, vyvolalo rovněž obavy nejen 
z toho, co by taková mapa mohla odhalit o genetických rozdí-
lech mezi lidmi, ale i z využití takových informací.

Bylo by však nevhodné, kdybych se vědecké přínosy biolo-
gických vysvětlení lidského chování obecně či zejména raso-
vých či sexuálních rozdílů snažil hodnotit. Zabývám se spíše 
důsledky těchto teorií pro ideál rovnosti. Není tedy nutné zjiš-
ťovat, zda jsou tyto teorie správné. Stačí si jen položit otázku: 
předpokládejme, že se ukáže, že jedna etnická skupina má prů-
měrné IQ vyšší než jiná a že tento rozdíl má částečně genetický 
základ; znamenalo by to, že je rasismus obhajitelný a princip 
rovnosti musíme odmítnout? Podobně se lze ptát na dopad 
teorií o  biologických rozdílech mezi pohlavími. Ani jedna 
otázka nepředpokládá, že by tyto teorie byly správné. Před-
pokládejme, že naše nedůvěra k podobným teoriím nás vedla 



41

k tomu, že jsme tyto otázky opomíjeli, a pak se objevily neče-
kané důkazy, které teorie podporují. Zmatená a nepřipravená 
veřejnost by se pak mohla domnívat, že mají pro princip rov-
nosti důsledky, jež ve skutečnosti nemají. Začnu tedy úvahou 
o důsledcích názoru, že dvě různé etnické skupiny mají různé 
průměrné IQ a že za tento rozdíl jsou přinejmenším částečně 
zodpovědné genetické faktory. Pak zvážím dopad údajných 
rozdílů v temperamentu a schopnostech mezi pohlavími.

R a s o v é  r o z d í l y  a   ra s o v á  r o v n o s t

Předpokládejme, a to jen kvůli zkoumání důsledků, že se na-
shromáždí důkazy na podporu hypotézy, že mezi různými et-
nickými skupinami lidí existují rozdíly v inteligenci. (Neměli 
bychom předpokládat, že to znamená převahu Evropanů. Jak 
jsme již viděli, určité důkazy svědčí o opaku.) Jaký význam by 
to mělo pro náš postoj k rovnosti nehledě na rasový původ?

Nejprve jedno upozornění. Když se mluví o rozdílech v inte-
ligenci mezi etnickými skupinami, obvykle se tím myslí rozdíly 
ve výsledcích standardních testů IQ. Zkratka „IQ“ vyjadřuje 
„inteligenční kvocient“, to však neznamená, že IQ skutečně 
měří to, co se v  běžných souvislostech rozumí „inteligencí“. 
Mezi oběma pojmy zjevně existuje určitá korelace: pokud by 
žáci, které jejich učitelé považují za vysoce inteligentní, neměli 
v  testech IQ obecně lepší výsledky než ti, které považují za 
méně než běžně inteligentní, testy by se musely změnit – což 
se v minulosti skutečně stalo. Z toho ovšem nevyplývá, o jak 
velkou korelaci jde, a protože naše běžné pojetí inteligence je 
vágní, nelze to nijak zjistit. Někteří psychologové se tuto obtíž 
pokusili překonat tím, že „inteligenci“ definovali jako „to, co 
se měří inteligenčními testy“, tím se však jen zavádí nové pojetí 
„inteligence“, která je sice snadněji měřitelná než ta, o které 
uvažujeme běžně, ale může znamenat něco jiného. Vzhledem 
k tomu, že slovo „inteligence“ se běžně používá, jeho použití 
v jiném smyslu by zcela jistě vedlo ke zmatku. Měli bychom 
tedy spíše hovořit o rozdílech v IQ než o rozdílech v inteligen-
ci, protože nic víc dostupné důkazy nepotvrzují. Rozdíl mezi 
inteligencí a výsledky v testech IQ vedl některé k závěru, že 
IQ nemá žádný význam, což je opačný, byť stejně mylný názor 
jako ten, že IQ a  inteligence je jedno a totéž. V naší společ-



42

nosti IQ význam má. Je faktorem, který ovlivňuje vyhlídky na 
zlepšení profesního postavení, příjmu nebo společenské třídy. 
Jestliže u různého rasového původu existují genetické faktory 
pro různé IQ, pravděpodobně existují i pro různé profesní po-
stavení, příjem a společenskou třídu. Pokud nás tedy zajímá 
rovnost, nemůžeme IQ ignorovat. 

Když testy IQ dostávají lidé různého rasového původu, mají 
obvykle různé průměrné výsledky. Tyto rozdíly vážně nezpo-
chybňují ani ti, kteří se co nejrozhodněji stavěli proti názorům 
Jensena, Eysencka a  autorů knihy The Bell Curve. Vášnivě se 
však diskutuje o tom, zda je lze vysvětlit především dědičností, 
nebo prostředím – jinými slovy, zda odrážejí vrozené rozdíly 
mezi různými skupinami lidí, nebo zda je způsobují různé so-
ciální a výchovné situace, v nichž se tyto skupiny nacházejí. 
Téměř všichni připouštějí, že v rozdílném IQ u různých skupin 
hrají roli faktory prostředí; diskutuje se jen o tom, zda mohou 
vysvětlovat všechny, nebo téměř všechny rozdíly.

Předpokládejme, že se jako správná ukáže genetická hypo-
téza (jak jsem již řekl, tento předpoklad nevyslovujeme proto, 
že bychom věřili v  jeho správnost, ale abychom se zabývali 
jeho důsledky). Co by z geneticky podmíněných rozdílů v IQ 
mezi různými rasami logicky vyplývalo? Důsledky tohoto 
předpokladu jsou hned ze tří důvodů méně zásadní, než se 
často předpokládá, a rasisty nijak nepotěší.

Zaprvé, genetická hypotéza neznamená, že bychom měli 
omezit své úsilí překonávat jiné příčiny nerovnosti, například 
v  kvalitě bydlení a  vzdělávání dostupného těm méně boha-
tým. Ano, je-li pravdivá, tyto snahy nepřinesou situaci, kdy 
budou mít skupiny lidí různého rasového původu stejné IQ. 
To však není důvod smiřovat se s tím, že některým lidem jejich 
prostředí brání v tom, aby se jim vedlo co nejlépe. Chceme-li 
dosáhnout rovnostářštějšího výsledku, měli bychom zřejmě 
vynaložit víc úsilí na pomoc těm, kteří jsou na začátku ve zne-
výhodněné pozici.

Zadruhé, na základě toho, že průměrné IQ skupiny lidí 
jednoho rasového původu je o několik bodů vyšší než u jiné 
skupiny, nelze říci, že všichni členové skupiny lidí s vyšším prů-
měrným IQ mají vyšší IQ než všichni členové skupiny s nižším 
průměrným IQ – to u jakékoli skupiny jednoho rasového pů-



 

Vážení čtenáři, právě jste dočetli ukázku z knihy Praktická etika. 

Pokud se Vám ukázka líbila, na našem webu si můžete zakoupit celou
knihu. 


