


Kultura středověké Evropy
Vyšlo také v tištěné verzi

Objednat můžete na
www.ivysehrad.cz

www.albatrosmedia.cz

Jacques Le Goff
Kultura středověké Evropy – e-kniha
Copyright © Albatros Media a. s., 2025

Všechna práva vyhrazena.
Žádná část této publikace nesmí být rozšiřována 

bez písemného souhlasu majitelů práv.



KULTURA
STŘEDOVĚKÉ

EVROPY





V Y Š E H R A D

Jacques Le Goff

KULTURA
STŘEDOVĚKÉ

EVROPY



© Editions Flammarion, 1982, 2008, 2022
Translation © Josef Čermák, 1991, 2005

ISBN tištěné verze 978-80-267-3234-1
ISBN e-knihy 978-80-267-3237-2 (1. zveřejnění, 2025) (ePDF)
ISBN e-knihy 978-80-267-3240-2 (1. zveřejnění, 2025) (epub) 
ISBN e-knihy 978-80-267-3241-9 (1. zveřejnění, 2025) (mobi) 

Na přebalu:
Labyrint, symbol pozemského putování i hledání věčnosti.  

Jedenáct soustředných kruhů tohoto labyrintu  
o průměru 12 metrů tvoří cestu dlouhou 294 m,  

a projít jím mohlo být pro středověké poutníky náhradou 
za vykonání pouti do Jeruzaléma.

Katedrála v Chartres, Francie, okolo 1200.



Obsah

Autor k českému vydání..................................................................................... 	 11
Poděkování.......................................................................................................... 	 12
Úvod..................................................................................................................... 	 14
Předmluva k pozdějšímu vydání...................................................................... 	 33

Č Á S T  P R V N Í

HISTORICKÝ VÝVOJ

I. Usídlení barbarů (5.–7. století)................................................................... 	 41
Krize římského světa (2.–4. století) / Římané a barbaři / Mapa 1. Římský svět kon-
cem 4. století / Barbarské vpády a nová mapa západní Evropy / Mapa 2. Barbarská 
království v 6. století / Západní Evropa raného středověku: nové struktury / Závěr: 
od antiky ke středověku – kontinuita, nebo zlom? / Mapa 3. Fyzická mapa Západu

II. Pokus o germánskou organizaci (8.–10. století)...................................... 	 76
Karolinská západní Evropa / Mapa 4. Karolinská říše, Byzanc a islám počátkem 9. sto-
letí / Krize v 9. a 10. století: noví nájezdníci / Krize karolinského světa: vnitřní 
aspekty / Mapa 5. Rodí se Evropa: dělení karolinské říše / Otonská obnova / Rene-
sance 10. století / 1. Opole / 2. Trelleborg / 3. Haithabu (Hedeby) / Závěr: středověký 
„take off“ – vnější apel, nebo vnitřní elán? / Mapa 6. Výboje éry stěhování národů

III. Utváření křesťanského světa (11.–13. století).......................................... 	 103
Rozmach křesťanského světa: rozvoj stavebnictví, pokrok zemědělství a demo-
grafický vzestup / Mapa 7. Evropa kolem roku tisíc / 4. Rambouilletský hvozd / 5. Les 
Saint-Denis / 6. Altheim / 7. Jablonow / Expanze křesťanského světa: pokřesťanštění 
Severu a Východu. / Španělská reconquista, křížové výpravy / Mapa 8. První kří-
žové výpravy / Mapa 9. Křížové výpravy 13. století / Mapa 10. Západní expanze v 11.–
12. století / Obnova měst / 8. Janov / 9. Paříž / 10. Kolín / 11. Lübeck / 12. Trh v Lübecku 
/ 13. Kalisz / Obnova obchodu / Intelektuální a umělecký vzestup / Církev a nábo-
ženství v rozmachu křesťanského světa / Mapa 11. Clunyjský řád v 10. a 11. století / 
Mapa 12. Cisterciácký řád ve 12. a 13. století / Mapa 13. Západní religiozita / Mapa 14. 
Dominikánský řád roku 1303 / Mapa 15. Františkánský řád kolem roku 1344 / Zápa-
doevropské feudální zřízení / Politické peripetie: papežství a císařství / Politické 



peripetie: stavy / Mapa 16. Francie při nástupu Filipa Augusta (1180) / Mapa 17. Fran-
cie při nástupu Filipa VI. z Valois (1328) / Závěr: organizace středověkého prostoru – 
města, nebo stavy?

Krize křesťanského světa (14.–15. století)...................................................... 	 148
Nejzazší hranice středověku / Krize 14. století / Smysl krize: obecná deprese, nebo 
podmínka rozvoje? / Mapa 18. Západní Evropa na počátku 15. století

Č Á S T  D R U H Á

STŘEDOVĚKÁ KULTURA

V. Světla v temnotách (5.–9. století)................................................................  	 155
Pohanská tradice a křesťanský duch / Zlomky vzdělanosti / Regrese a adaptace / 
Ostrůvky kultury: města, dvory, kláštery / 14. Sankt-Gallen / 15. Fontenay / 16. Cluny / 
„Zakladatelé“ středověku / Karolinská renesance / Mapa 19. Duchovní střediska 
ve 12. století

VI. Prostorové a časové struktury (10.–13. století)........................................  	 184
Mýtiny a lesy / Středověká mobilita: cesty / Příroda a vesmír / Křesťanský svět 
a Byzanc: schismatikové / Křesťanský svět a islám: nevěřící / Křesťanský svět 
a pohané: obracení na víru / Křesťanský svět a mongolský mýtus / Křesťanství ote-
vřené, nebo uzavřené? / Onen svět: Bůh / Onen svět: ďábel / Mezi nebem a zemí: 
andělé / Čas, věčnost, dějiny / Vztah k času: lhostejnost, nebo pozornost? / Sociální 
časy: čas přírodní a čas zemědělský / Sociální časy: čas hradního pána / Sociální 
časy: čas církevní a čas kleriků / Útěk ze světa / Chiliastický sen: Antikrist a Zlatý 
věk / Mapa 20. Románský sloh na Západě / Mapa 21. Gotický sloh na Západě / Mapa 22. 
Hospodářství na Západě na konci 13. století

VII. Materiální život (10.–13. století)...............................................................  	 279
„Středověké vynálezy“ / 17. Saint-Aubert-sur-Orne / 18. Bras a Hubert-Folie / 19. Weston 
Pinkney: katastrální mapa 16. století / 20. Weston Pinkney: současný letecký snímek / 
Slabina středověké „mechaniky“ / Dřevo a železo / Zemědělské techniky / Zdroje 
energie / Lodi / Technický pokrok / Ekonomie obživy / Ekonomické menta-
lity / Svět na pomezí: hladomory / Fyziologická nouze a epidemie / Vyčerpanost 
a nejistota / Ekonomický růst: středověká konjunktura / Naturální hospodářství 
a peněžní hospodářství / Ekonomický růst: sociální ohlasy

VIII. Křesťanská společnost (10.–13. století).................................................  	 343
Společnost tří řádů / Od tripartitní společnosti k „světským stavům“ / Dvoj-
hlavá společnost: papež a císař / Rozbitá společnost: babylónská věž / Jednot-
livec a společenství / Rodinné společenství / 21. Bitva u Arsoufu (1191) / 22. Bitva 
u Bouvines (1214) / 23. Bitva u Courtrai (1302) / Žena a dítě / Panské společenství / 
Vesnické obce a městské obce / Město a městská společnost / Zápas tříd: městská



společnost a feudální společnost / Zápas tříd v zemědělském prostředí / Zápas 
tříd v městském prostředí / Žena v zápase tříd / Rivalita uvnitř tříd / Církev a krá-
lovská moc v zápase tříd / Intersociální společenství: bratrstva, věkové třídy / 
Sociální centra: kostely, hrady, mlýny, hospody / Hereze a zápas tříd / Vyloučení 
ze společnosti: kacíři, malomocní, židé, čarodějníci, sodomité, mrzáci, cizinci, 
deklasovaní lidé

IX. Mentalita, sensibilita, chování (10.–13. století).......................................  	 413
Pocit nejistoty / Uchylování se k starobylosti: autority / Uchylování se k božskému 
zásahu: zázraky a ordály / Symbolická mentalita a sensibilita / 24. Ottmarsheim / 
25. Svatý Ambrož v Miláně / Abstrakce a smysl pro konkrétnost: barva a světlo,
krása a síla / Úniky a sny / Vývoj k realismu a racionalismu / Scholastický duch /
Zvnitřnění a moralismus / Kurtoazní láska, moderní láska / Desakralizace pří-
rody / Klam a lež / Kultura zdání : strava a potravinový přepych, tělo a gesto /
Oděv a přepych v oblékání / Dům a okázalost příbytku / Kultura hry

Epilog: Trvání a novoty (14.–15. století)..........................................................  	 480
Trvání / Vyhrocení a přepjatost / Humanismus

Chronologické tabulky......................................................................................  	 495

Slovník jmen, termínů a pojmů.......................................................................  	 561
26. Příčný řez katedrálou v Bourges / 27. Opatství Cluny r. 1157 / 28. Příčný řez kostelem
Cluny III. / 29. Průsečík žeber / 30. Závěry ve skicáři Villarda z Honnecourtu / 31. Půdo-
rysy gotických katedrál / 32. Půdorys kostela jakobínů v Toulouse / 33. Půdorys svaté Alž-
běty v Marburku / 34. Průčelí gotické katedrály / 35. Středověký hrad / 36. Půdorys don-
jonu a hradu v Loches / 37. Půdorysy románských hradů / 38. Půdorys hradu Beaumaris
(Anglesey) / 39. Půdorys Castel del Monte (Apulie) / 40. Příčný řez katedrálou v Laonu /
41. Opatství Monte Cassino / 42. Opěrné oblouky a okna katedrály v Remeši / 43. Půdo-
rysy románských bazilik / 44. Prvky románské architektury / 45. Příčný řez Svatým Mar-
tialem v Limoges / 46. Svatý Petr v Římě / 47. Opatství Sankt-Gallen / 48. Svatý Jakub
v Compostele / 49. Schéma panství

Ediční poznámka................................................................................................  	 676
Orientační bibliografie......................................................................................  	 677
Barevná příloha
Seznam vyobrazení ...........................................................................................   698





Autor k českému vydání

Je pro mne velkou ctí a velikým potěšením, mohu-li napsat úvod k překladu 
svého díla Kultura středověké Evropy pro české čtenáře.

Jako bývalý posluchač Karlovy univerzity v Praze v letech 1947–1948 mám 
nesmírnou úctu k dějinám vaší země a velkou sympatii k českému a sloven-
skému národu.

V díle, které je vám předkládáno, jsem se pokusil neomezovat středověký 
latinský křesťanský svět na nejznámější kraje západní Evropy, ale obsáhnout celé 
území, na kterém tato společnost a tato kultura žila. Tato středověká Evropa se 
vyznačovala určitou jednotou díky společným dějinám, společnému nábožen-
ství, společné kultuře, ale její bohatství pocházelo také z různých zdrojů, mezi 
nimi byl originální a významný přínos Slovanů. Praha byla od 10. do 15. století 
jedním z velkých středisek křesťanské Evropy.

Chtěl jsem v tomto díle osvětlit jednu kulturu ve všech jejích dimenzích, 
v dimenzi technologie a ekonomie, v dimenzi sociálních struktur a sociálních 
vztahů, v dimenzi politických institucí, ale hlavně jsem chtěl vnést do těchto 
dějin plody nového historického zájmu, zrozeného z velké části ze spojení 
dějin se společenskými vědami: ekonomií, sociologií, etnologií. Československo 
od poslední světové války právem rozvinulo významnou aktivitu v oblasti arche-
ologie. Výsledky tohoto bádání umožnily dát materiální kultuře veškerou důle-
žitost, kterou si zasluhuje. Ale chtěl jsem také ukázat, že společnost se vyjadřuje 
a žije jen tím, že uvolňuje místo zpodobování, obrazům, výtvorům, obrazotvor-
nosti. Pokusil jsem se do analýzy a do popisu středověké společnosti začlenit nové 
dějiny mentality. Měl jsem velký vzor, Feudální společnost Marca Blocha, velkého 
historika, umučeného v odboji roku 1944, jehož dílo vyšlo v letech 1939–1940. 
Těžil jsem z pokroku historické vědy od jeho smrti, věnoval jsem studiu této spo-
lečnosti své vlastní přemýšlení, a doufám, že jsem zůstal věren Blochově orien-
taci tím, že jsem postoupil dál v obdělávání panenské půdy obnovené historie.

Středověk je dnes ve většině evropských společností v módě. Nacházíme v něm 
své kořeny, brutální, ale tvořivou společnost, kulturu plnou vášní, ale též ide-
álu. Tato kultura tím skýtá dojemný obraz vůle našich společností k pokroku.

Doufám, že toto dílo přinese skromný příspěvek k poznání minulosti, které 
potřebujeme pro naši přítomnost i pro naši budoucnost.

Jacques Le Goff

(11)



Poděkování

Dílo, jako je toto, provází nejeden pocit nesplacené vděčnosti. Je pokusem o syn-
tézu a čerpá z mnoha prací, jejichž autorům mohu poděkovat jen na tomto místě, 
neboť edice, v níž kniha vychází, není zatěžována odkazy a bibliografie, kterou 
jsem zhustil na největší možnou míru, je stručná a nejsou do ní pojaty zejména 
články. Ti, kdo v té či oné větě nebo odstavci najdou myšlenky, které jsem pře-
jal, nechť jsou ujištěni, že pouze nutnost nedovolila, abych jim vyjádřil svoji hlu-
bokou vděčnost.

V různých etapách, jimiž prošla příprava této knihy, při jejím koncipování, při 
její redakci, při korekturách, mi velice pomohla vřelá a účinná přátelská pomoc 
Bronisława Geremka, Witolda Kuly, Guy Palmada, Ruggiera Romana, Alberta 
Tenentiho. Jsem jim velmi zavázán. Srdečně jim děkuji.

Paní Omodeová z Národní knihovny ve Florencii mi umožnila, že jsem mohl 
těžit z jejích nedostižných znalostí středověké ikonografie. Za některé z nejza-
jímavějších obrazových dokumentů v knize vděčím tomu, že mě s nimi laskavě 
seznámila.

Dva spolupracovníci a přátelé, Maryse Maneová a André Vauchez, asistent 
na univerzitě, odchovanec École Normale Supérieure, mi poskytli neocenitel-
nou pomoc při sestavování chronologické tabulky a slovníku jmen, termínů 
a pojmů, a pokud jde o pomoc s některými mapami, vděčím za ni P. Jeanu 
Décarreauxovi a P. Ephraimu Longpréovi. Není to u této knihy přispění nepod-
statné. Děkuji rovněž Denise Certierové a Michelu Arnaudovi, posluchačům 
École Normale Supérieure, kteří se uvolili pomoci mi v závěrečné fázi práce, 
což oceňuji tím víc.

Obrazová dokumentace, která není vnější ozdobou, nýbrž tvoří jeden celek 
s textem, byla jako u ostatních svazků této edice předmětem zvláštní péče. To zna-
mená, že upřímně děkuji všem knihovníkům a muzejním konzervátorům, kteří 
opatřili část těchto vyobrazení a často je doprovodili velice užitečným komen-
tářem, a paní Champinotové, která se postarala o shromáždění této ikonografie.

Nemohu vyjmenovat všechny pracovníky nakladatelství Arthaud, kteří se 
mnou knihu připravovali. Přece však se zde musím zmínit o jejich obětavosti, 
odborné kompetenci, laskavosti. Pracovali jsme spolu v ovzduší, které mi usta-
vičně pomáhalo. Na prvním místě musím jmenovat Nicole Évrardovou. Tato 
kniha – alespoň v tom, co je na ní zdařilé – je její právě tak jako moje.

(12)



Budiž mi konečně dovoleno vyjádřit svou vděčnost za dvojí spolupráci, ne tak 
soustředěnou, ale neméně podstatnou.

Velkou část myšlenek a interpretací v knize obsažených jsem – v posledních 
třech letech – rozvinul ve svém semináři v VI. sekci École Pratique des Hautes 
Études, v prostředí jedinečném pro kolektivní bádání, plodnou a užitečnou kon-
frontaci a výměnu názorů. Vím, za kolik kniha vděčí všem těm, kteří mi během 
těch tří let laskavě umožňovali čerpat z jejich znalostí, z jejich rozumových 
schopností, z jejich kritiky.

Vytvoření této knihy si vyžádalo, jak lze tušit, množství namáhavé práce 
a trpělivosti. Moje žena mi při tom byla v plném slova smyslu dokonalou spo-
lupracovnicí.

(13)



Úvod

Kolo Štěstěny, symbol tak drahý středověké západní Evropě, se otáčí, i pokud jde 
o epochy a dokonce o kultury. Idealizovaná vzpomínka přetváří také kolektivní 
minulost. O včerejšku se často vytváří mýtus „zlatého věku“: Francouzi 14. sto-
letí si s pocitem stesku představovali „zlaté časy Jeho Veličenstva svatého Lud-
víka“. Po idealizaci pak často přichází očerňování a zapomenutí. Později objev 
nových dokumentů, odstup, nová hlediska, módní vlny znovu pozměňují obraz 
minulosti, roztáčejí kolo. Zlaté legendy se střídají s legendami černými.

Středověk začal procházet tímto cyklem historického nazírání. Renesance 
a klasicismus viděly středověk v černých barvách. Byla to doba takzvaného gotic-
kého umění, barbarské scholastiky, a Angličané pro ni našli výstižné pojmeno-
vání: the dark ages, věk temnot. Revoluce z roku 1789, která ve Francii skonco-
vala s „feudálními“ právy a odzvonila jim v Evropě, dala politickým a sociálním 
dějinám středověku, jež ztotožnila s feudálním zřízením, stejně opovržlivý 
obsah. Slovo feudální dostalo pejorativní přízvuk. Romantismus začal postupo-
vat opačně. Láska k troskám se z antických chrámů přenesla na zříceniny hradů 
a na nedostavěné katedrály. Zaujetí pro tyto vysněné objekty vzrostlo do té míry, 
že romantismus je chtěl restaurovat, zkrášlovat, přestavovat nebo tam, kde byly 
sotva načrtnuty, vystavět. Učený Viollet-le-Duc měl méně šťastné soupeře. Udi-
vený Rýn hleděl ve svých odlescích skrýt nepravé siluety burgersatzů a falešné 
věže kolínského dómu. Nápodoba středověku nahradila středověk, novogotika 
okouzlila duchovenstvo, buržoazii i Američany. Trubadúrský žánr, romány Wal-
tera Scotta, Quasimodo a Aymerillot instalovali středověk v literatuře a Verlaine 
nečekaně objevil „středověk nesmírný a jemný“. Nejlepší, průměrné i nejhorší 
umění žilo ze středověkých zdrojů: Keats v La Belle Dame sans merci, Tennyson 
v Artušově smrti, Péguy v nepravých Mystériích, Edmond Rostand v Princezně v dáli. 
Delacroix, ostatně ne vždy inspirovaně, ve Vstupu křižáků do Konstantinopole nebo 
v Bitvě u Taillebourgu otvíral nebezpečnou cestu prerafaelitům a bohužel i Lau-
rensovi (J. P.) a Luminaisovi (Evariste Vital, autor jistých Mrzáků z Jumièges, vysky-
tujících se ještě ve starých vydáních Larousse). Vzlet opery Trubadúr, nádhera 
Wagnerových oper stěží přehlušily méně šťastné tóny Saint-Saënsova Etienna 
Marcela nebo Reyerova Sigurda. Všechny politické názory nacházely v těch šťast-
ných dobách svůj ideál: tradicionalističtí Angličané v Magně chartě, nonkonfor-
mističtí Angličané v Robinu Hoodovi, pravicoví Francouzi ve svatém Ludvíkovi, 

(14)



levicoví Francouzi ve Velkém Ferré, Francouzi bez rozdílu v Johance z Arku. Libe-
rální buržoazie 19. století hledala svůj vzor – s Augustinem Thierrym – v hnutí 
komun a fašistické strany 20. století v korporativních institucích.

Každý národ ztotožňoval svůj nacionalismus se svými středověkými dějinami: 
Francie s křižáckými taženími a katedrálami, Německo s Fridrichem Barbaros-
sou, řádem německých rytířů a mistry pěvci, Španělsko se Cidem, Itálie s Dan-
tem a Markem Polem. Zlatá legenda zasahuje dnes země východní Evropy. Lidové 
Polsko plane nadšením pro millenium, které je přenáší nazpět do dob dynastie 
Piastovců a socialistické Československo se již v 9. století poznává v říši Velko-
moravské.

Dvacáté století obohatilo zaujetí pro středověk novými poznatky v oblasti 
sensibility, techniky a myšlení.

Objev černošského umění a záliba v primitivních estetikách nadaly naše sou-
časníky větším citem pro přísnou harmonii románského umění, pro bizarní krásu 
zápasící v raném středověku s tíhou materiálu – kamene, dřeva, vzácných kovů. 
Domnívají se, že objeví prostotu těch dob tím, že odstraní svrchní vrstvu, že až 
na kámen obnaží stavby, které lidé středověku pokryli výšivkami a tapisériemi, 
pomalovali křiklavými malbami a zkrášlili lesknoucími se zlatými předměty. Výsle-
dek je pro nás často velice krásný, působí na vnímavost lidí 20. století. Historicky 
je méně pravdivý než většina rekonstrukcí pečlivého a učeného Violleta-le-Duca.

Také plodný zájem o dějiny techniky podnítil početné obdivovatele středo-
věku k tomu, že tuto epochu obdařili vynálezeckým géniem, jemuž se snad žádné 
jiné údobí dějin nevyrovnalo. Jsem první, kdo se raduje, když vidí, jak se porozu-
mění středověkým dějinám ozařuje jedním z nejvzácnějších světel dějin společ-
nosti a kultury. Nezapomínám, že Marc Bloch, jemuž by se měl každý moderní 
medievalista na prahu své práce poklonit, napsal o středověkých vynálezech 
stránky, po nichž už nelze o této době mluvit jako předtím. Avšak přál bych si, 
aby se uznalo, že středověk, jak to ukázal Marc Bloch, technické postupy spíš 
uvedl ve známost, než vynalezl, jak ještě uvidíme. Je to ostatně pro historika jev 
jinak důležitý a příznačný než osamocený vynález, událost nemající často budouc-
nost – předmět zájmu, a ne historie, neboť skutečný historický předmět musí 
ne‑li rozrušit, tedy alespoň svým působením do šíře a hloubky změnit strukturu 
společnosti. Chvalozpěv na počest nějakého středověkého „Popova“ mi naproti 
tomu připadá směšný.

Posléze z podnětu katolické a v širším smyslu náboženské obnovy na konci 
19. století a v 20. století bylo najednou nově zhodnoceno středověké myšlení. 
Tak jako gotika ustupovala románskému slohu, nebyl zde zase tolik oslavo-
ván středověk – „doba víry“ jako spíše středověk modernější, jenž od svatého 
Anselma po Abélarda a svatého Tomáše Akvinského objevil moderní racionalis-
mus, nikoliv suchopárný racionalismus osvícenství a pozitivismu, nýbrž racio-
nalismus otevřený, osvícený, definovaný slavnou formulí fides quaerens intellectum. 
Zde se znovu raduji, když vidím, že církev učinila z tomismu, jejž pařížský bis-
kup roku 1277 částečně odsoudil, svou oficiální filozofii, neboť se tím určitě hlásí 

Ú V O D (15)



k plodnějšímu učení, než je ideologie, jíž se inspiroval Syllabus Pia IX. Ale přál 
bych si také, abychom se tu nedopouštěli většího hříchu, anachronismu. Dvo-
jího anachronismu, protože tomismus 20. století je neotomismus, bližší novo-
gotice než myšlení andělského doktora, a protože běžná interpretace slov fides 
quaerens intellectum nechápe správně jejich smysl.

Zkrátka středověk, máme-li dnes věřit jeho početným uctívačům, vynalezl vše: 
lomený oblouk a perspektivu, to znamená moderní umění; vodní mlýn a tudíž 
strojovou techniku; směnku, tedy kapitalismus; dialektiku, matku pokrokového 
myšlení; lásku – to po Engelsovi tvrdil Denis de Rougemont – a konečně smrt, 
což se ostatně obecně uznává po vynikajících studiích Alberta Tenentiho.

Středověk představený v této knize je skromnější.
Samozřejmě ne proto, že bych se chtěl vrátit k temnému a tmářskému stře-

dověku z dob klasicismu. Půldruhého století, které od těch dob uplynulo, odha-
lilo, hlavně dík pilné prácí historiků, archivářů, archeologů a filologů, středověk 
vzrušující. Nejmodernější techniky bádání ostatně co chvíli činí obraz středověku 
bohatším, odkrývají nám jeho stopy, památky, které jsme považovali za navždy 
zaniklé. Archeologie, poté co nám restituovala pozůstatky nejvzácnější, umělecká 
díla, objevuje dnes méně estetické, ale neméně úchvatné rysy oboru, jemuž polští 
vědci, kteří z něho vytvořili plnoprávnou vědu, říkají materiální kultura: arche-
ologie sídlišť, zemědělských a řemeslných výrobních technik, výživy. Jestliže 
metoda uhlíku 14, která vždy neumožňuje stanovení přesné chronologie, má zde 
menší výsledky než u předešlých údobí, chemická analýza kovů, analýza fosil-
ních pylů (palynologie), zbytků rostlin (dendrologie) a letecká fotografie upřes-
ňují a obohacují naše poznání středověku a přebírají štafetu tradičních věd: epi-
grafie, paleografie, diplomatiky. Ty ještě neřekly své poslední slovo, ale trochu se 
zadýchaly a odkázaly nám obraz kultury užívající písmo, která představuje jen 
jednu vrstvu, ač nejhořejší, středověké kultury, a mohla by nám zastřít její drs-
nost. Písemné památky přestaly vyjadřovat celou středověkou skutečnost. A tak 
se teď rodí, ožívá středověk nový.

Archeologie zaměřená na zemědělství odkrývá zpustlé polnosti, opuštěné ves-
nice, a dokonce tam, kde se už nedochovaly kameny, odhaluje nestálost lidského 
osídlení spjatého s úbytkem a nárůstem počtu obyvatelstva, s ekonomickými 
změnami, s krizemi společnosti. Lost villages, opuštěné vsi v Anglii, Wüstungen, 
zpustlé obdělané pozemky v Německu, to jsou přece konkrétní stopy pokroku 
pastvinářství, ústupu zemědělského obyvatelstva a polností, plod krize středo-
věkého feudálního zřízení.

Středověk bez písemných památek a záznamů vstupuje do dějin a nedopl-
ňuje jen známý středověk vzdělaný, nýbrž do hloubky mění jeho obraz, neboť 
mu vyhrazuje úlohu, která mu patří, úlohu povrchu, povrchového nátěru. Nové 
prameny dovolují jít hlouběji ke kořenům.

Písemné památky vypovídají o vládě meče a o vážnosti, jíž se ve středověké 
civilizaci těšil kovář. Ale jen chemická analýza v laboratoři nám odhalí tajemství 
merovejských hutníků a vysvětlí nám, proč jejich zbraně zvítězily.

Ú V O D(16)



Historická klimatologie využívá kronik, zaznamenávajících období nepohody, 
dlouhá sucha, náhlá ochlazení, neobvyklá oteplení, ale jedině výzkumy – jako 
výzkumy odborníků v glaciologii, kteří metodou uhlíku 14 dokázali, že zkame-
nělý prales, jehož zbytky odhalil dnešní ústup Aletschského ledovce, pochází 
z 11. století a byl rozdrcen postupem ledovce kolem roku 1270 – dovolují dato-
vat, zaznamenat na mapách a tedy na bezpečném základě studovat jevy přesa-
hující drobné záznamy kronikářů.

A tak je středověk stále víc v budoucnosti – v uplatňování nových technik prů-
zkumu a oživování minulosti – než v minulosti samé.

Středověk posledních objevů, jak vidíme, není středověkem okázalých spo-
lečenských událostí, jejž zaznamenala tradiční historiografie, z čehož povstala 
zlatá legenda středověku. Je to středověk hloubek, základů, struktur. Badatelé 
si troufli aplikovat na něj v nejmodernějších podobách metody používané pro 
kultury neznající písmo, předhistorické nebo novější. Zajisté nejde o to, zapo-
menout, že středověk, či spíše nepočetná elita středověké společnosti, uměl také 
psát, ale pravdivější je, že středověk ve své podstatě byl dobou, kdy naprostá vět-
šina lidí neuměla číst ani psát – slovo illiteratus, „člověk neznající písmo, nevzdě-
lanec“, užívá v širším nebo užším smyslu; jak uvidíme, bylo synonymem laika, 
šlechtice nebo sedláka.

Tento středověk hloubek bych se rád pokusil ukázat v této knize. Je tedy pra-
vým opakem toho středověku, s nímž například seznamuje nedávné dílo, ostatně 
znamenité, Leopolda Génicota Završení stavby ve středověku.

Pokusím se jej ukázat a pokud možno i vysvětlit v celé šíři, ve všech rovinách, 
navzájem spolu souvisejících, doložit, jak jeho nejvznešenější projevy jsou zako-
řeněny v neúrodné půdě.

Pokud možno budu čerpat poučení z věd spřízněných s historií, schopných 
podle mého soudu lépe postihnout a lépe vysvětlit společnost a kulturu, kterou 
metody historie spjaté s ideologií tradičních vládnoucích tříd, aristokracie a měš-
ťanstva, nadmíru idealizují. Ještě užitečnější než sociologie mi pro studium kul-
tury středověké západní Evropy připadá antropologie a etnologie.

Byl jsem málem v pokušení vylíčit tuto kulturu jako kulturu některé ze spo-
lečností, kterým dnes říkáme málo vyvinuté. Ale to by myslím znamenalo mluvit 
obrazně a zkreslovat pravdu. Neboť kterému tehdejšímu rozvinutějšímu modelu 
se středověká kultura nevyrovnala? Jestliže se středověká západní Evropa zdá, 
a také skutečně byla, opožděna za Čínou, Indií, islámským světem, za středo-
věkou Byzancí, je to otázka stupně, a nikoli podstaty. Úroveň výrobních tech-
nik, ekonomických struktur, společenské organizace je všude stejná. Zde větší 
bohatství, lesk, zjemnělost, tam větší chudoba a drsnost, ale podstata táž. Bude 
třeba vyčkat průmyslové revoluce, než nastane podstatný rozdíl mezi zeměmi, 
které zasáhne, a zeměmi, které se jí vyhnou. Pojem nevyvinutosti odkazuje 
také k ekonomice, což podle mého soudu nepostačuje, chceme-li středověkou 
kulturu definovat. Ne že by se mi ekonomické struktury středověké západní 
Evropy nezdály podstatné. Pokusím se ukázat tento zemědělský svět, v němž 

Ú V O D (17)



půda je vším – Georges Duby to, zdá se mi, víc omezil, když poznamenal: „Ven-
kov je v tehdejší civilizaci vším“ –, v němž vlastnictví půdy je nejdůležitější věcí, 
chceme-li určit sociální postavení.

Ale protože není důvodu nenazývat tuto společnost základním přívlastkem 
„feudální“, musíme si zároveň uvědomit, že feudální zřízení, odpovídající jisté 
ekonomické struktuře, není s touto strukturou totožné. Marx a Engels, které 
nelze podezírat, že by bagatelizovali úlohu ekonomické složky v kultuře, zdů-
raznili, že například rodinné struktury určují možná feudální společnost právě 
tak jako výrobní vztahy.

Je jasné, že to znamená přirovnávat feudální společnost k společnostem pri-
mitivním a ospravedlňovat při studiu těchto společností uplatnění speciálních 
věd.

Vynasnažím se tedy zdůraznit vše, co je ve středověké kultuře primitivního, 
a osvětlit tyto primitivní struktury v uspořádání materiálního života, života bio-
logického i života duševního. V takových společnostech je těsná závislost na pří-
rodě a fyziologii. Potravinový režim, zdravotní stav – myslím tím léčení nemocí – 
tu mají větší váhu než v moderních společnostech. Vzájemná závislost přírodní 
a fyzické stránky a duševních postojů je zde těsnější. Budu se snažit často – ne 
vždycky – vyzkoumat odezvu vnější podmíněnosti v duševních postojích a deter-
minaci chování duševní motivací. Právě tak jako lidé primitivní nám lidé středo-
věku často připadají iracionální, jenže jak dokázal Claude Lévi-Strauss, myšlení 
přírodních národů má své důvody: jiné, ale často strožejší a naléhavější než náš 
přizpůsobivý rozum. Chceme-li pochopit středověkou kulturu, je podle mne 
naprosto nutné neoddělovat stránku předmětnou od duševní.

Primitivním společnostem se společnost středověké západní Evropy podle 
mého soudu podobá zejména jistou atemporalitou, ne tím, co bylo nazváno „ne-
zájem o čas“, který podle mne není tak skutečný, jak se tvrdilo, nýbrž pomalostí 
svého kolektivního života. Je to zemědělská společnost, měnící se velmi pozvolna, 
žijící, jak to vyjádřil Fernand Braudel, dlouhodobě a vyjadřující se lépe ve folk-
lóru než v dějinách. Jestliže se Karel Veliký zdá tak blízký účastníkům křížových 
výprav nebo současníkům svatého Ludvíka, není to tím, že neznají chronologii, 
ale že chronologie neznala je, protože mezi epochou Karla Velikého a jejich 
dobou se v podstatě změnilo pramálo, méně než mezi lety 1900 a 1964. Jestliže 
nás leká, že se středověká kultura srovnává s kulturou primitivní, což přece nik-
terak neznamená, že ji znevažujeme, nebraňme se tedy vidět v ní jednu z kultur, 
které André Varagnac nazývá „tradičními“.

Není třeba dodávat, že tím, jak středověkou kulturu zatlačuji do vzdálenosti, 
odkud ji moderní zlatá legenda podle mého soudu neuváženě vyvedla, aby nám ji 
přiblížila až příliš, nezastírám si a nechtěl bych zastírat čtenářům této knihy, že 
středověká kultura má své místo v dějinách pokroku – věříme-li, jako ona věřila, 
ve smysl dějin –, že nebyla nehybná ani v čase, ani v prostoru.

Několikerým, i tím nejtradičnějším způsobem lze vyjádřit, že byla pokro-
ková, ať už souhlasíme s jedněmi, že křesťanství bylo rozhodným pokrokem proti 

Ú V O D(18)



pohanství, či s druhými – a proč by to nemohli být titíž? –, že feudalismus byl 
pozitivním údobím mezi otrokářstvím a kapitalismem.

Chceme-li zaujmout toto evoluční stanovisko, museli bychom se zřejmě více 
zabývat detaily a odstíny, posoudit, jak se to pokusím načrtnout dále, nesporný 
pokles, jejž pro západní svět znamenal zbarbarizovaný raný středověk, a odhad-
nout, zda tyto destrukce a tento ústup byly nutné pro rozkvět, který během stře-
dověku nastává a který vyústí v moderní svět. Středověk si – po svatém Augusti-
novi – tu otázku položil a svým způsobem, to jest v perspektivě náboženských 
dějin, dějin spásy, zvolil odpověď optimistickou.

Nemíním navíc popírat, že se středověká kultura mezi 5. a 15. stoletím vyví-
jela. Pokusím se nejenom v náčrtu chronologického přehledu středověké západní 
Evropy, jímž tato kniha začíná, ale i v partii zdánlivě statičtější, věnované kultuře 
samé, zdůraznit tyto vývojové rysy a – proč to neříci? – tento pokrok. Středověká 
kultura se nejen mění – byť pomalu –, ale dochází v ní k zrychlování, k zvratům. 
Když je řeč o středověku, mluví se běžně, leckdy, je pravda, trochu neuváženě, 
o karolinské renesanci, o renesanci 12. století – a Roberto Lopez položil otázku 
(still another Renaissance?) renesance 10. století –, s větší jistotou už o krizích a roz-
hodně o konjunktuře. Zvolil jsem ostatně pro analýzu této kultury omezené, byť 
dlouhé období, přibližně od roku tisíc po počátek 14. století. Údobí rozkvětu, roz-
voje, kdy rozdíl mezi východiskem a cílovým bodem je zřetelný ve všech oblas-
tech, ale kdy se mi struktury zdají v hloubce dostatečně stálé, takže umožňují 
považovat chronologii na jejich úrovni za zanedbatelnou.

Vyvaruji se rovněž toho, abych v tomto údobí uvedl na scénu abstraktní nebo 
kolektivní subjekt středověkých dějin, „lidi středověku“, jichž se jiní příliš často 
dovolávají a jimž se Lucien Fabre právem vysmíval z toho prostého důvodu, že 
nikdy neexistovali. Vynasnažím se vždy rozlišovat podle sociálních kategorií, 
jak víme, ještě silněji protikladných než u většiny současných společností. Avšak 
zajímat se budu obzvlášť o to, co mi ve středověké kultuře připadá kolektivní, 
ne‑li obecné, a primitivní rys, který v této společnosti rozpoznávám, podle mne 
přesně prokazuje postižení duševních postojů – ne-li ekonomických a sociálních 
podmínek – méně rozlišených, než by se to jevilo metodám tradiční historie.

Konečně budu klást důraz na mobilitu této společnosti v prostoru, která tak, 
zdá se, kompenzovala jistou nehybnost v čase. Marc Bloch u ní mluvil o Brow-
nově pohybu, a je možná správné zdůraznit přitom slepotu juristů, kteří vytvořili 
mýtus o „nevolnících připoutaných k půdě“, a omyl, jehož se často dopouštějí ti, 
kdo si představují, že zemědělské společnosti byly stejně tak málo ochotny se pře-
mísťovat jako se proměňovat. Středověká společnost je polokočovná. Nedostatek 
půdy, válečné zvraty, náboženské nepokoje, to vše ji nutilo, aby byla v pohybu.

Leckdo se bude divit, že v této středověké společnosti nenachází tolik kupců, 
vzdělanců, měšťanů, jimiž se to od jisté doby hemží v dílech věnovaných stře-
dověkému světu. Je to tím, že před 14. stoletím, to jest v chronologickém rámci 
podstatné části této knihy, nebyli příliš početní a příliš významní. Obrazová pří-
loha tento dojem nepochybně ještě posílí. Ikonografie je v této společnosti totiž 

Ú V O D (19)



v moci vládnoucích tříd a rozvíjí se, jako většina literárních nebo uměleckých 
projevů společnosti, s jistým zpožděním, s jistým odstupem za ekonomickými 
a sociálními, či dokonce politickými strukturami. Duchovenstvo a šlechta ve stře-
dověké ikonografii uvolnily místo venkovskému lidu nejen pro jeho početnost, 
ale protože vládnoucí ideologii šlo o to, vytvořit v umění tento obraz společnosti 
hierarchizované, ale nedílné a harmonické, kterou ráda stavěla proti případným 
projevům nespokojenosti nebo revoltám. Měšťan, kupec, příslušník univerzity 
si obtížně razili cestu k výtvarnému zpodobení. Je pravda, že to oplatí tím, že 
zničí symbolické a sakrální umění středověku a dosadí na jeho místo realismus, 
napřed realistický portrét. Ale k tomu dojde až po 13. století. Chtěli jsme také, 
aby obrazový doprovod měl co nejužší vztah k textu, a protože ho není dosta-
tek, má i hodnotu dokumentární.

Navíc ještě čtenář třeba zjistí, že jsem zkrátka obraz středověku vykreslil příliš 
černými barvami a s potěšením a důvěřivostí bude myslet na kontrastující kou-
zelný obraz, který mu vnukla zlatá legenda. Bude v pokušení vyhnat jako zlého 
ducha můj středověk hladomorů, epidemií, ukrutnosti, hrubosti, aby se shledal 
se středověkem úchvatných písní, nádherných katedrál, podivuhodných světců. 
Přál bych si jen, aby právě oni, kteří existovali jako výjimečný jev, mu nezakrý-
vali to ostatní, co bylo jevem běžným.

Dovolí-li mi čtenář, abych mu dal dosti triviální radu, nechť si tváří v tvář 
tomuto pokušení úniku do proměněného středověku poctivě položí otázku, zda 
by se mu líbilo, kdyby byl kouzelnou mocí Merlinovou nebo Oberonovou přene-
sen do těch časů a měl v nich žít. Nechť uváží, že středověcí lidé – a zde lze říci 
bez obav, že bychom se mýlili: všichni středověcí lidé – sami mysleli jen na to, 
jak své době uniknout, jak se dostat na onen svět, do nebe, a že mezi tolikerým 
strachem, který je pronásledoval, nejmenší byl strach ze smrti – ze smrti, té velké 
Nepřítomné ve středověké ikonografii před 14. stoletím.

(1964)

Ú V O D(20)



1.  STŘEDOVĚKÝ HRAD: HRAD GAILLARD (LES ANDELYS, DEPARTEMENT EURE)
Tato pevnost, jejíž půdorys najdeme ve Slovníku jmen, termínů a pojmů, je nám dobře známa 
z písemných památek. Udivovala současníky svou polohou, svou mohutností, okolnostmi, 
za nichž byla postavena a zničena, což následovalo rychle po sobě. Vystavěl ji od r. 1196 
Richard Lví srdce jako předsunutou hrozbu francouzskému králi (jednu její část nazval 
„Přední hrot“), hrad už r. 1200 dobyl a zbořil Filip August, který jej nazval „Gaillard“, toto slovo 
podle kronikáře Guillauma Bretonce (le Breton) v tehdejší franštině znamená „nezkrotný“. 
Byla to předehra k dobytí Normandie. Poloha hradů nám podává cenné údaje o středověkých 
cestách: kontrolují strategicky nebo obchodně – často obojí – důležitý průjezd.



2. STŘEDOVĚKÉ KLUČENÍ A CESTY: PASEKY A VYSOKÝ LES
Římská silnice překračující řeku Iton a mířící k Evreux neměla rozhodující vliv na klučení, 
ale byla využita jako přístupová cesta k vesnicím založeným na přední straně klučení. Mají 
typický tvar vesnic založených po obou stranách cesty, přičemž pásy obdělané půdy se táh-
nou od domů kolmo na linii postupu (ulici). Mají charakteristická jména: Ventes (Paseky), 
přičemž „vente“ znamená kus vyklučeného a obdělaného lesa, a Haut-Bois (Vysoký les). Klu-
čení se datuje pravděpodobně ze 13. století. (Ventes a Haut-Bois, departement Eure, arron-
dissement a kanton Evreux)

(22)



3.  OBNOVENÁ MĚSTA: BOYNES� >
Boynes, jedna z aglomerací na rozhraní ves-
nice a města, vzniklo před 12. stoletím. Jedna 
stavba z 12.  století s  románskou kryptou 
dosud stojí. Avšak k rozhodujícímu zvětšení 
došlo ve 13. století: tehdy byl postaven dnešní 
kostel a opevnění, vybudované podle čtver-
cového půdorysu, který také vtiskuje svou 
generální linii čtvercové síti ulic. (Boynes, 
departement Loiret, arrondissement a kan-
ton Pithiviers)

4. NOVÁ MĚSTA: OPEVNĚNÉ STŘEDOVĚKÉ 
JIHOFRANCOUZSKÉ MĚSTO 
RABASTENS-DE-BIGORRE � >>
Toto nové město založil r. 1306 Guillaume 
z Rabastens (v Albigeois), senešal z Bigorre. 
Je to hospodářské středisko (obdělaná půda 
a trh v místech, kde se stýkají údolí řek Adour 
a Estéous), vojenský opěrný bod ve chvíli, 
kdy Filip Sličný podniká zákeřné výpravy 
proti Angličanům, aby pohltil jejich gaskoň-
ské državy, administrativní a politická bašta: 
bylo centrem královské jurisdikce v Bigor-
re. Dnešní katastr je zachovaným středo-
věkým katastrem s prodlouženými ulicemi 
města. Letecká fotografie dává vyniknout 
jasným stopám charakteristickým pro ob-
dělávání půdy „přioráváním“, vyvýšeninám, 
které se tvoří při orbě, tím, že se pruhy obrá-
cené zeminy přihrnují proti sobě, pak se při 
následující orbě obracejí opačným směrem 
a z boku se oddělují „mezními brázdami“, 
vytvářejícími struhy. Tento postup odpoví-
dá potřebě odvodňovat málo úrodné jílovi-
té a kamenité jihofrancouzské půdy. Proto-
že r. 1306 byly dobré půdy obsazeny, nově 
založené město musí zúrodnit méně kvalit-
ní půdy. To svědčí o tom, že obdělávání nové 
půdy v kraji, kde se na počátku 14. století 
nezastavil růst počtu obyvatelstva, dochází 
dech. (Rabastens-de Bigorre, departement 
Hautes-Pyrenées, hlavní město kantonu, ar-
rondissement Tarbes)

(23)



(24)



(25)



(26)



5.  OPATSTVÍ,  VES A KLUČENÍ: 
SAINT-JEAN-AUX-B OIS
Na počátku klučení je zde cír-
kevní fundace. Roku 1152 za-
kládá královna Adélaide, vdova 
po Ludvíkovi VI., benediktinské 
opatství (r. 1634 se z něho stalo 
převorství augustiniánských ka-
novníků), kolem něhož se zvol-
na, koncentricky rozvíjí ves a její 
mýtina (paseka). (Saint-Jean-aux
‑Bois, departement Oise, arron-
dissement a kanton Compiègne)

6.  STŘEDOVĚKÁ SILNICE: 
CESTA SVATÉHO JAKUBA 
MEZI ORENSE A SANTIAGO 
DE COMPOSTELA
Tato „cesta“ je ve  skutečnosti 
silnice. Ale silnice je ve středo-
věku nejčastěji jen cestou, zříd-
kakdy dlážděnou, leda když pře-
vezme kus římské silnice nebo 
když vede přes most, přes město, 
kolem kláštera nebo se k  nim 
blíží. Na obrázku je cesta v blíz-
kosti kláštera San Lorenzo de 
Carboeiro (11.–12. stol.), který je 
dnes v rozvalinách.

7.  STŘEDOVĚKÉ MĚSTO:  
HISTORICKÝ STŘED MĚSTA CARCASSONNE� >
Carcassonne, které r. 1229 po křížové výpravě proti albi-
genským získal francouzský král, se stalo sídlem králov-
ského senešalství a bylo jako města té doby opevněno 
za svatého Ludvíka (1226–1270) a Filipa III. (1270–1285), 
ale obzvlášť pečlivě kvůli nebezpečí, které mu hrozilo ze 
strany kacířů a Languedočanů, Španělů, Angličanů (Černý 
princ je marně obléhal r. 1356) a ve 14. století, v době Sto-
leté války, od žoldnéřských tlup, tzv. Grandes Compagnies. 
Ve 14. století sloužilo za vzor francouzským opevněním 
na pravém břehu Rhôny, proti Říši. V 19. století je restau-
roval Viollet-le Duc. Hradby z 13. století využily zbytků 
vizigótských hradeb z 5. století.

(27)

<



(28)



(29)



(30)

8. STŘEDOVĚKÝ PŘÍSTAV: AIGUES-MORTES
Zde se dosud mísí obchodní funkce a náboženský ideál. 
Aigues-Mortes, které postavil svatý Ludvík podle pra-
videlného půdorysu opevněných měst té doby, bylo 
naloďovacím přístavem pro křížové výpravy, ale také 
středozemním vyústěním francouzského království 
v době, kdy mu nepatřilo pobřeží Languedocu a Pro-
vence. Aigues-Mortes zůstane velice živým obchod-
ním střediskem ve 14. a 15. století. Úpadek Avignonu, 
jehož předpřístavem bylo, připojení Montpellier (1349) 
a Marseille (1481) k Francii byly pro ně osudné.

9.  STŘEDOVĚKÝ MOST:  
MOST SVATÉHO BÉNÉZETA V AVIGNONU
Stavba kamenných mostů je spjata s rozvojem obchodu, 
ale prospěch z nich měli všichni pocestní: poutníci, 
kupci, klerikové, vojáci. Jejich budování bylo tudíž 
považováno za dobrý skutek, často se ho ujímala církev 
nebo zvláštní bratrstva, mostní bratři, a na mostě byla 
zpravidla postavena kaple. Protože náklady na stavbu 
bývaly značné, bylo také třeba podnítit štědrost oby-
vatelstva a pořádat, jako při stavbě kostelů, sbírky. 
K vybudování díla přispívaly zázraky. V Avignonu 
přivedl r. 1177 dílo k dobrému konci jinoch Bénézet 
pomocí propagandy a zázraků. Byl na svém mostě 
r. 1184 pohřben a je považován za svatého.



(31)



10.  CISTERCIÁCKÉ OPATSTVÍ:  FONTENAY (DEPARTEMENT COTE D’OR)
Fontenay založil r. 1118 svatý Bernard. Fontenay je tudíž vnučkou Cîteaux a dcerou Clairvaux. 
Má charakteristickou polohu: osamělé údolí v lesích, které bylo třeba odvodnit a vyklučit, 
avšak potok s dostatkem vody skýtal ryby i energii pro klášterní dílny. Velice prostý, strohý 
kostel byl postaven v l. 1130–1147, tohoto roku je papež Eugen III., přítel svatého Bernarda, 
slavnostně vysvětil. Mezi klášterními stavbami, zčásti zachovanými, se nachází (na obrázku 
úplně vpravo, mezi stromy) huť o rozměrech 53 m krát 13,50 m, postavená koncem 12. století 
v témž stylu jako ostatní stavby.

11.  CISTERCIÁCKÉ OPATSTVÍ:  RIEVAULX (HRABSTVÍ YORKSHIRE)
Jestliže poloha Rievaulx, založeného r. 1131 v údolí (Vale of Pickering), jímž protéká řeka Rye 
(Rye Vale), uprostřed yorkshireských vřesovišť, je typická pro touhu prvních cisterciáků žít 
v samotě, to, že opatství rychle zbohatlo díky – jako u většiny ostatních anglických cisterciá
ckých opatství – chovu ovcí a prodeji vlny, umožnilo postavit velkolepé budovy, vzdálené 
prostotě opatství Fontenay. Velký kostel ve tvaru kříže, dnes v rozvalinách, patří v podstatě 
do prvního období anglické gotiky (konec 12. – první polovina 13. století), zvané early english.



Předmluva k pozdějšímu vydání

Chronologický rámec a scénář této knihy si vynutil plán sbírky „Velké kultury“ 
a já jsem to rád přijal. V naprosté shodě s Raymondem Blochem, Sylvainem 
Contouem a Jeanem Delumeauem jsem knihu zaměřil na údobí 10.–13. století, 
ústřední období středověku, které znamená také v širší perspektivě rozhodující 
moment ve vývoji západní Evropy, volbu otevřeného světa proti světu uzavře-
nému – navzdory váhání křesťanského světa 13. století mezi těmi dvěma modely –, 
rozhodnutí pro rozvoj, dosud nevědomé a brzděné autarkní mentalitou, a vytvo-
ření struktur podstatných i pro dnešní svět. Ta doba byla svědkem vzniku města 
(středověké město je jiné než město antické – a město průmyslové revoluce bude 
také jiné) a vsi1, skutečného nástupu peněžního hospodářství, technologických 
objevů schopných zajistit vzestup zemědělství, řemeslné výroby, vynalézání 
v širokém měřítku (nesouměrný pluh s kolečky a radlicí, železné nástroje, vodní 
mlýn a jeho využití i mlýn větrný, systém vačky, tkalcovský stav, zvedací zaří-
zení, „moderní“ způsob zapřahání). Jakmile se objevují stroje užitkové (a nejen 
na hraní nebo k vojenským účelům), vytvářejí se též nové způsoby ovládání pro-
storu a času, zvláště prostoru námořního s vynálezem kormidla na zadním vazu, 
se zavedením buzoly, nových typů lodí, s přesnějším měřením, s pojmem stejně 
dlouhých hodin a výrobou orlojů, které by odměřovaly a ohlašovaly čas. Církev 
udržuje a občas zesiluje ideologický a intelektuální dohled, ale boj proti negra-
motnosti pokračuje, protiklad litterati – illitterati (vzdělanci – nevzdělaní, lidé 
ovládající latinu a lidé odkázaní na jazyky národní) se už nekryje s protikladem 
klerici – laikové. Nový typ vyučování a vědění, scholastika, opřený o novou insti-
tuci, univerzitu, zůstává vyhrazen klerikům, ale rozvíjí kritičnost a okrajově pod-
poruje rozvoj právnických a lékařských znalostí a praktik, které se církvi brzy 
vymknou. Navzdory křesťanskému internacionalismu se lidé čím dál víc sdru-
žují kolem laických vládců v národy a státy zejména podle monarchického nebo 
knížecího modelu. Sociální a duchovní struktury skýtají privilegované postavení 
typům organizace ternární – „indoevropské“ trojčlenné schéma: ti, co se modlí, ti, 
co bojují, ti, co pracují, či ještě spíš se zdůrazněním pojmu středního členu, toho, 
co tvoří střed, trilogie velcí, střední a malí – anebo organizace pluralistní (světské 
stavy, ctnosti a neřesti). Duševní postoje se mění: nový postoj k času, k penězům, 

1	 Jean Chapelot a Robert Fossier to právě ukázali v knize Vesnice a dům ve středověku (Le vil-
lage et la maison au Moyen Age), Paris 1980.

(33)



k práci, k rodině se objevuje navzdory setrvačnosti aristokratických modelů, posí-
lených vytvořením kurtoazního ideálu, prvního čistě západoevropského zákoníku 
dvornosti, ať tu byly jakékoliv arabské vlivy a tlak venkovských tradic šířících se 
skrze „folklórní“ myšlení. Církev pro tuto novou společnost vytváří křesťanský 
humanismus, který vyzvedá poníženého člověka v postavě Jóbově, odvolávajíc se 
na obraz Boží, přetváří zbožnost díky rozkvětu mariánského kultu a díky polid-
štění kristologického modelu převrací zeměpis záhrobí tím, že mezi ráj a peklo 
vsouvá očistec, privilegujíc tak smrt a soud nad každým člověkem.

V rozporu s tím, co někteří tvrdí, není v tomto rozvitém středním období stře-
dověku všecko růžové. Stále hrozí hlad, všude je přítomno násilí, neustávají kruté 
společenské zápasy, i když se objevují mírnější a organizovanější formy odporu 
ovládaných tříd a skupin: stávka v řemeslnickém a univerzitním prostředí. Zne-
pokojená církev, neschopná – navzdory řádům mnišským a řádům novým, cister-
ciákům a řádům žebravým, a koncilům, k nimž dala podnět papežská moc – sku-
tečného aggiornamenta (toho, co nazývá reformou), dovolává se tvrdším hlasem 
pekla a organizuje ono křesťanství strachu, které, co se týče následujícího období, 
dobře ukázal Jean Delumeau. Ale je jasné, že – alespoň od 11. století – nelze už 
mluvit, jako se mluvilo od 16. do 19. století, o středověku jako o věku temnot a že 
naše doba v něm poznává své dětství, pravý počátek současné západní Evropy, 
jakkoli důležité je tradiční židovsko-křesťanské, řecko-římské, „barbarské“ dědic-
tví, které středověká společnost převzala. Přes skutečnou krutost středověkých 
časů v mnoha oblastech každodenního života čím dál tíž snášíme, aby slovo stře-
dověký bylo synonymem zaostalosti a necivilizovanosti. Spíše by se nám hodilo 
slovo primitivní, jelikož primitivismus naši dobu takříkajíc fascinuje. Podstatná 
je nepopiratelná tvůrčí schopnost středověku.

Je-li pro mne jádro středověku vždy situováno do tří set padesáti let, která 
dělí rok tisíc od černého moru, klonil bych se dnes víc k tomu, zasazovat tento 
krátký středověk do středověku dlouhého, sahajícího přibližně od 3. století až 
asi do poloviny století devatenáctého, půl druhého tisíciletí, jehož základem je 
feudální zřízení, i když v něm musíme rozlišovat údobí často velice protichůdná. 
Můj „krásný“ středověk rozvoje je ohraničen dvěma obdobími ústupu nebo stag-
nace, která přivedla Emmanuela Le Roy Ladurie na myšlenku, že dějiny tu jsou 
(skoro) bez pohybu, ačkoliv se samozřejmě, jako každý historik, zdráhá historii 
zastavit, neboť by to znamenalo ji popřít. Ostatně ani raný středověk, který podle 
mne sahá až do dob, jimž se teď říká pozdní antika, ani ekosystém Emmanuela 
Le Roy Ladurie pro dobu, které se školsky říkalo „moderní“, mi nepřipadají jako 
prostá ochablost nebo zadýchanost dějin. I když se podle mého soudu přeháněl 
lesk renesancí (karolinské stejně jako renesance humanistů), 9. a 16. století, sto-
letí Karla Velikého a století Karla V. jsou, řečeno s Voltairem, dobami obnovy. 
Avšak podstatná pro latinský křesťanský svět je tato dlouhá rovnováha feudál-
ního způsobu výroby, jemuž vládla křesťanská ideologie a který trval od konce 
klasické antiky až po průmyslovou revoluci, byť ne bez krizí a bez nových prvků.

■  ■  ■

P Ř E D M L U V A  K   P O Z D Ě J Š Í M U  V Y D Á N Í(34)



A tak je můj středověk víc než kdy jindy, a je to jen zdánlivý paradox, zakotven 
v dlouhém trvání i unášen prudkým pohybem. Systém, který popisuji, je totiž 
charakterizován přechodem od dostatku k nadbytku. Produkuje přebytky, ale 
nedokáže je zpětně investovat. Mrhá, ve znamení hojnosti plýtvá úrodou, památ-
kami, což je krásné, lidmi, což je smutné. Neví, co dělat s penězi, z jedné strany 
jej tiskne pohrdání vyznavači dobrovolné chudoby a z druhé církevní odsuzo-
vání lichvy.

Přesto západní Evropa prochází mezi 11. a 14. stoletím podstatnou promě-
nou. Dřív jí stačilo, že se uživí, že přežije, protože věřila v blízký konec věku. Svět 
stárl a strach z Antikrista byl vyvažován touhou po milleniu, po království svatých 
na zemi, anebo očekávání Posledního soudu živilo jaksi více ve shodě s ortodoxií 
církve rovněž naději na ráj a strach z pekla. Napříště se západní Evropa na zemi 
zařizuje na dobu sice stále omezenou, ale delší, a spíš než na návrat k původní 
čistotě ráje nebo prvotní církve anebo na nejistotu konce věku myslí na to, co ji 
ještě dlouhý čas bude dělit od věčnosti. Přechodná doba bude dlouhá. Západní 
Evropa myslí čím dál víc na to, jak si zařídit pozemský příbytek a jak na onom 
světě získat půdu, království očekávání a naděje mezi individuální smrtí a koneč-
ným vzkříšením, očistec.

■  ■  ■

Nemyslím, že bych po patnácti letech, během nichž se potvrdila, zvláště ve fran-
couzské historické škole, orientace směřující k pojmu historické antropologie, 
pojmu historie, která neuznává přesné hranice se sociologií a etnologií, měl pod-
statně měnit architekturu jádra této knihy, architekturu závislou na teoretické 
a metodologické volbě.

Začínám studiem struktur prostoru a času nejen proto, že to jsou základní 
rámce každé společnosti, ale poněvadž jejich studium ukazuje, že v dějinách se 
nepochopí a nefunguje nic, co není smíšenou strukturou materiálních a symbo-
lických skutečností. Prostor středověku je současně dobýváním území, cest, míst 
a vytvářením představy o těchto prostorech. Je to prostor zhodnocený, odsou-
vající na vedlejší kolej starověký protiklad pravé a levé strany a dávající před-
nost dvojicím nahoře a dole, uvnitř a vně. Prostor vybudovaný jako uskutečnění 
kolektivní identity, ale vytvářející zároveň už ve svém lůně oddělené prostory 
pro kacíře, žida, ale i pro ty křesťany, v nichž vládnoucí společnost vidí už jenom 
zbloudilé ideály, poutníka, z něhož se stal tulák, chudáka, který se změnil ve stat-
ného žebráka, malomocného, z něhož se vyklubal travič, folklór, který pod karne-
valovými maskami vyjevuje svou pravou tvář, tvář Satanovu. Doba, kdy je vedena 
pře mezi zvony katedrál a venkovských zvonic, mezi časem rozporů v eschato-
logii, doprovázených obracením na víru, zázraky, ďábelskými a božskými zjeve-
ními, a nepřetržitým časem dějin, jejž letopisci a kronikáři pracně dávají dohro-
mady, mezi cyklickým časem liturgického kalendáře a lineárním časem příběhů 
a vyprávění, mezi časem práce, časem zábavy a pomalu se vynořujícím časem děli-
telným na stejné a mechanicky měřitelné části, časem hodin, který je též časem 

P Ř E D M L U V A  K   P O Z D Ě J Š Í M U  V Y D Á N Í (35)



sjednocující moci, státu. Tak se v hloubkových strukturách odhaluje tato jednota 
skutečného a pomyslného, jejíž pochopení nedovoluje přijmout problematiku 
základny a nadstavby, starých cest, které nikam nevedly.

Vždy mi pak připadá nutné klást na obou koncích historického řetězu důraz 
na dvě oblasti, jejichž důležitost postupně prokázalo nedávné bádání, na materi-
ální kulturu a mentalitu. Ostatně není pravda, že by materiální kultura byla čistě 
hmotná. Antropologové nás naučili dešifrovat potravu a oděv jako potravinový 
a oděvní kód. Lidé středověku do těchto kódů symbolicky mnoho investovali. 
Společnost lovu a zvěřiny opékané na rožni se dívala svrchu na svět zemědělství 
a vařených pokrmů, ale všichni na různých úrovních jednak obdělávali půdu, jed-
nak se živili masem. Pokud jde o oděv, zmíním se jen o jednom pozoruhodném 
jevu: o vítězství kožešiny, které právě mistrovsky probádal Robert Delort, a o pře-
vratném významu srsti, která není obrácena navenek, nýbrž je otočena dovnitř.

Pokud jde o druhou oblast, mentalitu, je možná neobratnou odpovědí na starý 
záměr historiků zavést do jejich vědy, která je dosud v plenkách, kolektivní psy-
chologii ve formě, která by nebyla příliš impresionistická či subjektivní, a přitom 
duševním strukturám uchovat jejich plastičnost a měkkost. Jsou hlavně prostřed-
kem, jak otevřít dveře k jiným dějinám, k čemusi jinému, než je chudokrevnost 
rutinní, neopozitivistické nebo pseudomarxistické historie.

Hmotný předmět na rozmezí materiální a symbolické stránky skýtá histo-
rikovi středověké kultury výhodnou pozorovatelnu: ve světě, kde mají takový 
význam liturgické úkony a askeze, fyzická síla a tělesný vzhled, ústní komuni-
kace a pozvolné zhodnocování práce, jde o to, pokročit za psané památky a při-
znat veškerou důležitost mluvenému slovu a gestu.

Zejména si myslím, že fungování společnosti se vyjasňuje hlavně sociálními 
antagonismy, zápasem tříd, i když pojem třída sociálním strukturám středo-
věku dobře nevyhovuje. Ale i tyto struktury jsou proniknuty představami a sym-
bolismem. Odtud nutnost doplnit analýzu sociálních „realit“ realitami sociální 
představivosti, přičemž jedním z nejoriginálnějších výtvorů středověku je to, že 
se uchyluje k indoevropskému tripartitnímu schématu, jehož důležitost odha-
lil Georges Dumézil a jemuž Georges Duby právě zasvětil velkou knihu Tři řády 
neboli svět představivosti za feudalismu.

Konečně se domnívám, že ve snaze popsat a vysvětlit středověkou kulturu 
nesmíme zapomenout na dvě podstatné skutečnosti.

První vyplývá ze samé povahy té doby. Církev v ní hraje ústřední, základní 
roli. Jenže musíme si uvědomit, že křesťanství tu funguje na dvou úrovních: jako 
vládnoucí ideologie opřená o značnou světskou moc a jako náboženství ve vlast-
ním slova smyslu. Zanedbat jednu nebo druhou z těchto rolí by vedlo k nepocho-
pení a k omylu. Ostatně v posledním údobí středověku, které podle mne začíná 
po černém moru, více nebo méně jasné vědomí církve o tom, jak je popírána její 
ideologická úloha, přivádí církev k tvrdšímu postupu, který se projeví honem 
na čarodějnice a obecněji šířením křesťanství strachu. Avšak křesťanské nábo-
ženství se nikdy neomezilo na tuto roli ideologa a četníka stávající společnosti. 

P Ř E D M L U V A  K   P O Z D Ě J Š Í M U  V Y D Á N Í(36)



Zvláště ne ve středověku, který mu vděčí za mírový elán, za vzdělání, heroický 
vzestup, za humanismus, v němž člověk poutník, stvořený k obrazu Božímu, usi-
luje o věčnost, která není za ním, nýbrž před ním.

Druhá skutečnost je povahy vědecké a intelektuální. Neexistuje snad oblast 
dějin, kterou by tradiční univerzitní výuka víc rozparcelovala, ve Francii určitě, 
jinde nejčastěji též. Obecné dějiny neboli dějiny ve vlastním slova smyslu byly 
rozděleny na dějiny umění a archeologie (ta se mohutně rozvíjí), na dějiny lite-
ratury (mělo by se říkat literatur v tomto světě bilingvismu, kde se vedle latiny 
vzdělanců rozvíjejí místní dialekty), na dějiny práva (zde opět práv, neboť vedle 
obrozujícího se práva římského se ustavuje právo kanonické). Jenže žádná spo-
lečnost, žádná kultura neměla možná silnější zaujetí pro globálnost, pro celek. 
Středověk byl v dobrém i špatném slova smyslu totalitní. Uznat jeho jednotu 
znamená restituovat napřed jeho globálnost.

(1984)

P Ř E D M L U V A  K   P O Z D Ě J Š Í M U  V Y D Á N Í (37)





ČÁST PRVNÍ

HISTORICKÝ 
VÝVOJ





KAPITOLA I.

USÍDLENÍ BARBARŮ
(5.–7. STOLETÍ)

Středověká západní Evropa se zrodila na troskách římského světa. Našla v něm 
oporu a zároveň i handicap. Řím byl její živnou půdou i ochromením.

Řím středověké Evropě především odkázal dramatickou alternativu, kterou 
symbolicky vyjadřuje legenda o jeho původu: uzavřený Řím hradebního pásu 
(pomerium) a ohrazeného prostoru (templum), vítězící nad Římem bez hranic, bez 
hradeb, jejž marně naznačoval nešťastný Remus.

Římské dějiny, založené Romulem ve znamení uzavřenosti, jsou i ve svých 
úspěších pouze dějinami velkolepého ohrazení. Město kolem sebe shromažďuje 
prostor rozšiřovaný výboji, až je vytvořen obvod optimální z hlediska obrany, 
jejž se Římu v 1. století podaří uzavřít opevněnou hranicí (limes), skutečnou Čín-
skou zdí západního světa. Uvnitř těchto hradeb vykořisťuje, ale netvoří: žádné 
technické novoty od helénistických dob, hospodářství živené pleněním, jemuž 
vítězné války dodávají otrockou pracovní sílu a drahé kovy pocházející z nahro-
maděných pokladů Východu. Vyniká v tradičních dovednostech: válka – vždy 
obranná, i když vypadá jako dobyvačná; právo založené na soustavě precedenč-
ních případů a chránící proti novotám; smysl pro stát, zajišťující stabilitu insti-
tucí; architektura, výhradně umění stavět příbytky.

Toto veledílo strnulosti, jímž římská civilizace byla, je v druhé polovině 2. sto-
letí napadeno rozrušujícími silami destrukce a obnovy.

Velká krize ve 3. století budovu podkopává. Jednota římského světa se naru-
šuje: srdce, Řím a Itálie, kornatí a nedodává už krev údům, které se pokoušejí žít 
vlastním životem: provincie se osamostatňují, pak se dávají na výboj. Hispánci, 
Galové, Orientálci zaplavují senát. Císaři Traianus a Hadrianus jsou původem 
z Hispánie, Antoninus pochází z Galie; za dynastie Severovců jsou císaři Afri-
čané, císařovnami Syřanky. Edikt Caracallův přiznává roku 212 římské domov-
ské právo všem obyvatelům impéria. Stejně jako úspěch romanizace značí tento 
vzestup provincií nárůst odstředivých sil. Středověká západní Evropa zdědí 
dilema tohoto zápasu: jednota, nebo rozmanitost, křesťanský svět, nebo národy?

Podstatnější ztráta rovnováhy: západní Evropa ztrácí svou ekonomickou sub-
stanci ve prospěch Východu. Zlato, jímž se platí dovoz přepychového zboží, 
uniká na Východ, který vyrábí a prodává a jehož obchodníci, Židé, Syřané, zís-
kávají monopol na velký obchod. Západoevropská města chudnou, východní 
metropole vzkvétají.

(41)



Založení Konstantinopole, Nového Říma, Konstantinem (324–330) ztělesňuje 
tuto gravitaci římského světa k Východu. Toto rozštěpení poznamená též stře-
dověký svět: snahy o jednotu mezi Západem a Východem neodolají vývoji, který 
je napříště protichůdný. V realitě 4. století je vepsáno schisma. Byzanc bude 
pokračovatelkou Říma a pod maskou prosperity a lesku bude za svými hradbami 
pokračovat v římské agónii až do roku 1453. Zchudlá, zbarbarizovaná západní 
Evropa bude muset znovu projít obdobími rozkvětu, který jí na konci středo-
věku otevře cesty do celého světa.

Ještě vážnější věc: římská pevnost, z níž odcházely legie, aby získaly zajatce 
a kořist, je sama obležena a brzy i dobyta. Poslední velká vítězná válka se datuje 
z dob Traianových a zlato Dáků po r. 107 je poslední velkou živinou římské pro-
sperity. K vnější vyčerpanosti se přidává vnitřní stagnace a nejprve demogra-
fická krize, která vyhrocuje nedostatek otrocké pracovní síly. Ve 2. století Marcus 
Aurelius zadrží útok barbarů na Dunaji, kde roku 180 umírá, ve 3. století dochází 
k celkovému útoku na hranice římské limes, která se spíše než vojenskými úspě-
chy ilyrských císařů na konci století a jejich následovníků uklidňuje při oddechu, 
který nastává, když jsou jako foederati, spojenci, přijímáni barbaři, kteří vstupují 
do armády nebo se usazují na vnitřních okrajích říše: první náznaky splynutí 
charakteristického pro středověk.

Císaři se domnívají, že odvrátí svůj osud, když se zřeknou ochranných božstev, 
která zklamala, a přijmou nového Boha křesťanů. Konstantinovská obnova jako 
by ospravedlňovala všechny naděje: pod ochranou Kristovou jako by se vracel 
blahobyt a mír. Jde jen o krátký oddech. A křesťanství je špatným spojencem – 
Říma. Římské struktury jsou pro církev pouze rámcem, jemuž se přizpůsobuje, 
základem, o který se opírá, nástrojem, jímž se upevňuje. Jako náboženství s uni-
verzálním posláním křesťanství váhá, má-li se uzavřít v hranicích určité civili-
zace. Bezpochyby bude hlavní spojnicí římské kultury se středověkou západní 
Evropou. Bezpochyby zdědí po Římu a jeho historických počátcích sklon uza-
vírat se do sebe. Ale tváří v tvář tomuto uzavřenému náboženství pozná západo-
evropský středověk také náboženství otevřené a dialog těchto dvou tváří křes-
ťanství bude tomu přechodnému věku vládnout.

Uzavřené hospodářství, nebo otevřené hospodářství, zemědělská společnost, 
nebo městská společnost, jediná pevnost, nebo rozličné stavby, na vyřešení těchto 
alternativ bude středověká západní Evropa potřebovat deset století.

■  ■  ■

Můžeme-li v krizi římského světa ve 3. století odhalit počátek rozvratu, z něhož 
se zrodí středověká západní Evropa, jsme oprávněni považovat vpády barbarů 
v 5. století za událost, která přeměny urychluje, dodává jim katastrofický ráz 
a hluboce mění jejich podobu.

Germánské vpády v 5. století nejsou pro římský svět novinkou. Nemusíme se 
vracet ke Kimbrům a Teutonům, které na počátku druhého století před Kris-
tem porazil Marius, ale je třeba si připomenout, že od dob vlády Marca Aurelia 

Č Á S T  P R V N Í :  H I S T O R I C K Ý  V Ý V O J(42)



(161–180) na římskou říši bez ustání doléhá germánská hrozba. Barbarské vpády 
jsou jedním z podstatných prvků krize 3. století. Galští i ilyrští císaři z konce 
3. století nebezpečí na čas odvrátili. Avšak – abychom se omezili na západní část 
říše – velký nájezd Alamanů, Franků a jiných germánských kmenů, které roku 276 
zpustoší Galii, Hispánii, severní Itálii, předjímá velký nápor 5. století. Zanechá 
nezacelené rány – zpustošený venkov, zničená města –, urychluje hospodářský 
vývoj – úpadek zemědělství, ústup měst –, způsobuje úbytek počtu obyvatel-
stva a sociální přeměny: venkovský lid musí přijmout čím dál tíživější ochranu 
velkých vlastníků půdy, kteří se také stávají vůdci ozbrojených tlup, postavení 
kolona se blíží postavení otroka. A bída venkovského lidu občas přerůstá v selská 
povstání: afričtí agonistikové (circumcelliones), galští a hispánští bagaudi, jejichž 
vzpoury se chronicky opakují ve 4. a 5. století.

Rovněž na Východě se objevují barbaři, kteří zamíří na Západ a sehrají tam 
velice důležitou úlohu: Gótové. Roku 269 je v Niši (Naissos) zastaví císař Clau-
dius II., avšak oni obsadí Dákii, a nebylo-li jejich skvělé vítězství nad císařem Gra-
tianem u Hadrianopole 9. srpna roku 378 rozhodující událostí, kterou s hrůzou 
popsalo tolik „romanofilských“ historiků – „Zde bychom mohli skončit,“ píše 
Victor Duruy, „neboť z Říma už nic nezbývá: víra, instituce, kurie, vojenská orga-
nizace, umění, literatura, všecko zmizelo“ –, je to nicméně hromová rána ohla-
šující bouři, která zachvátí západní část římské říše.

O Gótech jsme zpraveni lépe než o většině ostatních nájezdníků z děje-
pisného díla Iordanova, pravda tendenčního, jelikož on sám je barbarského 
původu, a pozdního, protože píše uprostřed 6. století: ale užívá seriózních psa-
ných i ústních dokladů, zvláště ztracených Cassiodorových Dějin Gótů. Histori-
kové a archeologové v hrubých rysech potvrzují, že „Wanderungen“ Gótů smě-
řovaly, jak píše Iordanes, ze Skandinávie k Azovskému moři přes Meklenbursko, 
Pomořansko a Pripeťské bažiny. Kolem roku 230 založili v jižním Rusku stát. 
„Gótové vyšli se svým králem jménem Berg,“ píše Iordanes, „z ostrova Skanzia 
(Švédsko), který je jakousi kolébkou, nebo chcete-li, dělohou národů. Poté co 
postoupili až k sídlům Ulmerugů (východní Pomořansko) a jejich počet vzrostl, 
rozhodli se za vlády pátého krále po Bergovi…, že vyšlou vpřed vojsko s rodi-
nami Gótů, aby hledali prostornější příbytky a vhodnější území, a tak Gótové 
dorazili do Skytie. Velice úrodný kraj vojsko zlákal; ale poté co jich polovina 
přešla na druhou stranu, most umožňující přechod přes řeku se zřítil, takže pak 
už nebylo možno jít dál ani couvnout zpět, neboť ten kraj je obklopen močály, 
které ho obkličují jako nějaký vír.“

Na příčinách vpádu nám tolik nezáleží. Vzrůst počtu obyvatelstva, přitažlivost 
úrodnějších území, jichž se dovolává Iordanes, přišly pravděpodobně ke slovu až 
po počátečním impulsu, jímž klidně mohla být změna klimatu, ochlazení, které 
od Sibiře po Skandinávii omezilo rozsah pozemků, na nichž barbarské kmeny 
pěstovaly obilí a chovaly dobytek, a uvedlo je do pohybu, takže jeden tlačil dru-
hého směrem na jih a na západ až k nejzazším výběžkům západní Evropy: do Bri-
tánie, která se měla stát Anglií, do Galie, která se stane Francií, do Hispánie, jejíž 

I .  U S Í D L E N Í  B A R B A R Ů  ( 5 . – 7 .   S T O L E T Í ) (43)



jediná jižní část bude pojmenována po Vandalech (Andalusie), a do Itálie, která 
jenom na severu, v Lombardii, uchová jméno pozdních nájezdníků.

Na některých aspektech těchto vpádů záleží víc.
Především vpády jsou skoro vždycky útěkem vpřed. Nájezdníci jsou štvanci 

tlačení silnějším nebo krutějším, než jsou sami. Jejich krutost je nezřídka kru-
tostí ze zoufalství, zvláště když jim Římané odepřou útočiště, o které často 
pokojně žádají.

Svatý Ambrož koncem 4. století dobře pochopil tyto řetězovité vpády: „Hunové 
se vrhli na Alany, Alanové na Góty, Gótové na Taifaly a Sarmaty, Gótové vytla-
čení ze své vlasti nás zatlačili do Illyrica. A to není konec!“

Iordanes zase zdůrazňuje, že Gótové se roku 378 chopili zbraní proti Říma-
nům proto, že jim bylo vyhrazeno skrovné území, kde neměli zdroje obživy, 
a Římané jim velice draho prodávali maso ze psů a odporných zvířat a nutili je, 
aby jim dávali své syny jako otroky výměnou za trochu potravy. Proti Římanům 
je vyzbrojil hlad. Římané ve skutečnosti vůči barbarům tradičně zaujímali dvojí 
postoj. Leckdy, podle okolností a lidí, byli ochotni přijmout kmeny tlačící se 
u jejich bran, a považujíce je za spojence, uznávali jejich zákony, jejich mravy, 
jejich osobitost. Tak odzbrojili jejich výbojnost, udělali z nich k svému prospě-
chu vojáky a zemědělce a čelili tím kritickému nedostatku pracovní síly ve voj-
sku a v zemědělství.

Císaři provádějící tuto politiku neměli dobrou pověst u tradicionalistů, pro 
které barbaři byli spíše zvířata než lidé – druhý postoj byl častější.

„Konstantin,“ praví řecký historik Zosimos, „otevřel bránu barbarům … byl 
příčinou zkázy impéria.“

Ammianus Marcellinus pranýřuje slepotu Valentovu, který roku 376 organi-
zuje přechod Gótů přes Dunaj. „Rychle byli vysláni četní emisaři pověření opatřit 
tomu divokému lidu dopravní prostředky. Hleděli, aby žádný z budoucích boři-
telů římské říše, byť byl na smrt nemocen, nezůstal na druhém břehu … A celý 
ten chvat, celý ten rozruch jen proto, aby byla dovršena zkáza římského světa!“ 
Právě tak Theodosius byl podle Iordana velký přítel Gótů, amator generis Gothorum.

Někteří z barbarů si vysloužili zvláštní pověst svou odporností a krutostí. Takto 
vypadají Hunové podle slavného popisu Ammiana Marcellina: „Jejich krutost 
přesahuje vše: železem vyrývají hluboké jizvy do tváří novorozeňat, aby v nich 
zničili veškeré kořínky vousů; tak stárnou bez vousů a bez půvabu, podobni 
eunuchům. Mají zavalité tělo, silné údy, mohutnou šíji, jejich rozložité postavy 
nahánějí hrůzu. Jako by to byla dvounohá zvířata nebo postavy hrubě opraco-
vané na způsob kmenů, stojící na zábradlích mostů … Hunové nevaří ani neu-
pravují to, co jedí, živí se jen divoce rostoucími kořínky nebo syrovým masem 
kteréhokoliv zvířete, které nějaký čas zahřívají mezi stehny na hřbetě svého koně. 
Neznají přístřeší. Nemají ve zvyku stavět domy ani náhrobky … Halí se do plátna 
nebo do sešitých koží lesních myší, nemají jeden oděv na doma a jeden na parádu; 
jakmile si oblečou tuniku vybledlé barvy, nesvléknou ji, dokud nezchátrá a neroz-
padne se … Vypadají, jako by byli přibiti ke svým koním … Neslezou z nich, ani 

Č Á S T  P R V N Í :  H I S T O R I C K Ý  V Ý V O J(44)



aby se najedli nebo napili, spí nachýleni k hubenému krku svého zvířete a sní si 
své sny podle libosti…“

A Langobardi na sebe v 6. století po tolika ukrutnostech dokáží upozornit 
svou zuřivostí, „divoši, jejichž krutost je obyčejně horší než krutost Germánů“.

Autoři těchto textů jsou zajisté především pohané, kteří jako dědici řecko-
-římské kultury nenávidí barbara, který ničí tuto civilizaci zvenčí i zevnitř, boří 
ji nebo ji hanobí. Ale mnoho křesťanů, pro které je římská říše kolébkou křes-
ťanství, seslanou Prozřetelností, pociťuje k vetřelcům stejný odpor.

Svatý Ambrož vidí v barbarech nepřátele zbavené lidskosti a vybízí křesťany, 
aby zbraněmi bránili „vlast proti vpádu barbarů“. Biskup Synesios z Kyrény říká 
všem nájezdníkům Skytové – symbol barbarství – a aplikuje na ně verš Iliady, 
v němž Homér radí „vyhnat ty psy zlořečené, které přivedl Osud“.

Nicméně jiné texty mluví jinou řečí. Svatý Augustin, naříkaje nad nešťastným 
osudem Římanů, odmítá v dobytí Říma Alarichem roku 410 spatřovat něco jiného 
než bolestnou běžnou událost, jakých římské dějiny zažily mnoho, a zdůrazňuje, 
že na rozdíl od většiny vítězných římských vojevůdců, kteří se vyznamenali ple-
něním dobytých měst a vyhlazováním jejich obyvatelů, Alarich svolil k tomu, aby 
křesťanské chrámy byly považovány za útočiště, a bral na ně ohled. „Všechno 
to plenění, vraždění, drancování, žhářství, mučení, které bylo spácháno při té 
nedávné zkáze Říma, je věcí válečných zvyklostí. Avšak to, co se událo nově, ta 
barbarská krutost, která se zázračnou změnou tvářnosti věcí ukázala tak mírnou, 
že vybrala, označila a lidmi zaplnila nejprostornější basiliky, kde nikdo nebude 
udeřen, odkud nikdo nebude vyvlečen, kam mnozí byli zavedeni, aby byli sou-
citnými nepřáteli vysvobozeni, odkud nikdo nebude odvlečen do zajetí, a to ani 
krutými nepřáteli: toto je třeba připsat jménu Kristovu, křesťanským časům…“

Ale nejpodivuhodnější text pochází od prostého mnicha, který nemá jako aris-
tokratičtí biskupové důvody šetřit římský společenský řád. Kolem roku 440 Sal-
vianus, který si říká „marseilleský kněz“ a je mnichem na Lérinských ostrovech, 
napsal traktát O vládě Boží, který je apologií Prozřetelnosti a pokusem o vysvět-
lení stěhování národů.

Příčina katastrofy je vnitřní. Hříchy Římanů – křesťany nevyjímaje – zničily 
říši a jejich nepravosti ji vydaly napospas barbarům. „Římané byli sami sobě 
nepřáteli horšími než jejich nepřátelé vnější, neboť třebaže je barbaři už rozdr-
tili, ničili se ještě víc sami.“

Ostatně co vyčítat těm barbarům? Neznají náboženství, jestliže hřeší, tedy 
nevědomky. Jejich morálka, jejich kultura je jiná. Proč odsuzovat to, co je odlišné?

„Saský lid je krutý, Frankové jsou věrolomní, Gepidové nelidští, Hunové 
nestoudní. Jenže jsou jejich nepravosti stejně hříšné jako naše? Je nestoudnost 
Hunů tak trestuhodná jako naše? Věrolomnost Franků hodná takového pokárání 
jako naše? Je opilý Alaman hoden odsouzení tak jako opilý křesťan? Je chamtivý 
Alan tak hoden zavržení jako chamtivý křesťan? Překvapuje podvádění u Huna nebo 
Gepida, když nevědí, že podvádět je hřích? Je křivá přísaha u Franka něco neslý-
chaného, když se domnívá, že křivá přísaha je řeč jako každá jiná, a nikoli zločin?“

I .  U S Í D L E N Í  B A R B A R Ů  ( 5 . – 7 .   S T O L E T Í ) (45)



Salvianus nám hlavně – nehledě k osobnímu stranění, o němž lze diskuto-
vat – uvádí hlubší důvody, proč barbaři měli úspěch. Bezpochyby tu byla vojen-
ská převaha. Převaha barbarské jízdy umožňuje plně využít převahy ve výzbroji. 
Zbraní barbarských vpádů byl dlouhý, ostrý a špičatý meč, sečná zbraň, jejíž straš-
livá účinnost je reálným pramenem středověkých literárních nadsázek: rozťaté 
přilbice, rozpolcené hlavy a těla, leckdy i včetně koně. Ammianus Marcellinus 
s hrůzou zaznamenává takový hrdinský čin Římanům neznámý. Avšak barbaři 
byli i v římském vojsku, a jakmile pominulo překvapení z prvních srážek, pro-
tivník vojenskou převahu rychle vyrovnává.

Pravda je, že barbaři těžili z aktivní nebo pasivní pomoci širokých vrstev řím-
ského obyvatelstva. Sociální struktura římské říše, kde lidové vrstvy byly čím dál 
víc deptány menšinou bohatých a mocných, vysvětluje úspěch barbarských vpádů. 
Poslechněme si Salviana: „Chudáci jsou odíráni, vdovy naříkají, sirotci jsou utla-
čováni, takže mnozí z nich včetně lidí urozených a s vyšším vzděláním se utí-
kají k nepřátelům. Aby nezahynuli při veřejném pronásledování, odcházejí hle-
dat mezi barbary římskou lidskost, protože mezi Římany nemohou déle snášet 
barbarskou nelidskost. Liší se od národů, k nimž se uchylují; nemají nic z jejich 
mravů, nic z jejich řeči a troufám si říci ani nic z odporného zápachu barbar-
ských těl a šatů; přesto se raději přizpůsobují těmto rozdílným mravům, než by 
mezi Římany snášeli nespravedlnost a krutost. Odcházejí tudíž ke Gótům nebo 
k bagaudům či k jiným barbarům, kteří vládnou všude, a nemusejí toho vyhnan-
ství vůbec litovat. Raději totiž svobodně žijí ve zdánlivém otroctví, než by byli 
otroky ve zdánlivé svobodě. Jména římského občana, donedávna nejenom velice 
váženého, ale draze placeného, se dnes kdekdo zříká a štítí se ho, nejenže nemá 
valnou cenu, ale budí odpor … Z toho plyne, že i ti, kdo neprchají k barbarům, 
jsou přesto nuceni stát se barbary, jako je tomu u většiny Hispánců a značné části 
Galů i u všech těch, které po celém okrsku římského světa římská nespravedl-
nost nutí nebýt už Římany. Zmiňme se teď o bagaudech, kteří poté, co byli ožeb-
račeni špatnými a krutými soudci, co byli biti a zabíjeni, poté co ztratili právo 
na římskou svobodu, přišli také o čest jména Říman. A my je nazýváme vzbou-
řenci a zatracenci, a zatím jsme to my, kdo je donutil stát se zločinci.“

V těch větách je obsaženo vše: spolčení barbarů se vzbouřenci, Gótů s bagaudy 
a vývoj římských lidových mas, který z nich dělá barbary dřív, než barbaři přišli. 
Učenec, který tvrdil, že „římská civilizace nezemřela krásnou přirozenou smrtí“, 
ale že „byla zavražděna“, pronesl tři nepravdy, neboť římská civilizace vskutku 
spáchala sebevraždu, v té sebevraždě nebylo nic krásného ani přirozeného, ale 
ona na ni nezemřela, protože civilizace nejsou smrtelné, a římská civilizace bar-
bary přežila a udržela se při životě po celý středověk a déle.

Po pravdě řečeno usazení nejednoho barbara na římské půdě proběhlo ke spo-
kojenosti všech. Chlorus, panegyrista z Kostnice, prohlašuje na počátku 4. století: 
„Chamav, který nás tak dlouho ničil svým loupením, pro nás obdělává pole, stará 
se teď, aby nás obohatil; hle, jak se po selsku oblečen dře, dochází na naše trhy 
a přivádí tam na prodej svá zvířata. Velké neobdělané pozemky kolem Amiensu, 

Č Á S T  P R V N Í :  H I S T O R I C K Ý  V Ý V O J(46)



Beauvais, Troyes, Langres se teď díky barbarům znovu zelenají.“ Stejnou písničku 
zpívá jiný Gal, rétor Pacatus, který přichází roku 389 do Říma pronést oslavnou 
řeč na Theodosia. Blahopřeje císaři, že udělal z Gótů, nepřátel Říma, zemědělce 
a vojáky v římských službách.

Jasnozřiví duchové spatřují uprostřed zkoušek budoucí řešení: splynutí bar-
barů s Římany. Rétor Themistios koncem 4. století předpovídá: „V tuto chvíli jsou 
rány, které nám Gótové zasadili, dosud čerstvé, ale brzo budou našimi spolusto-
lovníky a spolubojovníky a budou se podílet na veřejných úřadech.“

Příliš optimistická slova, neboť jestliže se časem skutečnost podobala trochu 
idylickému obrazu Themistiovu, tak s tím význačným rozdílem, že vítězní bar-
baři vedle sebe strpěli poražené Římany.

Nicméně to, že se ty dvě skupiny sobě přizpůsobily, bylo hned od počátku 
podporováno jistými okolnostmi.

Barbaři, kteří se v 5. století usadili v římské říši, nebyli ty mladé, ale divoké 
kmeny, které nedávno opustily své pralesy nebo stepi, jak je líčili jejich soudobí 
hanobitelé či jejich moderní obdivovatelé. Nebyly-li to, jak přehnaně tvrdil Fus-
tel de Coulanges, zbytky vysílené rasy, „rozervané dlouhými vnitřními zápasy, 
vyčerpané řadou sociálních převratů a ztrativší své instituce“, velice se vyvinuli 
od dob stěhování trvajícího často staletí, které je nakonec přimělo k tomu, že se 
vrhli na římský svět. Mnoho viděli, mnohému se naučili a leccos podrželi v paměti. 
Jejich cesty je uvedly do styku s kulturami a civilizacemi, od nichž přijali mravy, 
umění a výrobní techniky. Většina z nich byla přímo nebo nepřímo ovlivněna asij-
skými kulturami, íránským světem i samotným světem řecko-římským, zejména 
v jeho východní části, která stávajíc se Byzancí zůstala nejbohatší a nejoslnivější.

Přinesli s sebou zjemnělé kovodělné výrobní techniky: damaskování, vyrá-
bění předmětů z drahých kovů, umění zpracovávat kůži a obdivuhodné stepní 
umění s jeho stylizovanými zvířecími motivy. Často je zlákala kultura soused-
ních říší a pojali k jejich vědění a přepychu obdiv, zajisté neobratný a povrchní, 
ale plný respektu.

Attilovi1 Hunové nejsou už zcela divochy, které líčil Ammianus Marcelli-
nus. Je-li cosi legendárního v obrazu Attilova dvora přístupného filozofům, je 
nápadné, že roku 448 věhlasný galský lékař Eudoxius, zkompromitovaný svými 
styky s bagaudy, nachází útočiště u Hunů. Téhož roku se Priscus, římský vyslanec 
z Konstantinopole u Attily setkává s Římanem z Moesie, zajatcem, který zůstal 
se svými novými pány, manželem barbarky, který mu vychvaluje společenskou 
organizaci Hunů a srovnává ji s organizací římského světa.

Iordanes, který není pravda nestranný a píše v 6. století, praví o Gótech: „Tento 
národ měl za krále Zalmoxida, filozofa, jehož nesmírnou učenost dosvědčují 
letopisci; už předtím měl muže velice vzdělané: Zeutu, pak Dikinea … Gótům 
tudíž nechyběli učitelé, kteří by je naučili filozofii. Proto byli vždy osvícenější 

1	 U slov označených hvězdičkou viz Slovník jmen, termínů a pojmů na konci knihy.

I .  U S Í D L E N Í  B A R B A R Ů  ( 5 . – 7 .   S T O L E T Í ) (47)



než většina barbarů, vyrovnali se skoro Řekům, jak praví Dion, který vypsal 
v řečtině jejich dějiny.“

Tvář barbarských nájezdníků změnila jiná důležitá skutečnost. Jestliže část 
jich zůstala pohany, jiná a nikoli nejmenší část přijala křesťanství. Jenže zvláštní 
náhodou, která měla mít vážné důsledky, tito na víru obrácení barbaři – Ostro-
góti, Vizigóti, Burgundi, Vandalové a později Langobardi – přijali ariánství, které 
bylo po nikajském koncilu prohlášeno za kacířství. Byli vlastně obráceni na křes-
ťanskou víru „apoštolem Gótů“ Wulfilou*, vnukem křesťanů z Kappadokie, které 
Gótové zajali roku 264. Jako dítě byl „pogótštěn“ a v mládí poslán do Konstan-
tinopole, kde byl získán pro ariánství. Jako biskup misionář se vrátil ke Gótům, 
přeložil pro jejich poučení do gótštiny bibli a udělal z nich kacíře. A tak to, co 
mělo být náboženským poutem, bylo naopak příčinou nesvárů a vyvolalo potom 
rozbroje mezi ariánskými barbary a katolickými Římany.

Zbývalo kouzlo, jímž na barbary působila římská civilizace. Nejenomže se 
barbarští vůdcové dovolávali Římanů jako poradců, ale snažili se často napodo-
bovat římské mravy, honosili se římskými tituly: konzul, patricius atd. Nevystu-
povali jako nepřátelé, nýbrž jako obdivovatelé římských institucí. Nanejvýš je 
bylo možno považovat za uchvatitele. Byli pouze poslední generací těch cizinců, 
Hispánců, Galů, Afričanů, Ilyrů, Orientálců, kteří ponenáhlu dosahovali nejvyš-
ších úřadů a císařského trůnu. Ještě lépe: žádný barbarský panovník se sám neod-
vážil prohlásit za císaře. Když Odoaker roku 476 sesadí západořímského císaře 
Romula Augustula, odesílá císaři Zenonovi do Konstantinopole říšské insignie 
a dává mu najevo, že jediný císař stačí. „Obdivujeme hodnosti, které nám udě-
lili císařové, víc než své vlastní,“ píše jeden barbarský král císaři. Nejmocnější 
mezi nimi, Theoderich, přijímá římské jméno Flavius, píše císaři: ego qui sum ser-
vus vester et filius, „já, který jsem vaším otrokem a vaším synem“, a oznamuje mu, 
že jeho jedinou ctižádostí je udělat ze svého království „napodobeninu vašeho, 
kopii vaší říše, které není rovna“. Je třeba vyčkat roku 800 a Karla Velikého, aby 
se barbarský vládce odvážil prohlásit císařem.

A tak každý tábor jako by druhému vycházel vstříc. Upadající Římané, zevnitř 
zbarbarizovaní, se snižovali na úroveň otesaných, navenek uhlazených barbarů.

Jisté je, že vidět ve vpádech barbarů epizodu pokojného usídlování, a jak se 
žertovně připomínalo, jev „turistického putování“, zdaleka neodpovídá skuteč-
nosti.

Ty doby byly bezesporu především dobami zmatku. Zmatku, který nejprve 
povstal samotným míšením nájezdníků. Na své pouti kmeny a národy mezi 
sebou bojovaly, podmaňovaly jedny druhé, mísily se. Některé vytvářejí efemérní 
svazy, třeba Hunové, kteří do svého vojska začleňují zbytky poražených Ostro-
gótů, Alanů, Sarmatů. Řím se snaží podněcovat jedny proti druhým, pokouší se 
ve chvatu romanizovat ty, kteří dorazili první, aby si z nich udělal nástroj proti 
těm, kteří přišli po nich a zůstali více barbary. Vandal Stilicho, ochránce císaře 
Honoria, použije proti uchvatiteli Eugeniovi a jeho franckému spojenci Arbo-
gastovi armády složené z Gótů, Alanů a kavkazských národů.

Č Á S T  P R V N Í :  H I S T O R I C K Ý  V Ý V O J(48)



Menší, ale významné události na hlavní frontě na středním Dunaji od Pasova 
po Klosterneuburg jsou v druhé polovině 5. století náplní příkladného příběhu 
Život svatého Severina, jak jej vyprávěl jeho žák Eugippius. Severinus, původem 
z Východu, ale Latin, se pokouší kolem zbytků římského obyvatelstva dunaj-
ského Norica s pomocí germánského kmene Rugiů a jejich „králů“ zorganizovat 
odpor proti tlaku ostatních nájezdníků připravených vynutit si přechod přes 
řeku, Alamanů, Gótů, Herulů, Durynků. Mnich poustevník chodí od jednoho 
opevnění, kam se uchýlilo římsko-rugijské obyvatelstvo, k druhému, bojuje proti 
kacířství, pohanství, hladu, proti nájezdům barbarů se brání duchovními zbra-
němi, hmotné mu totiž scházejí. Varuje obyvatele před nerozvážnostmi: vyjít 
z tábora, aby si načesali ovoce nebo sklidili obilí, znamená vydávat se v nebez-
pečí, že budou nepřítelem zabiti nebo zajati. Zastrašuje nebo obměkčuje bar-
bary slovem, zázraky, mocí ostatků svatých. Nedělá si iluze. Když na něm opti-
misté nebo nevědomci požadují, aby jim u rugijského náčelníka vymohl právo 
obchodovat, odpoví: „K čemu myslet na zboží v místech, kam už nebude moci 
žádný kupec přijít?“ Eugippius skvěle popisuje zmatené události a prohlašuje, 
že dunajská hranice tone ustavičně ve zmatcích a nevyjasněnostech: utraque 
Pannonia ceteraque confinia Danuvii rebus turbabantur ambiguis. Veškerá vojenská, 
správní, hospodářská organizace se rozpadá. Nastává hlad. Smýšlení a cítění 
čím dál víc hrubne, podléhá pověrám. A to, co je neodvratné, zvolna nastává. 
Opevnění padají jedno po druhém do rukou barbarů a posléze po smrti Seve-
rina, toho božího člověka, který se stal všestranně činným vůdcem těch rozlože-
ných skupin, Odoaker rozhodne, že ti, kdo zbyli, budou deportováni do Itálie. 
Deportovaní s sebou odvážejí Severinovy ostatky a nakonec je uloží v jednom 
klášteře u Neapole. Takové je, takové bude v průběhu desetiletí časté rozuzlení 
rerum ambiguarum barbarských vpádů.

Zmatek se množí vlivem strachu. I když vezmeme v úvahu, že autoři přehánějí, 
líčení masakrů a pustošení, jehož je literatura 5. století plna, nenechává na pochy-
bách o hrůzách a zkáze, které „projížďky“ barbarských kmenů doprovázely.

Takto vypadala podle Orense, biskupa v městě Auch, Galie po velkém vpádu 
barbarů roku 417: „Hleď, jak nečekaně dolehla smrt na celý svět, kolik válečného 
násilí postihlo národy. Ani hrbolatá půda hustých lesů nebo vysokých hor, ani 
toky řek s dravými víry, ani ochrana, kterou pro tvrze vytváří jejich poloha, pro 
města jejich hradby, ani hráz, kterou vytváří moře, ani smutné samoty pouště, 
ani soutěsky, dokonce ani jeskyně, nad nimiž visí temné skály, neunikly rukám 
barbarů. Mnozí zahynuli jako oběti obmyslnosti, mnozí věrolomnosti, mnozí byli 
udáni svými spoluobčany. Mnoho zla napáchaly nástrahy, mnoho též násilnosti 
lidu. Co nezkrotila síla, to zkrotil hlad. Matka bídně zahynula s dětmi a s man-
želem, pán spolu se svými nevolníky upadl do otroctví. Někteří se stali potra-
vou psů; mnozí zakusili, že je jejich domy připravily o život a pak jim posloužily 
coby hranice. V hradních vsích, na statcích, na venkově, na rozcestích, po všech 
koutech, tu i tam podél cest všude smrt, utrpení, zkáza, požár, smutek. Jediná 
hranice proměnila v dým celou Galii.“

I .  U S Í D L E N Í  B A R B A R Ů  ( 5 . – 7 .   S T O L E T Í ) (49)



Mapa 1.  ŘÍMSKÝ SVĚT KONCEM 4. STOLETÍ

York

JUTOVÉ

MARKOMANI

IRSKO

A

S

T

Ř

E

D

O

Z
E

M

A
N

T

T
S

O
C

E
Á

N

K
Ý

L

KORSIKA

SARDINIE

SICÍLIE

BALEÁRY

SASOVÉ

ALAMANOVÉ

FRÍSOVÉ
FRANKOVÉ

HERULOVÉ

Trevír

Tours

Vienne Milán

Řím

Kartágo
Hippo Regius

0          200        400         600 km

Aquileia

SirmiumArles

LérinsMarseille

Córdoba

Elvira

OdraSeina

Pád

Loira

M
eu

sa Labe

Garonna

Ebro

Tajo

V
eseraR

ýn

Visla

Dunaj



N
il

Mrtvé moře

K
ASPICK

É

(ČERNÉ  MOŘE)

PONTOS EUXEINOS

M
O

Ř
E

Eufrat

Tigris

OSTROGÓTI

VIZIGÓTI

GEPIDOVÉ

HUNOVÉ

S L O V A N É

M

M O Ř
E

N
Í

KRÉTA
KYPR

KRÁLOVSTVÍ

SASÁNOVCŮ

RHODOS

HERULOVÉ

Alexandrie

Antiochie

Nikomédia381

325

431

Konstantinopolis

Níkaia

Efesos

Chalkédon 451

Odra

D
něpr

Visla

Dněstr

hranice římské říše
hranice mezi západo- a východořímskou říší

Diecéze a jejich hranice

politická správní střediska

patriarchát

náboženská střediska

       místo a datum ekumenických koncilů

oblasti poustevníků

Níkaia 325



A Hispánie podle biskupa Idacia:
„Barbaři se valí hispánskými kraji; bič nákazy rovněž běsní, krutovláda výběr-

čích daní drancuje bohatství a majetek ukrytý ve městech, soldateska je spotře-
bovává. Zuřil hladomor tak strašný, že lidé z hladu pojídali lidské maso; matky 
zabíjely své děti, pekly je, živily se jejich těly. Zvířata, přivyklá mrtvolám těch, 
kdo zahynuli hladem, mečem, nákazou, usmrcují i muže v plné síle; nestačí jim, 
že se nasytily masem mrtvol, útočí na lidi. A tak čtyři metly, meč, hlad, nákaza, 
zvěř, zuří všude po celém světě, a dochází na proroctví Hospodinova učiněná 
skrze proroky.“

Tak děsivý je úvod, jímž začínají dějiny středověké západní Evropy. Bude udá-
vat tón po celých dalších deset století. Meč, hlad, epidemie, zvěř budou chmur-
nými protagonisty těchto dějin. Nepřinesli je s sebou určitě jenom barbaři. Znal 
je antický svět a v plné síle se měly vrátit ve chvíli, kdy je barbaři rozpoutali. 
Jenže barbaři dodali tomuto rozpoutanému násilí neslýchané síly. Na západní 
Evropu vrhá napříště svůj vražedný stín dvousečný meč, dlouhý meč časů stě-
hování národů, který se stane zbraní rytířů. Než se pomalu obnoví tvořivá práce, 
zmocní se západní Evropy na dlouhou dobu zběsilost zkázy. Muži středověké 
západní Evropy jsou přece syny těch barbarů podobných Alanům, které popisuje 
Ammianus Marcellinus: „Slast, kterou mírní a pokojní duchové nacházejí v kra-
tochvíli věnované studiu, nalézají oni v nebezpečí a ve válce. Nejvyšším štěstím je 
podle nich položit život na bitevním poli; zemřít stářím nebo náhodou je hanba 
a zbabělost, které mají ve strašlivém opovržení; zabít člověka je hrdinství, pro 
které nemají dost slov chvály. Nejslavnější trofejí je kštice skalpovaného nepří-
tele; slouží jak ozdoba válečného koně. Nelze u nich spatřit ani chrámy, ani sva-
tyně, dokonce ani doupata pokrytá došky. Tasený meč, zapíchnutý podle bar-
barského zvyku do země, stává se symbolem Martovým, oddaně jej uctívají jako 
Vladaře nad kraji, jimiž projíždějí.“

Vášeň ničit vyjadřuje kronikář Fredegar v 7. století ústy matky jednoho bar-
barského krále, povzbuzující svého syna slovy: „Chceš-li vykonat hrdinský čin 
a vydobýt si jméno, znič všecko, co druzí postaví, a pobij celý národ, nad kterým 
zvítězíš; neboť nemůžeš postavit budovu, jež by převyšovala ty, které postavili 
tví předchůdci, a není skvělejšího činu, jímž bys povznesl své jméno.“

■  ■  ■

Mezi počátkem 5. a koncem 8. století vpád barbarů pronikavě změnil politic-
kou mapu západní Evropy pod formální svrchovaností byzantského císaře, jed-
nou v rytmu pomalé infiltrace a více nebo méně mírumilovného vývoje, podruhé 
v rytmu prudkých náporů, doprovázených zápasy a vražděním.

V letech 407–429 pustoší řada nájezdů Itálii, Galii, Hispánii. Nejpozoruhod-
nější epizodou je obležení, dobytí a vyplenění Říma Alarichem a jeho Vizigóty 
roku 410. Mnoha z nich se při pádu Věčného města zmocňuje úžas. „Hlas mi 
zadrhává a vzlykot mi brání v řeči, když diktuji tato slova,“ naříká svatý Jeroným 
v Palestině. „Je dobyto město, které dobylo svět.“ Pohané obviňují křesťany, že 

Č Á S T  P R V N Í :  H I S T O R I C K Ý  V Ý V O J(52)



jsou příčinou té pohromy, protože vypudili z Říma jeho ochranná božstva. Svatý 
Augustin si tuto událost bere za záminku, aby v Obci Boží definoval vztahy mezi 
společností světskou a božskou. Zprošťuje křesťany viny a uvádí událost na pra-
vou míru: běžný tragický případ, který se bude opakovat – tentokrát bez prolé-
vání krve, sine ferro et igne – roku 455 s Geiserichem a jeho Vandaly.

Vandalové, Alani, Suebové pustoší Iberský poloostrov. Krátké usídlení Van-
dalů na jihu Hispánie nicméně pokřtí Andalusii. Od roku 429 Vandalové, jediní 
barbaři vlastnící loďstvo, přeplouvají do severní Afriky a dobývají římskou pro-
vincii Afriku, to jest Tunisko a východní Alžírsko.

Vizigóti se po Alarichově smrti valí roku 412 z Itálie do Galie, pak roku 414 
do Hispánie, odkud se roku 418 stáhnou, aby se usídlili v Aquitánii. V každém 
z těchto stadií ostatně účinkovala římská diplomacie. Císař Honorius orien-
tuje ke Galii vizigótského krále Athaulfa a ten se 1. ledna roku 414 v Narbonne 
žení s císařovou sestrou Gallou Placidií. A císař po zavraždění Athaulfa roku 
415 podnítí Vizigóty, aby na Vandalech a Suebech vybojovali Hispánii, pak je 
povolává zpět do Aquitánie.

Druhá polovina 5. století je svědkem rozhodujících změn.
Na severu skandinávští barbaři, Anglové, Jutové a Sasové, po řadě nájezdů 

obsazují v letech 441–443 Británii (Velkou Británii). Část poražených Britů se 
přeplaví přes moře a usadí se v Armorice: ta se napříště stane Bretagní.

Avšak hlavní, i když efemérní událostí je vytvoření Attilovy* hunské říše. Attila 
totiž pohne vším. Nejprve sjednotí, jako o osm století později Čingischán, kolem 
roku 434 mongolské kmeny postoupivší na Západ, pak porazí a pohltí další bar-
bary, udržuje nějaký čas obojetné vztahy s Byzancí, vchází ve styk s její kulturou, 
číhaje na ni jako na kořist – tak jako to Čingischán provede s Čínou –, nakonec 
se nechá přemluvit, aby se po pokusu podniknutém roku 448 na Balkáně vrhl 
na Galii, kde ho Říman Aëtius, zejména díky vizigótským oddílům, roku 451 
zastaví na Katalaunských polích. Hunská říše upadá a hunské hordy se po roce 
453 po smrti toho, jenž se zapíše do historie, podle slov neznámého kronikáře 
z 9. století, jako „bič boží“, vracejí na východ.

Zmatená doba s podivnými osobnostmi a situacemi.
Sestra císaře Valentiniana III. Honoria má za milence jeho vrchního správce. 

Jejího vznešeného bratra to popudí a potrestá ji tím, že ji vypoví do Konstantino-
pole. Princezna dík své povaze i z trucu pošle Attilovi, který má na ženy uhran-
čivý vliv, prsten. Valentinianus si pospíší a sestru provdá, dříve než Hun požádá 
o ruku nevěsty a spolu s ní o polovinu říše jako věno.

Attila, vracející se z Galie, vpadl roku 452 do severní Itálie, obsadil Aquileiu 
a odvedl část obyvatelstva do zajetí.

Za šest let nato se zajatci, považovaní už za mrtvé, vracejí. Mnozí zjišťují, že 
se jejich ženy znovu provdaly. Biskup si neví rady a radí se s papežem Lvem Veli-
kým, který vyřkne ortel: navrátilci se musejí shledat se svými ženami, s otroky, 
s majetkem. Avšak znovu provdané ženy nebudou potrestány, ledaže by se 
odmítly vrátit k prvnímu manželovi, v tom případě budou exkomunikovány.

I .  U S Í D L E N Í  B A R B A R Ů  ( 5 . – 7 .   S T O L E T Í ) (53)



Zatím císař usídlil v říši nový kmen, Burgundy, nějaký čas usazené v okolí 
Wormsu, odkud se pokusili vpadnout do Galie, ale utrpěli od Aëtia a jeho hun-
ských žoldnéřů krvavou porážku. Epizoda z roku 436, kdy zahynul jejich král 
Gunthar, bude východiskem eposu o Nibelunzích*. Roku 443 jim Římané umožní 
obsazení Savojska.

Roku 468 Eurichovi Vizigóti začnou znovu obsazovat Hispánii, kterou dobu-
dou za deset let.

Tu se objevuje Chlodovech a Theoderich.
Chlodovech* je náčelník kmene sálských Franků, který v průběhu 5. století pro-

nikl do Belgie, pak do severní Galie. Chlodovech kolem sebe shromáždil většinu 
franckých kmenů, podrobí si severní Galii tím, že roku 486 zvítězí nad Římanem 
Syagriem u Soissons, které se stane jeho hlavním městem, odrazí vpád Alamanů 
v bitvě u Tolbiacu (dnes Zülpich), dobude posléze roku 507 Aquitánii na Vizigó-
tech, jejichž král Alarich II. je poražen a zabit u Vouillé. Když Chlodovech roku 
511 umírá, Frankové jsou pány Galie s výjimkou Provence.

Na římskou říši se totiž nakonec vrhli Ostrogóti. Pod vedením Theodericha* 
zaútočí roku 487 na Konstantinopol, jsou odraženi a obracejí se k Itálii, kterou 
dobudou roku 493. Theoderich se usadí v Ravenně a vládne tam po třicet let, 
a jestliže panegyristé příliš nepřehánějí, dá Itálii, které vládne se svými římskými 
rádci Liberem, Cassiodorem, Symmachem a Boëthiem, prožít nový zlatý věk. Sám 
žil od osmi do osmnácti let jako rukojmí na konstantinopolském dvoře a je nej-
úspěšnější, nejvíc okouzlující z pořímštělých barbarů. Obnoví římský mír, pax 
romana, v Itálii a zasáhne až roku 507 proti Chlodovechovi, jemuž znemožní při-
pojit Provence k Aquitánii, odňaté Vizigótům. Nedělá si starosti, že by se Fran-
kové dostali ke Středozemnímu moři.

Na počátku 6. století se zdá, že západní Evropa je definitivně rozdělena mezi 
Anglosasy ve Velké Británii, nadobro odříznuté od kontinentu, Franky, kteří 
ovládají Galii, Burgundy, uzavřené v Savojsku, Vizigóty, kteří jsou pány Hispá-
nie, Vandaly, usazené v Africe, a Ostrogóty, kteří vládnou Itálii.

Roku 476 proběhla skoro nepozorovaně drobná událost. Orestes, Říman 
z Panonie, který byl sekretářem Attilovým, shromáždí po smrti svého pána 
nevelké zbytky jeho armády, Skiry, Heruly, Turcilingy, Rugie, a dá je do služeb 
římské říše v Itálii. Když se stane velitelem milice, využije toho k sesazení císaře 
Julia Nepota a roku 475 dá namísto něho prohlásit císařem jeho mladého syna 
Romula. Jenže následujícího roku syn jiného Attilova milce Skir Odoaker se v čele 
jiné skupiny barbarů postaví proti Orestovi, zabije ho, sesadí mladého Romula 
a odešle insignie západořímského císaře císaři Zenonovi do Konstantinopole. 
Zdá se, že ta událost současníky příliš nevzrušila. Padesát let nato zapíše hrabě 
Marcellinus, Ilyr ve službách byzantského císaře, do své kroniky: „Odoaker, král 
Gótů, získal Řím … Západořímská říše, které roku 709 od založení Říma začal 
vládnout Octavius Augustus, první z císařů, skončila císaříkem Romulem.“

V 5. století odešly poslední velké osobnosti ve službách západořímské říše: 
Aëtius, „poslední z Římanů“, zavražděný roku 454; Syagrius, vydaný Vizigóty 

Č Á S T  P R V N Í :  H I S T O R I C K Ý  V Ý V O J(54)



Chlodovechovi, který jej dá roku 486 stít; barbaři Stilicho, patricius a vandalský 
poručník císaře Honoria, popravený na rozkaz svého svěřence roku 408, Sueb 
Ricimer, též ozdobený titulem patricius, pán západořímské říše až do své smrti 
roku 472, posléze Odoaker, vlákaný do pasti Theoderichem a usmrcený vlastní 
rukou Ostrogótovou roku 493.

Až do té doby se politika východořímských císařů snažila zabránit nejhoršímu: 
nedovolit barbarům, aby dobyli Konstantinopol, tím, že císařové velice draze pla-
tili jejich ústup, odvraceli je k západní části říše, spokojovali se nejasným pod-
danstvím barbarských králů, které štědře zahrnovali patricijskými nebo kon-
zulskými tituly, pokoušeli se zahnat nájezdníky od Středozemního moře. Mare 
nostrum není jen středem římského světa, zůstává hlavní tepnou jeho obchodu 
a zásobování. Zákon vyhlášený roku 419 v Konstantinopoli trestal smrtí každého, 

(55)

Mapa 2.  BARBARSKÁ KRÁLOVSTVÍ V 6.  STOLETÍ
Rýsuje se západní Evropa. Ale Suebové (Suevové), Vandalové a Burgundi nebudou mít dlou-
hého trvání. Frankové se rozštěpí. Za Vizigóty a Ostrogóty je ve skutečnosti Španělsko a Itálie.

Volha

Don

Dněpr
Dněstr

Dunaj

DunajR
ýn

Loira

Remeš

Tournai

Mohuč

MilánLyon
Vienne

Ravenna

Sirmium
(Srem)

Soluň

Athény

Nikaia

KonstantinopolAdrianopolis
(Edirne)

Alexandrie
Jeruzalém

Antiochie

Řím

Neapol

Palermo

Kartágo

Hippo
Regius Reggio

Marseille

Sevilla

Barcelona

Bordeaux

Toledo

Braga Toulouse

Valencia

Cartagena

Caesarea

Paříž

Nantes

FRÍSOVÉ
BRETONCI

BRETONCI

KRÁLOVSTVÍ

KRÁLOVSTVÍ

KRÁLOVSTVÍ

SVÉBSKÉ

KRÁLOVSTVÍ

KRÁLOVSTVÍ

V Ý C H O D O Ř Í M S K Á

Ř Í Š E

ARMÉNIE

JUTOVÉ

SASOVÉ

Tajo

0             500          1000 km

VislaOdra

Labe

DURYNKOVÉ

LANGOBARDI

BERBEŘIMAUROVÉ

GEPIDOVÉ

P O N T O S   E U X E I N O S

M O Ř E

S
T

Ř
E

D
O

Z
E

M
N

Í 
 

HUNOVÉ

ARABOVÉ

S
L

O
V

A
N

É

FR
AN

SK
É BURGUNDSKÉ

VIZIGÓTSKÉ

VANDALSKÉ

KELTOVÉ

KRÁLOVSTVÍ

ANGLOSASKÁ

OSTROGÓTSKÉ

Besançon
KRÁLOVSTVÍ

I .  U S Í D L E N Í  B A R B A R Ů  ( 5 . – 7 .   S T O L E T Í )



kdo by barbary učil „námořním věcem“. Theoderich, jak jsme viděli, převezme 
sám tuto tradici a zabrání Chlodovechovi zmocnit se Provence a získat přístup 
k Středozemnímu moři. Avšak Vandalové zmařili tyto záměry tím, že postavili 
loďstvo, které jim umožnilo dobýt Afriky a vyplenit roku 455 Řím.

Byzantská politika se mění s nastoupením Justiniána roku 527, rok po Theo-
derichově smrti v Ravenně. Imperiální politika přestává být pasivní a přechází 
do ofenzívy. Justinián chce znovu dobýt ne-li celou západní část římské říše, 
tedy aspoň podstatnou část její středozemské oblasti. Zdá se, že se mu to podaří. 
Byzantští generálové likvidují vandalské království v Africe (533–534), obtížněji 
už gótské panství v Itálii v letech 535–555 a roku 554 odnímají Baeticu španěl-
ským Vizigótům. Efemérní úspěchy, oslabující trochu Byzanc proti nebezpečí 
z Východu, vyčerpávají více Západ, tím spíše, že od roku 543 se k hrůzám války 
a hladu přidává černý mor. Největší část Itálie, s výjimkou exarchátu ravenn-
ského, římského a jeho okolí a nejjižnější části poloostrova, je v letech 568 a 572 
ztracena, protože musí čelit novým nájezdníkům, Langobardům, tlačeným k jihu 
novým asijským vpádem, vpádem Avarů. Vizigóti se na konci 6. století znovu 
zmocňují Baetiky. Posléze Arabové dobudou počínaje rokem 660 severní Afriku.

Velkou událostí 7. století – i pro západní Evropu – je příchod islámu a arab-
ská conquista. Uvidíme dále, jaký dosah má pro křesťanstvo zformování mus-
limského světa. Zde si jen všimněme, jaké následky měl islám pro politickou 
mapu západní Evropy.

Arabská conquista nejprve západní křesťanský svět připraví o Maghreb, potom 
zachvátí Španělsko, snadno dobyté na Vizigótech v letech 711–719 s výjimkou 
severozápadní části, kde křesťané udrží nezávislost. Arabové na chvíli ovlád-
nou Aquitánii a zejména Provence, dokud je Karel Martel* roku 732 nezastaví 
u Poitiers a Frankové je nezatlačí na jih od Pyrenejí, za které se Arabové stáhnou 
po ztrátě Narbonne roku 759.

8. století je vlastně stoletím Franků. Vzestup Franků v západní Evropě pro-
bíhá pravidelně od dob Chlodovechových přes některé nezdary, například vůči 
Theoderichovi. Chlodovech udělal mistrovský tah tím, že se svým lidem nepři-
jal ariánství jako jiní barbarští králové, nýbrž katolicismus. Může se tak opírat 
o náboženství a využívat podpory ne-li papežství, tehdy ještě slabého, tedy ales
poň mocné katolické hierarchie a neméně mocného mnišstva. Už v 6. století 
Frankové dobyli v letech 523–534 království Burgundů, roku 536 pak Provence.

Dělení majetku, rivalita mezi Chlodovechovými potomky zdržují rozmach 
Franků, který se na počátku 8. století zdá ohrožen i úpadkem merovejské 
dynastie – obraz zahálčivých králů se stal legendou – a franckého duchoven-
stva. Frankové nejsou tehdy už jediní pravověrní vyznavači západního křesťan-
ství. Vizigóti a Langobardi zanechali ariánství a přestoupili ke katolictví; papež 
Řehoř Veliký (590–604) přistoupil k obrácení Anglosasů na víru a svěřil je mni-
chu Augustinovi a jeho druhům; první polovina 8. století je svědkem toho, jak 
katolicismus díky Willibrordovi a Bonifácovi proniká do Fríska a do Germánie.

Č Á S T  P R V N Í :  H I S T O R I C K Ý  V Ý V O J(56)



12.  SVĚDEK CHRISTIANIZACE: KÁMEN Z JELLINGU
I když křesťanství způsobilo v zemích, kde bylo zavedeno, rozhodující kulturní změny, pro-
nikalo často pozvolna, koexistujíc s pohanskými tradicemi. Tento kámen o třech stěnách 
představuje na jedné straně legendární obludu zápasící s hadem, na druhé má nápis runo-
vým písmem, sdělující, že „Harald, král Dánů, postavil tento kámen na paměť svého otce 
Gorma a své matky Tyry“. Na třetí stěně, kterou vidíme na obrázku, bylo po vzoru pohan-
ských model vytesáno nejstarší známé zpodobení Krista v Dánsku (konec 10. století). (Jel-
ling, Dánsko, severní Jutsko) 

(57)



(58)

13.  STŘEDOVĚKÁ „AUTORITA“: 
SVATÝ AUGUSTIN
Svatý Augustin, více či méně zkreslova-
ný, je pravděpodobně ne-li nejčteněj-
ší, tedy alespoň nejvíce citovaný autor 
ve středověku. Na této miniatuře ruko-
pisu z opatství v Marchiennes na řece 
Scarpe, založeného v 7. století svatým 
Amandem, je světec zpodobněn jako 
biskup sedící na trůně, obklopený me-
dailóny, na nichž jsou vymalováni pat-
roni opatství. Drží v ruce knihu, jejíž dva 
nápisy staví do protikladu res a verba, věci 
a slova, a literu (littera) a ducha (sensus), 
připomínajíce slova svatého Pavla: Li-
tera zabíjí, ale duch dává život (2K 3,6). 
Je to narážka na exegezi evangelia, zde 
omezenou na dvojici littera–sensus na-
místo čtyř smyslů. Nápis připomíná, že 
autority jsou pouze klíčem k překonání 
litery a k dosažení ducha. (Douai, měst-
ská knihovna, rkp. 250, f. 2)

14.  DŮLEŽITOST KLÁŠTERNÍCH 
ŘEHOLÍ: SVATÁ RADEGUNDA
Tato miniatura z rukopisu kláštera Sva-
tého Kříže v Poitiers z konce 11. sto-
letí představuje zakladatelku kláštera 
„v Majestátu“, rámovanou výzdobou 
symbolizující klášter jako svatý pří-
bytek. Radegunda (kolem 520–587) je 
jedna z  merovejských kněžen, které 
prchly do kláštera před hrůzami a ne-
bezpečím doby. Tato durynská otro-
kyně, která se stala pátou ženou Chlo-
thachara I., založila v Poitiers ženský 
klášter, jehož byla abatyší a  v  němž 
shromáždila mimořádně cennou sbír-
ku ostatků, z nichž nejvzácnější byl úlo-
mek svatého Kříže (odtud jméno klášte-
ra), jejž z Konstantinopole poslal císař 
Iustinus II. (darování ostatků bylo též 
jedním z nástrojů byzantské diploma-
cie). Hlavně Radegunda vnutila, ne bez 
potíží, svým jeptiškám řeholi svatého 
Caesaria z Arles, již drží na miniatuře 
v ruce, což zdůrazňuje důležitost kláš-
terní organizace ve chvíli, kdy dosud 
není rozšířen řád svatého Benedikta. 
Miniatury tohoto rukopisu, vytvořené 
ve stylu současných fresek v kryptě kos-
tela v Saint-Savin-de-Fartempe, svědčí 
o jižních vlivech v Poitiers, velkém umě-
leckém a náboženském centru, jednom 
z ohnisek románského umění. (Poitiers, 
městská knihovna, rkp. 250)



15.  OBNOVENÍ CÍSAŘSTVÍ:  
KAREL VELIKÝ
Císař je zpodoben na trůně s korunou 
a žezlem, v rukopise z 10. století, obsa-
hujícím podstatu karolinského záko-
nodárství. Kapitulárie, salický zákon, 
zákon ripuarských Franků, zákon Ala-
manů, zákon Bavorů. (Paříž, Národní 
knihovna, lat. rkp. 9654, f. A v)

16.  OBNOVENÍ IMPERIÁLNÍ 
MYŠLENKY V 10.  STOLETÍ:  OTA II.
Na této miniatuře, vytržené z rukopi-
su děl Řehoře Velikého, zhotoveného 
před r. 983 pro trevírského arcibis-
kupa Egberta, vidíme jednu z ukázek 
ikonografické propagandy Otonů 
ve prospěch obnovy císařství. Velice 
zřetelný je byzantský vliv (Ota II. si 
vzal řeckou kněžnu Theofano): trůn, 
čelenka, oděv, říšské jablko s křížem, 
žezlo. Ale císař usiluje o nadvládu jen 
v západní Evropě. Čtyři ženy (na ob-
rázku nejsou vidět) představující ná-
rody ne-li Říši poddané, tedy satelitní, 
jsou označeny jako Germánie, Francie, 
Itálie a Alamanie. (Chantily, Condéo-
vo muzeum)

(59)





18.  POKŘESŤANŠTĚNÍ: ZÁZRAK SVATÉHO MARTINA
Svatý Martin vděčí za svou mimořádnou oblibu dobré reklamě, kterou mu počátkem 5. století 
udělal jeho životopisec Sulpicius Severus, a klerikům z Tours, toužícím získat donace a přilá-
kat poutníky. Jeho památka je spojena hlavně s evangelizací venkova. Na obrázku je typická 
scéna, zobrazená na hlavici lodi opatského kostela Maří Magdalény ve Vézelay, postaveného 
v letech 1120–1140, tak jak ji líčí Zlatá legenda: „Když svatý Martin chtěl porazit borovici zasvě-
cenou ďáblu v přítomnosti zástupu vesničanů, jeden z nich řekl: „Jestli máš doopravdy důvěru 
ve svého Boha, nech nás ten strom porazit tak, aby padl na tebe!“ A v okamžiku, kdy strom 
už padal, udělal Martin znamení kříže a strom začal padat na druhou stranu a málem roz-
drtil vesničany, kteří tam stáli a kteří se po tomto zázraku obrátili na víru.“ (Vézelay, depar-
tement Yonne, opatský kostel)

17.  POKŘESŤANŠTĚNÍ: ZÁZRAK SVATÉHO BENEDIKTA
Tato hlavice chóru kláštera Fleury (Saint-Benoît-sur-Loire) pochází asi z období 1067–1108. 
Je pravděpodobně dílem mnicha Huga ze Sainte-Marie, který vepsal své jméno na několik 
hlavic. Výjev, převzatý z druhé knihy Dialogů Řehoře Velikého, líčí zázrak s oblibou zpodobo-
vaný koncem 11. století, když církev zápasí s třídou feudálů a vystupuje jako opora lidu proti 
rytířům. Loupežník (na obrázku v podobě rytíře s kroužkovou zbrojí a mečem, koně a štít 
má uvázané u stromu) chce okrást vesničana. Ten prohlašuje, že svěřil všechen svůj majetek 
svatému Benediktu. Loupežník se nechává dovést k světci čtoucímu ve své cele. Pouta sváza-
ného vesničana sama od sebe povolí. Loupežník kleká u nohou svatého Benedikta a obrací 
se na křesťanskou víru. (Saint-Benoît-sur-Loire, departement Loiret, opatský kostel)

<



19.  BARBARSKÝ PANOVNÍK:  
CHILDERICH I.
Galvanoplastické faksimilie zmizelé pe-
četi z prstenu Childericha I. (zemřel v le-
tech 481–482), nalezené r. 1653 v jeho 
hrobě v Tournai. Chlodovechův otec se 
jmenuje podle nápisu: král Childerich. 
Je to vůdce sálských Franků, jehož Ří-
mané považovali za spojence. Hraje si 
na pořímštělého, ale kresba je barbar-
ská a charakteristické rysy jsou vojenské: 
kyrys a kopí, nebo tradiční: dlouhé vlasy 
spadající na ramena, jaké nosí jedině čle-
nové „královské“ rodiny. (Paříž, Národní 
knihovna, Sbírka medailí)

20.  BARBARSKÝ PANOVNÍK:  
ALARICH II.
Pečeť z prstenu Alaricha II. (484–507), 
krále Vizigótů (Rex Gothorum na nápi-
se), je provedením více římská. Víme, že 
autor Breviáře se snažil nashromáždit to, 
co mohlo být zachráněno z římského dě-
dictví. (Vídeň, Kunstgeschichtliche Sam-
mlungen)

(62)



Ale Frankové se zároveň chápou všech příležitostí. Duchovenstvo prošlo pod 
Bonifácovým vedením reformou a mladá a podnikavá dynastie Karlovců nahra-
dila vysílenou dynastii merovejskou.

Skutečnou moc měli u Franků už celá desetiletí nepochybně v rukou karolinští 
majordomové, ale syn Karla Martela Pipin Krátký se odhodlá a vynaloží všechny 
své síly, aby se stal katolickým vůdcem Franků. Uzavírá s papežem výhodnou 
dvoustrannou dohodu. Přiznává římskému veleknězi světskou moc nad částí Itá-
lie kolem Říma. Rodí se papežský stát neboli Dědictví svatého Petra, opřený o fal-
zifikát vyrobený někdy v letech 756–760 papežskou kanceláří, takzvanou Kon-
stantinovu donaci, a zakládá světskou moc papežství, která bude hrát tak velikou 
roli v politických a duchovních dějinách středověké západní Evropy. Na oplátku 
papež přiznává Pipinovi roku 751 královský titul a roku 754, téhož roku, kdy 
vzniká papežský stát, ho přichází pomazat. Byly položeny základy, které umožní 
karolinské monarchii během půl století seskupit větší část křesťanské západní 
Evropy pod svou vládou a pak k svému prospěchu obnovit západořímskou říši.

Avšak za ta čtyři století, která dělí smrt Theodosiovu (395) od korunovace 
Karla Velikého (800), se na Západě zrodil nový svět, vzešlý pozvolna ze spojení 
světa římského se světem barbarů. Západoevropský středověk dostal podobu.

■  ■  ■

Tento středověký svět vzešel ze setkání a splynutí dvou světů vyvíjejících se sobě 
vstříc, z konvergence struktur římských a struktur barbarských, připravených 
se proměnit.

Římský svět se přinejmenším od 3. století vzdaloval sobě samému. Jeho jed-
notná stavba se nepřestávala rozpadat. K velkému dělení odlučujícímu Západ 
od Východu se přidávalo rostoucí osamocování částí římské západní Evropy. 
Obchod, který byl především obchodem vnitřním, mezi provinciemi, upadal. Dis-
tribuční okruh zemědělských a řemeslných výrobků, určených na vývoz do zbý-
vající části římského světa – středozemského oleje, rýnského skla, galského hrn-
čířského zboží –, se zmenšoval, peněz bylo stále méně a zhoršovaly se, obdělané 
plochy ležely ladem, množily se agri deserti, opuštěná pole. Tak se rýsovala fyzio-
gnomie středověké západní Evropy: atomizace na buňky uzavřené do sebe mezi 
„pustinami“: lesy, vřesovišti, úhory. „Jedině roztroušené skupiny zbědovaných 
obyvatel uprostřed sutin velkých měst, svědkové minulých pohrom, nám stále 
podávají svědectví o někdejších jménech,“ píše Orosius na počátku 5. století. Toto 
svědectví – kromě tolika jiných –, potvrzené archeology, zdůrazňuje základní 
fakt: úpadek měst, urychlený zkázou způsobenou barbarskými vpády. Ten je 
určitě jen jedním obecně důsažným rysem násilí nájezdníků, které ničilo, bořilo, 
zbídačovalo, izolovalo, porobovalo. Města se určitě stávala vybranou kořistí tím, 
že byla vnadidlem dík nahromaděnému dráždivému bohatství. Byla nejtíže zra-
ňovanými obětmi. Ale jestliže se nevzpamatovala ze svého utrpení, tedy proto, že 
obyvatelstvo z nich v průběhu dalších let utíkalo. A tento útěk městských obyvatel 
byl pouze důsledkem úniku zboží, které přestalo docházet a zásobovat městský 

I .  U S Í D L E N Í  B A R B A R Ů  ( 5 . – 7 .   S T O L E T Í ) (63)



trh. Obyvatelstvo měst je skupinou spotřebitelů zásobovanou dováženým zbo-
žím. Když únik mince neumožňuje už lidem z měst nakupovat, když obchodní 
cesty přestanou napájet městská centra, obyvatelé měst jsou nuceni uchylovat 
se do blízkosti míst, kde se vyrábí. Právě nutnost obživy především vysvětluje 
útěk boháčů na jejich pozemky, hromadný odchod chudáků na statky bohatých. 
I tady barbarské vpády, tím, že rozvracejí ekonomickou síť a že narušují obchodní 
cesty, urychlují útěk obyvatel z měst, avšak nevyvolávají jej.

Jako fakt ekonomický, jako fakt demografický je útěk obyvatelstva z měst záro-
veň v první řadě faktem sociálním, který utváří středověkou společnost. Součas-
níky a po nich mnohé historiky pozdního římského císařství zejména překva-
poval berní aspekt tohoto vývoje. Obyvatelé měst prý prchali na venkov před 
výběrčími daní, a uniknuvše Charybdě a propadnuvše Skylle, dostali se nebozí 
městští obyvatelé do moci velkých vlastníků půdy a stali se zemědělskými otroky.

„A to je vážnější a hanebnější,“ píše Salvianus. „Když ti, o nichž mluvíme, při-
šli o své domy a pozemky v důsledku loupeže nebo když je z domovů vyhnali 
výběrčí daní, uchylují se na statky velkých vlastníků a stávají se kolony těch 
boháčů. Po příkladu té všemocné a zároveň zlé ženy, která podle pověsti měnila 
lidi ve zvířata, všichni ti, kdo se usadili na statcích boháčů, prožívají změnu, jako 
kdyby se napili z číše Kirké, neboť boháči začínají považovat za svůj vlastní maje-
tek ty, jež přijali jako cizince, kteří jim nepatří; tito původně svobodní lidé se 
změnili v otroky.“ Tento fakt je pro nás důležitý. Vysvětlení, přestože obsahuje 
jen část pravdy, prozrazuje především protifiskální zaslepenost, mentální rys, 
který není, jak víme, středověké mysli vlastní a přečasto zakrývá skutečné a hlubší 
příčiny. Narušením směny se množí hlad a hlad vyhání zástupy lidí na venkov 
a vrhá je do područí chlebodárců, velkých vlastníků půdy.

V těchto troskách starověké obchodní sítě je první obětí římská silnice. Stře-
dověká silnice, která bude po hmotné stránce spíše cestou, bude jiná a vznikne 
později. V mezeře mezi pustinami, které cesta po souši už nedokáže překlenout, 
přetrvají jedině přirozené cesty, to jest splavné řeky. Odtud přestavba ochro-
mené dopravní sítě raného středověku podél říčních tepen a zároveň předělané 
mapy měst, jak to dobře ukázal Jean Dhondt: „Od konce římské epochy nahra-
zuje silniční dopravu doprava po vodě, mající za následek odpovídající přestavbu 
života ve městech … Upadají města situovaná na křižovatkách cest, s výjimkou 
cest říčních.“ Příklady: Kassel, Bavai, důležité pozemní uzly v římské době, které 
mizí, dále Tongres, který v 5. století pomalu odumírá a ustupuje Maastrichtu 
na řece Maas. Ale je třeba dodat, že všechny říční cesty, ani ty nejhlavnější, se 
nepozvedly na úroveň dopravních tepen. Ustavičné nájezdy na východě a upro-
střed Evropy, obzvláště vpád Avarů, nájezdy Slovanů, odpor, který kladou Sasové 
a jiné kmeny Germánie pokřesťanštění, vyřazují Dunaj, Vislu, Odru, Labe a ome-
zují dokonce i úlohu Rýna. Velká je cesta spojující přes Rhônu, Saônu, Moselu 
a Maas Středozemní moře s kanálem La Manche a se Severním mořem. Pokřes-
ťanštění Anglie v 7. století, obrácení skandinávské dopravy, narušené avarským 
vpádem, k západu učiní z pobřeží mezi ústím Seiny a Rýna privilegované místo 

Č Á S T  P R V N Í :  H I S T O R I C K Ý  V Ý V O J(64)



pro přepravu lidí – zejména poutníků do Říma – i zboží. Tak se vysvětluje bohat-
ství přístavů Quentovic při ústí řeky Canche a Duurstede při ústí Rýna v údobí 
od 7. do 9. století. Marseille a Arles, živé v době merovejské, začnou po roce 670 
upadat, protože alpské pozemní cesty budou obnoveny v souvislosti s pacifi-
kací severní Itálie, poté co se v ní usídlí Langobardi, což také oživí cestu pád-
skou. Seina, Loira a Garonna budou rovněž hojně užívanými cestami, budou 
zásobovat Rouen a Paříž, Orléans a Tours, Toulouse a Bordeaux, ačkoliv jejich 
vyústění do moře nemělo velký význam při oceánu, na nějž se lidé čím dál víc 
báli vydat. Zato arabská conquista učiní z Ebra a Duera hranice a z jejich vylid-
něných údolí „pustiny“.

Neměli bychom se však domnívat, že tato doprava, zvláště říční, slouží 
velkému obchodu. Zajišťuje některé nezbytné produkty: sůl, jejíž doprava 
po Mosele z Met do Trevíru, obstarávaná ospalým lodníkem, vyžaduje přesto 
podle Řehoře z Toursu zázračnou pomoc svatého Martina nebo kterou na pev-
ninu vyvážejí mniši z ostrova Noirmoutier; produkty napůl luxusní jako víno nebo 
olej, jejichž zásilku dostává koncem 7. století od svých přátel z Bordeaux svatý 
Philibert, opat v Jumièges; zejména drahocenné předměty, drahé látky a koření, 
které východní kupci, nazývaní „Syri“ – hlavně Židé –, přivážejí na Západ, nebo 
je, jsou‑li usazeni mezi křesťany, dostávají od svých krajanů. Dějiny mincovnic-
tví v této době svědčí o nedostatku a přerozdělení směny. Zlatá mince už skoro 
není v oběhu, a když ji merovejští panovníci razí, běží spíš o prestižní záležitost, 
o projev vůle uplatnit panovnickou výsadu než o čin odpovídající ekonomické 
potřebě. Rostoucí počet mincoven, nikterak nespojených s aktivní směnou, zdů-
razňuje, jak malé bylo rozšíření mince, která musí být vyráběna takříkajíc na místě 
jako jiné předměty nutné pro roztříštěný hospodářský život.

Jako sociální fakt je útěk obyvatel z měst jen velice pozoruhodným aspektem 
vývoje, který společnosti středověké západní Evropy vtiskne podstatný ráz, jenž 
utkví v mentalitě ještě déle než v materiální skutečnosti: profesionální a sociální 
stabilizace. Útěk od jistých řemesel, mobilita zemědělské pracovní síly přiměly 
císaře pozdní říše římské k tomu, že učinili některá povolání povinně dědič-
nými a vybídli velké vlastníky půdy, aby připoutali k půdě kolony určené k tomu, 
aby nahradili otroky, jichž čím dál víc ubývalo. Bylo třeba udržet na místě lidi 
nezbytné pro hospodářství, které se už neudržovalo při životě přísuny zvenčí 
a ustrnulo. Jeden z posledních císařů západní říše římské Majorianus (457–461) 
naříkal nad „úskoky, jichž užívají všichni tito lidé nechtějící zůstat věrni stavu, 
v němž se zrodili“. Středověcí křesťané se dopouštějí velkého hříchu tím, že 
touží uniknout svému údělu. Jaký otec, takový syn – bude zákonem západoev-
ropského středověku, zděděným po pozdní říši římské. „Setrvávat“ bude stát 
proti „změnit“ a zejména „povznést se“. Ideálem bude společnost neurozených 
poddaných neměnného postavení, manants, od manere, trvat. Společnost rozvrst-
vená, horizontálně členěná.

Barbarští nájezdníci se do těchto vrstev vloudili nebo se v nich násilím usa-
dili bez velkých potíží.

I .  U S Í D L E N Í  B A R B A R Ů  ( 5 . – 7 .   S T O L E T Í ) (65)



Především proto, že už dávno nebyli kočovníky, poněvadž se na své cestě často 
zastavovali a že jedině vnější tlaky – změny klimatu, tlak jiných kmenů –, posílené 
možná vnitřním vývojem, je uvedly do pohybu. Řekněme si znovu: nájezdníci 
byli prchající usedlíci. Nepochybně si ze svého poměrně nedávného kočovnictví 
uchovali zvyky, jejichž ohlas bude zřetelně patrný po celý středověk. Abychom 
převzali šťastnou formulaci Marca Blocha, „kočovnictví lidí“ nahradili „kočov-
nictvím polí“, to znamená, že provozovali polokočovné zemědělství, přemísťu-
jíce jednoleté kultury uvnitř určitého obvodu tím, že jej po okrajích obdělávali či 
spíše klučili, že pěstovali plodiny na žďárech a že pole střídali. Slavná věta, v níž 
Tacitus mluví o Germánech v 1. století: Arva per annos mutant et superest ager, ať 
se jí dává jakýkoli smysl, jasně ukazuje, že střídání plodin a stálost obdělávané 
půdy jdou ruku v ruce.

Výsadní postavení si v hospodaření barbarů nepochybně podržuje také chov 
dobytka, neboť nepředstavuje jen bohatství, které si lze vzít s sebou při eventuál-
ním stěhování, ale i viditelné znamení zámožnosti a případně i prostředek směny. 
Bylo zjištěno, že ze sto padesáti případů krádeže uvedených v salickém zákoně 
na počátku 6. století se jich čtyřiasedmdesát týká domácích zvířat. Až se ve stře-
dověku půda stane základem bohatství, zemědělec zůstane připoután ke své 
krávě, k svému praseti, ke své koze pouty, která budou přesahovat ekonomic-
kou užitečnost a vyjadřovat jistý rys tradičního životního postoje. Kráva zůstane 
v jistých krajích dlouhý čas živou mincí, jednotkou hodnoty bohatství a směny.

Bylo dokonce zdůrazňováno, že lpění na individuálním zemědělském vlast-
nictví bylo bezprostředně po nájezdech více vyvinuto u barbarů než u Římanů. 
27. kapitola salického zákona o krádežích – de furtis diversis – je velice podrobná 
a velmi přísná, pokud jde o škody na tomto majetku: pouštění dobytka do sou-
sedova obilí, sekání trávy na jeho louce, sklízení jeho hroznů, zorání jeho pole. 
Připoutání barbarského drobného zemědělce k jeho osobnímu vlastnictví, k jeho 
alodu, bylo nepochybně o to větší, že si hleděl upevnit svoji nezávislost – normální 
postoj u kolona usazeného v dobyté zemi, který chce dát najevo svou převahu nad 
masou domorodého obyvatelstva, podrobenou velkým vlastníkům půdy. Samo-
zřejmě většina alodů – a budou alody, jejichž vlastníky budou poražení stejně 
jako vítězové – bude pozvolna pohlcena feudálním velkostatkem, pro středo-
věk charakteristickým. Avšak na úrovni užívacího práva, ne-li dokonce vlastnic-
tví, se po celou dobu středověku setkáme – v obyčejích, ve zpovědních rituá-
lech a v manuálech zpovědníků – s důležitostí zemědělských deliktů, přestupků. 
A zemědělec nikdy nebude hůř snášet svrchovanost svého pána, než když se pán 
bude nešetrně v čele své lovecké smečky prohánět po pozemku svého podda-
ného nebo nájemce: k materiální škodě se přidá ponížení.

Posléze je jasné, že skupiny barbarů, které se dobrovolně nebo z donucení usa-
dily na římském území, nebyly, nebyly už, jestli vůbec kdy byly, rovnostářskými 
společnostmi. Barbar si bude moci vůči poraženému zakládat na svobodném 
postavení, které je kolónovi o to dražší, že je malým kolónem. Je fakt, že pokro-
čilá sociální diferenciace vytvořila u nájezdníků již před vpádem kategorie, ne-li 

Č Á S T  P R V N Í :  H I S T O R I C K Ý  V Ý V O J(66)



třídy. Jsou tu mocní a slabí, bohatí a chudí, kteří se snadno mění ve velké a malé 
vlastníky nebo držitele dobyté půdy. Právní odlišnosti v zákonících raného stře-
dověku mohou působit dojmem, že byla propast mezi veskrze svobodnými bar-
bary, jejichž otroky budou porobení cizinci, a potomky Římanů, hierarchicky 
rozlišenými na svobodné a nesvobodné. Společenská realita oddělující rychle 
potentiores, mocné barbarského nebo římského původu, a humiliores, chudé, obou 
skupin je silnější.

A tak po usídlení barbarů, posilovaném tradicí soužití, která v jistých krajích 
sahala do 3. století, mohlo dost rychle následovat více nebo méně úplné sply-
nutí. Kromě omezeného počtu případů je marné hledat etnickou stopu v tom, co 
se můžeme dovědět o typech zemědělského vykořisťování v raném středověku. 
Především je třeba si uvědomit, že v této oblasti, která je víc než kterákoli jiná 
oblastí setrvávání, dlouhého trvání, by bylo absurdní redukovat příčiny rozdíl-
nosti na střetávání římských tradic a barbarských zvyklostí. Podněty vzešlé z geo-
grafie a rozrůznění vzešlé z dějin, sahající až do mladší doby kamenné, vytvo-
řily pravděpodobně dědictví, které mělo rozhodnější vliv. Co je důležité a co 
jasně chápeme, je týž pohyb povenkovšťování městského obyvatelstva a vývoje 
velkostatku, zmocňující se všeho obyvatelstva.

Svědečtí zde podává toponymie. Vezměme si francouzský příklad. Všim-
něme si nejprve, že vlastní jména mohou klamat, jelikož mezi Galoromány se 
rychle rozšířila móda dávat ze snobismu dětem germánská jména, a že nájezd-
níci, i když poznamenali svým vlivem slovník a v menší míře syntax (například 
pořadí slovo určující + slovo určené, jako Carlepont od Caroli ponte, a ne obrá-
ceně, jako Pontoise, Ponte Isarae), místo aby vnutili svůj jazyk, přijali latinu, či 
spíše vyvíjející se pozdní latinu, která se stávala lidovou, tak jako se povenko-
všťovala ekonomie.

Důležitým toponymickým faktem je rostoucí počet jmen na „court“ a na „ville“, 
jimž předchází libovolné galořímské nebo germánské jméno a která prozrazují 
postup velkostatku, curtis (zvláště v Lotrinsku a v Artois a Pikardii) nebo villa 
(v týchž krajích a v Ile-de-France a v Beauce). V etymologii slova Martinville (Mar-
tini Villa, Vosges) nebo Bouzonville (Bosoni Villa, Moselle, Meurthe-et-Moselle, 
Loiret) není důležité galořímské Martin nebo germánské Boson; důležité je slovo 
villa, označující velkostatek, jemuž jedno i druhé označení dalo jméno.

Ovšem splynutí naráželo na překážky, z nichž nejvážnější bylo asi pro některé 
obyvatele, a to až do jejich obrácení na katolickou víru, pohanství a hlavně arián
ství a dále jejich nevelký počet. Bezpochyby podle slov Marca Blocha „působení 
jedné civilizace na druhou se nutně neměří podle rovnováhy čísel stojících proti 
sobě“. Je pravda, že touha barbarských kmenů, zvlášť poté, co se rozdělily v malé 
skupiny usazené na římském území, nepozbýt tradice a zvyky, s nimiž byly spjaty, 
byla zvláštním způsobem posílena obavou, že je staré obyvatelstvo početně 
převýší. Jediný kmen, u něhož máme k dispozici pravděpodobný odhad, jsou 
Geiserichovi Vandalové ve chvíli, kdy roku 429 vyplouvali do Afriky. Bylo jich 
osmdesát tisíc. Ani Vizigóti, ani Frankové, ani žádná jiná skupina nájezdníků 

I .  U S Í D L E N Í  B A R B A R Ů  ( 5 . – 7 .   S T O L E T Í ) (67)



nepřesáhla sto tisíc lidí. Odhad, podle něhož celkový počet barbarů po jejich 
usídlení v říši západořímské představoval pět procent veškerého obyvatelstva, 
není asi daleko od pravdy.

Proto se barbaři hleděli – alespoň ze začátku – vyhýbat městům, kde se museli 
více obávat pohlcení, ačkoliv „hlavní města“ barbarských králů – Braga, hlavní 
město prvního katolického barbarského krále Sueba Rechiara (448–456); Tou-
louse, Barcelona, Merida, Toledo, hlavní města vizigótská; Tournai, Soissons, 
Paříž, hlavní města francká; Lyon, hlavní město burgundské; Ravenna, hlavní 
město Ostrogóta Theodericha; Pavia, Monza, hlavní města langobardská – bez-
pochyby měla poměrně velkou část barbarských obyvatel. Ostatně někteří bar-
barští králové, zejména Frankové, raději sídlili na svých velkých statcích, villae, 
nežli v městských „palácích“. I oni se povenkovšťovali a přijímali životní styl 
velkých vlastníků půdy. Na venkově se stávalo, že noví držitelé se shromažďo-
vali v jedné vesnici, na což toponymie uchovala vzpomínku: tak Aumenancourt 
(Marne) připomíná Alamany, Sermaise (Seine-et-Oise) Sarmaty, Francon-ville 
(Seine-et-Oise) Franky, Goudourville (Tarn-et-Garonne) nebo Villegoudou 
(Tarn) Góty. Možná ještě zajímavější jsou toponyma ve Flandřích, v Lotrinsku, 
v Alsasku, ve Franche-Comté, kde se setkáváme s kolektivní připonou -ing ozna-
čující lidi kolem, rodinu, „familia“ franckého, alamanského nebo burgundského 
náčelníka, který se stal velkým vlastníkem půdy: tak Racrange (Moselle), vzniklé 
z Racheringa, znamená lidé Racherovi. Nebo zvlášť četná jména na „fère“, fara, 
označující u Franků, Burgundů, Vizigótů a Langobardů germánský rodinný klan, 
který se musel usídlovat ve skupině, aby si zachoval soudržnost: La Fère (Aisne), 
Fère-Champenoise (Marne), Lafavre (Isère), La Fare (Bouches-du-Rhône, Hau-
tes-Alpes, Vaucluse) a „fara“ italská.

Vůli barbarů uchránit si svou osobitost najdeme rovněž v zákonodárství 
raného středověku, kde se objevuje zásada odporující římské právní tradici: 
„personalita zákonů“. Každý obyvatel barbarského království nepodléhá témuž 
zákonu platnému pro všechny obyvatele území, nýbrž je souzen podle obyčejo-
vého práva etnické skupiny, ke které náleží: Frank podle tradice francké či spíše 
podle tradice své francké skupiny, například sálské; Burgund podle zvyklosti 
burgundské; Říman podle zákona římského. Odtud překvapivé rozdíly: zne-
uctění panny je u Římanů trestáno smrtí, u Burgundů pokutou; naopak žena, 
která se spojila s otrokem, byla římským zákonem považována jen za soulož-
nici a neztrácela svou přirozenou důstojnost, kdežto sálský zákon ji odsuzoval 
k otroctví. Hrozilo nebezpečí, že z toho v nových státech povstane takový zma-
tek, že se na počátku 5. století objevila usilovná snaha o právní úpravu. Zlomky, 
které se z ní zachovaly a z nichž některé jsou pozdější úpravy, jsou velice růz-
ného charakteru.

Edikt Theoderichův má tu zvláštnost, že se nezakládá přesně na „personalitě“ 
zákonů a že chce podřídit všechny „národy“, římský i barbarské, žijící pod jeho 
vládou, téže jurisdikci. Ostrogót Theoderich Veliký je vpravdě poslední skutečný 
dědic římské tradice v západní Evropě.

Č Á S T  P R V N Í :  H I S T O R I C K Ý  V Ý V O J(68)



Sálský zákon, vydaný v latině za vlády Chlodovechovy, který se nám však 
uchoval až ve znění z konce 8. století, plný dodatků a možná i úprav, kodifiko-
val zvyklosti sálských Franků.

Slavný zákon Gundobadův (lex Gundobada), vyhlášený Gundobadem, králem 
Burgundů, který zemřel roku 516, a sepsaný v latině, definoval vztahy mezi Bur-
gundy, ale také mezi Burgundy a Římany. Zvyklosti Vizigótů kodifikoval poprvé 
Eurich (446–485), pak Leuvigild (568–586). Zlomky Eurichova zákoníku byly 
objeveny na palimpsestu Národní knihovny v Paříži, kdežto úryvky ze zákona 
Leuvigildova mohly být rekonstruovány podle pozdějšího zákoníku, který se 
jich dovolává jako lex antiqua.

Edikt Rotharisův, určený Langobardům (643), byl doplněn několika jeho 
následovníky.

Od Alamanů máme zachován Pactus ze 7. století a Lex Alamannorum z počátku 
8. století, ovlivněný franckým zákonodárstvím, stejně jako Lex Baiuvariorum byl 
Bavorům v polovině 8. století vnucen jejich franckými protektory.

Jestliže bylo velice potřeba kodifikovat a upravovat zákony určené barba-
rům, četní barbarští panovníci pocítili nutnost nového zákonodárství určeného 
Římanům. Byly to obecně vzato úpravy a zjednodušení zákoníku Theodosiova 
z roku 438. Tak třeba Breviář Alarichův (506) u Vizigótů a Lex romana Burgundio
rum u Burgundů.

Právní rozdíly nebyly tak velké, jak by se myslelo, především proto, že bar-
barské zákony si byly u jednotlivých kmenů velice podobné, dále proto, že v kaž-
dém království jeden zákoník nabýval vrchu nad ostatními, a konečně proto, že 
se stopa římského vlivu, od počátku více či méně silná – třeba u Vizigótů – stále 
jasněji projevovala vzhledem k římské nadřazenosti. Vliv církve, zvláště po kon-
verzi ariánských králů, a sjednocující snahy Karlovců na konci 8. a na počátku 
9. století přispěly k ústupu nebo k vymizení personality zákonů ve prospěch 
jejich teritoriality. Již za vlády Vizigóta Receswintha (649–672) například donu-
tilo kněžstvo panovníka, aby vydal nový zákoník, který by platil stejně pro Vizi-
góty jako pro Římany.

Přesto partikularistické zákonodárství raného středověku posílilo tendenci 
k dělení, trvající po celý středověk, která, jak jsme viděli, měla kořeny v roztříště-
nosti osídlení, držby a obdělávání půdy, v roztříštěnosti hospodářství. Mentalita 
uzavřených lokálních skupin, duch lokálního patriotismu, středověku vlastní, tím 
byly posíleny. Někdy se obyvatelé dokonce otevřeně dovolávali právního partiku-
larismu raného středověku. Ještě v 10. a 11. století se Gundobadova zákona dovolá-
vají clunyjské listiny, aby ospravedlnily statut osobnosti, spočívající ve skutečnosti 
na místních zvyklostech. Ve 12. století se v modenských aktech setkáváme s pro-
tikladem mezi místními obyvateli romana lege viventes, „žijícími podle římského 
zákona“, a francouzskými neboli normandskými osadníky, kteří pravděpodobně 
s sebou přinesli artušovské legendy, zpodobené v sochách románské katedrály, 
a jsou charakterizováni jako salica lege viventes, „žijící podle sálského zákona“.

■  ■  ■

I .  U S Í D L E N Í  B A R B A R Ů  ( 5 . – 7 .   S T O L E T Í ) (69)



Barbaři nesporně přijímají, pokud mohou, to nejlepší, co po sobě zanechala 
římská říše, zvláště v oblasti kultury, jak uvidíme, a v oblasti politické organizace.

Avšak tu a tam urychlili, vyhrotili, vystupňovali úpadek, který začal v době 
pozdního císařství. Z úpadku udělali pokles. Spojili trojí barbarství: své vlastní, 
barbarství zchátralého římského světa a barbarství starých primitivních sil, jimž 
se později dostalo římského nátěru a uvolněných odstraněním toho nátěru pod 
nárazem barbarských vpádů. Pokles nejprve kvantitativní. Barbaři zmařili lidské 
životy, zničili památky, hospodářské zařízení. Úbytek počtu obyvatelstva, zkáza 
uměleckých pokladů, zničené cesty, dílny, skladiště, zavodňovací systémy, obdě-
lané pozemky. Zkáza, která pokračovala, neboť zbořené antické památky slouží 
jako lomy, z nichž se odváží kámen, sloupy, ozdoby. Barbarský svět, neschopný 
tvořit, vyrábět, „žije z hotového“. Přírodní pohromy ukončí v tomto zuboženém, 
podvyživeném, zesláblém světě to, co barbar začal. Černý mor, přišlý z Východu, 
pustoší od roku 543 Itálii, Hispánii, velkou část Galie po dobu delší než půl sto-
letí. Po něm se svět ocitá na dně propasti, přichází tragické 7. století, pro které 
bychom skoro nejraději použili starého výrazu dark ages. Ještě o dvě století poz-
ději Paulus Diaconus s jistou literární emfazí vylíčí hrůzy morové rány v Itálii: 
„Statky či města až dosud přeplněná lidmi se poté, co nastal hromadný útěk, 
v jediném dni ponořily do nejhlubšího ticha. Děti prchaly opouštějíce nepo-
hřbená mrtvá těla svých rodičů, rodiče za sebou zanechávali děti, z jejichž vnitř-
ností se kouřilo. Jestliže náhodou někdo zůstal, aby pohřbil svého bližního, 
odsuzoval se k tomu, že sám nebude pohřben … Světa se zmocnilo ticho, jaké 
předcházelo lidský věk: ani hlásku v polích, ani hvizd ovčácké píšťaly … Sklizeň 
marně čekala na žence, hrozny visely na révě ještě před příchodem zimy. Pole se 
změnila v hřbitovy a domy lidí v doupata divokých šelem…“

Pokles technický, který zanechá středověkou západní Evropu nadlouho v bídě 
a nouzi. Kámen, jejž už nikdo nedovede těžit, přepravit, opracovat, mizí a ustu-
puje vracejícímu se dřevu jakožto základnímu stavivu. Porýnské sklářství mizí 
spolu s natronem, který se od 7. století už nedováží ze Středomoří, nebo se ome-
zuje na neforemné výrobky zhotovované poblíž Kolína v lesních chatrčích.

Pokles vkusu, jak vidíme; pokles mravů. Penitenciály raného středověku – 
sazebníky trestů na všechny druhy hříchů – by mohly figurovat ve veřejně nepří-
stupných odděleních knihoven. Ožívá tu nejen stará zásoba pohanských pověr, 
ale rozpoutávají se tu všechny sexuální zvrácenosti, propukají násilnosti: ublí-
žení na těle, obžerství a opilství. Slavná kniha, která k dokumentární věrnosti 
přidala jen obratnou literární režii, Vyprávění z merovejských dob Augustina Thier
ryho, čerpaná z nejlepších pramenů, především z Řehoře Tourského, nás už 
před více než sto lety seznámila s tím, jaké barbarské násilí se tehdy rozpoutalo, 
o to krutější, že vysoké společenské postavení zaručuje jeho původcům relativní 
beztrestnost. Jedině uvěznění a zavraždění brzdí nevázanost těchto franckých 
vladařů, jejichž vládu definoval Fustel de Coulanges slavným výrokem: „despo-
tismus zmírňovaný vraždou“.

Č Á S T  P R V N Í :  H I S T O R I C K Ý  V Ý V O J(70)



„Je v té době pácháno mnoho zločinů … Každý spatřoval spravedlnost ve své 
vlastní vůli,“ píše Řehoř z Toursu.

Rafinovanost mučení bude dlouho inspirovat středověkou ikonografii. Kato-
ličtí Frankové trýznili své lidi tím, čím ani pohanští Římané netrápili křesťan-
ské mučedníky. „Běžně usekávají ruce a nohy, uřezávají chřípí, vyloupou oči, 
rozžhavenými železy znetvořují tvář, pod nehty rukou a nohou vrážejí špičaté 
hůlky … když z ran vytekl hnis a začínají se zacelovat, znovu je rozdrásají. Je-li 
třeba, zavolají ranhojiče, aby vyhojený nešťastník mohl podstoupit delší mučení.“ 
Svatý Léger, biskup autunský, padne roku 677 do rukou svého nepřítele Ebro-
ina, majordoma paláce v Neustrii. Vyříznou mu jazyk, pořežou ho na tvářích 
a na rtech, přinutí ho, aby bos chodil v nádrži poseté ostrými kameny špičatými 
jak hřebíky, nakonec mu vypíchnou oči. Stejnou smrt podstoupila Brunhilda, 
po tři dny mučená a nakonec přivázaná k ocasu jankovitého koně, kterého šle-
hali bičem, dokud se nesplašil…

Nevzrušená řeč zákoníků je nejpůsobivější. Výňatek ze sálského zákona: 
„Kdo druhého připraví o ruku nebo o nohu, o oko, o nos: 100 solidů; ale jenom 
63, jestliže ruka není uťata docela; kdo druhého připraví o palec: 50 solidů, ale 
jenom 30, jestliže není uťat docela; kdo druhého připraví o ukazovák (prst, jímž 
se napíná luk): 35 solidů; o jiný prst: 30 solidů; o dva prsty najednou: 35 solidů; 
tři prsty najednou: 50 solidů.“

Pokles státní správy a vládní autority. Francký král, dosazený na trůn zvednu-
tím na štítě, má místo žezla nebo čelenky jako jediné znamení moci kopí a jako 
rozlišující znamení dlouhou kštici: rex crinitus. Král-Samson s dlouhými vlasy, 
doprovázený ode dvorce k dvorci několika písaři, služebnými otroky, stráží svých 
družiníků. To vše je okrášleno fantastickými tituly, převzatými ze slovníku pozd-
ního císařství. Vrchní podkoní je „hrabě stáje“, konetabl, tělesní strážci „palá-
cová hrabata“, sebranka opilých vojáků a zpustlých kleriků „skvostní“ či „věhlasní 
mužové“. Protože se neodvádějí daně, královo bohatství se omezuje na skříňky se 
zlaťáky, se skleněnými ozdobami, se šperky, o které se, když král zemře, přou ženy, 
konkubíny, děti a bastardi, stejně jako se dělí o pozemky, o království samotné.

A církev?
Ve zmatku barbarských vpádů se z biskupů a mnichů – jako byl svatý Severin – 

stali vládcové rozvráceného světa obdaření mnoha funkcemi: ke své náboženské 
roli přidali roli politickou, vyjednávajíce s barbary; roli ekonomickou, rozdělujíce 
potraviny a almužny; roli sociální, ochraňujíce chudé proti mocným; dokonce roli 
vojenskou, organizujíce odpor nebo bojujíce „duchovními zbraněmi“ tam, kde 
hmotné zbraně už neexistovaly. Nutně si osvojili klerikalismus, záměnu mocí. 
Přísností penitenciálů, uplatňováním církevního zákonodárství (počátek 6. sto-
letí je dobou koncilů a synod a zároveň vydání občanského zákoníku) se pokou-
šejí bojovat proti násilí, zjemňovat mravy. Manuály svatého Martina z Bragy, 
který se roku 579 stal arcibiskupem v hlavním městě suebského království, sta-
noví jeden – De correctione rusticorum – program nápravy mravů venkovského 

I .  U S Í D L E N Í  B A R B A R Ů  ( 5 . – 7 .   S T O L E T Í ) (71)



obyvatelstva a druhý – Formula vitae honestae, věnovaná králi Mirovi – mravní 
ideál křesťanského vladaře. Jejich úspěšné působení potrvá po celý středověk.

Avšak církevní vůdcové, sami zbarbarštělí nebo neschopní bojovat proti bar-
barství mocných a lidu, potvrzují pokles duchovního a náboženského života: 
boží soudy, neslýchaný rozkvět kultu ostatků, zesílení sexuálních a alimentač-
ních tabu, při nichž se nejprimitivnější biblická tradice pojí s barbarskými oby-
čeji. „Ať je to vařené nebo syrové,“ nařizuje jeden irský penitenciál, „odvrhni vše, 
co potřísnila pijavice.“

Církev sleduje hlavně svůj vlastní zájem, aniž se už starala o zájmy barbar-
ských států, stejně jako se nestarala o zájmy římské říše. Skrze dary vynucené 
na králích a mocných, dokonce i na chudších lidech, hromadí církev pozemky, 
důchody, výsady neplatit daně a ve světě, kde hromadění majetku čím dál víc ste-
rilizuje hospodářský život, pouští velmi silně žilou výrobě. Její biskupové, patřící 
vesměs k aristokracii velkých vlastníků půdy, jsou všemocní na svých statcích, 
ve svých episkopálních obvodech a usilují o to, aby byli všemocní i v království. 
Svatý Avitus, biskup z Vienne, kterému patří na počátku 6. století skutečné prven-
ství v burgundském království, podporuje expanzivní záměry Franka Chlodo-
vecha, který přijal katolickou víru, proti ariánským burgundským králům. Cae-
sarius z Arles je roku 505 Alarichem uvězněn, roku 512 Theoderichem povolán 
do Ravenny, aby se ospravedlnil ze své činnosti směřující proti ariánskému králi. 
Ať je pravda nebo ne, že svatý Remigius řekl Chlodovechovi, když ho křtil: „Sehni 
hlavu, pyšný Sikambře…“, přece dokázal přinutit jeho i jeho následovníky, aby 
přijali jho církve, které bylo snadné ztotožnit se jhem Božím. Svatý Eligius vy
užívá své vážnosti i toho, že může být užitečný jako zlatník, aby si získal přízeň 
Dagobertovu. Svatý Léger, jak jsme viděli, dává najevo takovou politickou ctižá-
dost, že ho Ebroin umučí. Zejména biskupové, s Řehořem z Toursu v čele, hlá-
sají, aby se neplatily daně, které by ochuzovaly kostely; odnímají tak králům pro-
středky k výkonu vlády, kterou by jinak chtěli posílit, aby mohla sloužit zájmům 
náboženství a církve.

Konečně tím, že jedni využívají druhých, se králové a biskupové oslabili a vzá-
jemně ochromili: církev se snaží vést stát a králové řídit církev. Biskupové vystu-
pují jako rádci a kritikové panovníků ve všech oblastech a snaží se je přimět, 
aby články koncilů změnili v občanské zákony, zatímco králové, i ti, co přistou
pili na katolictví, biskupy jmenují a týmž koncilům předsedají. V Hispánii se 
koncilová shromáždění v 7. století stávají skutečnými parlamenty vizigótského 
království, vydávají antisemitské zákony, které rozmnožují ekonomické obtíže 
i nespokojenost obyvatelstva, které přijme muslimy ne-li laskavě, tedy aspoň bez 
nepřátelství. V Galii se obě moci přes snahu franckých králů svěřit starost o svůj 
dům a o vládu laikům, přes brutalitu Karla Martela, který zabaví část obrov-
ských církevních statků, vzájemně tak prolínají, že úpadek merovejské monar-
chie a franckého duchovenstva půjdou ruku v ruce. Svatý Bonifác, dřív než ode-
jde hlásat evangelium do Germánie, musí francké duchovenstvo zreformovat. 
To bude počátek karolinské renesance.

Č Á S T  P R V N Í :  H I S T O R I C K Ý  V Ý V O J(72)



Církev v této době dokonce zažije, alespoň v některých krajích, skutečný sou-
mrak. Návrat obyvatelstva k pohanství (Anglie v 5. a 6. století), dlouho trvající 
neobsazení biskupských stolců. Seznamy biskupů vykazují mezeru v Périgu-
eux od roku 675 do 10. století; v Bordeaux od r. 675 do r. 814; v Châlons od r. 675 
do r. 779; v Ženevě od r. 650 do r. 833; v Arles od r. 683 do r. 794; v Toulonu od r. 679 
do r. 879; v Aix od r. 596 do r. 794; v Embrun od r. 677 do r. 828; v Béziers, Nîmes, 
Uzès, Agde, Maguelonne, Carcassonne a Elne od konce 7. století do r. 788.

Návrat k pohanství, zápas mezi třídou kněží a třídou válečníků, vzájemné 
ochromení moci duchovenstva a moci královské, to také ohlašuje středověk. 
A obzvlášť asi snaha církve zavést klerikalismus, který ovládne křesťanský svět, 
jen aby jej odvrátil od záležitostí tehdejší doby. Pontifikát Řehoře Velikého* 
(590–604), nejslavnější v té době, je také nejpříznačnější. Řehoř, bývalý mnich, 
zvolený za papeže v krizovém období černého moru v Římě, se domnívá, že 
ta pohroma ohlašuje konec světa, a povinností všech křesťanů podle něho je 
činit pokání, odvrátit se od tohoto světa a připravovat se na svět, který se blíží. 
Má v úmyslu šířit křesťanství, obracet na víru, ať jde o Anglosasy nebo Lango-
bardy, jen proto, aby lépe plnil svou úlohu pastýře, jehož Kristus při nadchá-
zejícím Posledním soudu požádá o vysvětlení, jak pečoval o své stádo. Vzory, 
které ve svém duchovně vzdělavatelném díle předkládá, jsou svatý Benedikt, to 
jest mnišské odříkání, a Jób, to jest naprostá bída a odevzdanost. „Proč pokračo-
vat v žatvě, když žnec nemůže zůstat živ? Nechť každý zpytuje běh svého života 
a pak pochopí, že to málo, co má, mu postačí.“ Slova nejvyššího velekněze, který 
bude mít takový vliv na ducha středověku, jsou též úvodem ke středověku, době 
pohrdání světem a odmítání pozemskosti.

I když západní Evropa jako by od dob pozdního římského císařství klouzala 
po šikmé ploše, takže z klasické rozpravy historiků, zda raný středověk byl epi-
logem antického světa, nebo počátkem nových časů – jenže není každá nebo 
skoro každá epocha přechodná? –, máme často dojem, že kontinuita zvítězila 
nad přerušením, cítíme, že výchozí bod je nicméně tak vzdálen od bodu cílo-
vého, že sami středověcí lidé od 8. století až po století šestnácté budou poci-
ťovat potřebu vracet se k Římu, jelikož cítí, že ho opustili. V každé středověké 
renesanci klerikové ještě víc než nostalgii po návratu k antice potvrzují pocit, 
že už jsou jiní. Na návrat k Římu ostatně nikdy vážně nepomýšlejí. Kdykoli sní 
o návratu, je to návrat, který by je přivedl zpět do lůna Abrahámova, do pozem-
ského ráje, do domu Otcova. Vrátit na zemi Řím pro ně prostě znamená jej obno-
vit, přenést: translatio imperii, translatio studii. Jde o to, přenést moc, vědění, které 
byly na počátku středověku v Římě, do nových sídel, jako se kdysi přestěhovaly 
z Babylónu do Athén, pak do Říma. Obrodit se znamená znovu začít, a ne se vra-
cet. První z těchto nových rozběhů nastal v době karolinské na konci 8. století.

I .  U S Í D L E N Í  B A R B A R Ů  ( 5 . – 7 .   S T O L E T Í ) (73)



Mapa 3.  FYZICKÁ MAPA ZÁPADU

SEVERNÍ MOŘE

Britské ostrovy

Korsika

Perthus

Montgenévre
M. sv. Bernard

sv. Gotthard

V. sv. Bernard

Železná vrata

p. Brenner

Somport

Baleáry
Sardinie

Sicílie

Bavorská plošina 

Irsko

Wales

Skotsko

j. Vänern

Šv
éd

sk
á 

ní
ži

na

S e v e r o n ě m e c k á

Uherská nížina

n í ž i n a

Anglie

Simplon

Bodamské j.

KANTABERSKÉ POHOŘÍ
PYRENEJE

A
P

E
N

I
N

YSIERRA MORENA

SIERRA NEVADA

STŘEDNÍ ATLAS T E L S K Ý  A T L A S

S A H A R S K Ý  A T L A S

VYSOKÝ ATLAS

ANTI 

ATLAS

RIF
KASTILSKÉ P.

MASSIF
VOGESY

A
L

P
Y

CENTRAL
IBERSKÉ POH

OŘÍ

DINÁRSKÉ HORY

Temže

Loira
Ebro

Tajo

Garonna

Guadalquivir

Seina

Labe

Odra

Dunaj

Pád

Dráva

Sáva

Meusa

R
ýn

R
hô

na

Cornwall

JAD
ERSKÉ  M

OŘE

JÓNSKÉ  
MOŘE

BALTSKÉ  M
O

ŘE

A T L A N T S K Ý

O C E Á N

TYRH
ÉN

SKÉ  M
O

ŘES T Ř E D O Z E M N Í   M O Ř E

S A H A R A
0     100  200  300  400  500 km

S T Ř E D O Z E M N Í   M O Ř E



Železná vrata
průsm. Červené věže

Kréta

plošina Barka

Í r á n s k á
p l o š i n a 

L i b y j s k á  p o u š ť

S y r s k á  p o u š ť

A n a t o l s k á
p l o š i n a

A r a b s k á  p o u š ť

Kypr

MRTVÉ MOŘE

Rhodos

Krym

J i h o r u s k é   s t e p i

pohoří 500–1000 m/m 

pohoří 1000–2000 m/m 

pohoří nad 2000 m/m 

průsmyk
severní hranice vína

severní hranice olivy

Uherská nížina

n í ž i n a

K
A

R
P

A
T

Y

K A V K A Z

T A U R U S

LI
BA

N
O

N

U
R

A
LVALDAJSKÁ
VRCHOVINA

P
Y

PONTSKÉ POHOŘÍ
ARMÉNSKÁ
VYSOČINA ELBORZ

ZAGROSKÉ HORY

DINÁRSKÉ HORY

PIND
O

S

RODOPY

B A L K Á N

Don

Volha

Kura

Tigris

Eufrat

Menderes

Kizil I
lm

ak

Jordán

N
il

U
ral

Záp. Dvina

Tisa

Visla

Dněpr

Marica

Dunaj

Dunaj

ČERNÉ  MOŘE

EG
EJSK

É  M
O

ŘE

JÓNSKÉ  
MOŘE

K
ASPICK

É  M
O

ŘE

BALTSKÉ  M
O

ŘE

S T Ř E D O Z E M N Í   M O Ř E



KAPITOLA II.

POKUS O GERMÁNSKOU 
ORGANIZACI

(8.–10. STOLETÍ)

Tento nový rozlet se nejdřív projevil v prostoru. Karlovci, nemající loďstvo, zajisté 
nebudou moci, a ani na to nepomyslí, dobýt znovu Velkou Británii, kde Mercij-
ské království dokázalo koncem 8. století spojit ostatní malá anglosaská králov-
ství mezi Humberem a kanálem La Manche. Král Offa (757–796) jedná s Karlem 
Velikým jako rovný s rovným, pravda dřív, než si Karel nasadil císařskou korunu, 
a vymění si spolu dary na znamení, že se vzájemně uznávají. Karlovci se už nebu-
dou tlačit do muslimského Španělska. Musejí totiž nějaký čas uznávat světskou 
moc papeže v novém papežském státě, který vydatně pomohli vytvořit.

V těchto mezích se obnova západní jednoty pomocí Karlovců rozvíjí ve třech 
směrech: na jihovýchodě v Itálii, na jihozápadě směrem do Španěl, na východě 
v Germánii.

Pipin Krátký, spojenec papežův, začíná karolinskou politiku v Itálii. První 
výprava proti Langobardům roku 754, druhá roku 756. Karel Veliký posléze roku 
774 zajme krále Desideria v Pavii, odejme mu italskou korunu a nasadí si ji, ale 
musí vést válku, aby se prosadil na severu poloostrova, kdežto langobardská 
vévodství Spoleto a Benevento mu ve skutečnosti uniknou.

Směrem na jihozápad uvede věci do pohybu zase Pipin tím, že roku 759 mus-
limy připraví o Narbonne. Nicméně v legendě je se znovudobytím města, pří-
stavu, který byl ještě do určité míry v provozu, spojeno jméno Karla Velikého 
a ozve se to v Gestě o Vilémovi Oranžském: „Když to Karel uslyší, je všecek rozru-
šen: ,Pane bratře Maine, co je to za město?‘ – ,Můj pane,‘ praví Maine, ,jmenuje se 
Narbonne… Není mohutnější pevnosti na tomto světě. Příkopy měří víc než dva-
cet loket na šíř a právě tolik do hloubky. A v příkopech teče mořská voda. Mocná 
řeka Aude obtéká hradby. Po ní připlouvají veliké lodi s kováním a galéry nalo-
žené zbožím, z něhož obyvatelé toho krásného města bohatnou…‘ Jak to Karel 
uslyší, dá se do smíchu. ,Ach, bože! Jaké šťastné shledání!‘ praví král známý svou 
odvahou. ,Je to Narbonne, o němž mi tolik vyprávěli, nejhrdější město ve Špa-
nělích?…‘“ A z mladého Aimeriho, který pro Karla to město dobyl, se stal Aimeri 
z Narbonne. Později, roku 801, Karel, využívaje vnitřních rozbrojů mezi mus-
limy, dobude Barcelony. Byla vytvořena španělská marka sahající od Katalánska 
po Navarru, zejména díky hraběti Vilému Toulouskému, který se stane hrdinou 
chansons de geste v cyklu o Vilému Oranžském. Roku 806 se uchýlil do gellon-
ského opatství, které založil, a od té doby se mu říkalo „hrabě Vilém na poušti“. 

(76)



To bude námětem gesty o „mnišském životě Vilémově“. V zápase proti musli-
mům a proti pyrenejským kmenům neměli Karlovci vždycky takové štěstí. Roku 
778 Karel Veliký dobyl Pamplonu, netroufl si zaútočit na Zaragozu, obsadil Hue-
scu, Barcelonu a Geronu, pak se vzdal Pamplony, kterou srovnal se zemí, a vrá-
til se na sever. Baskičtí horalé nastrojili léčku jeho zadnímu voji, aby se zmocnili 
válečné výstroje Franků. Dne 15. srpna 778 Baskové v soutěsce Roncevaux pobili 
oddíly, kterým velel senešal Eggihard, hrabě palatin Anselm a prefekt bretaňské 
marky Roland. Karolinské Královské letopisy se o té nepříjemné příhodě slovem 
nezmiňují; jeden letopisec k roku 778 poznamenává: „Toho léta se pan král Karel 
vydal do Španěl a utrpěl tam velikou pohromu.“ Poražení se změnili v mučed-
níky a jejich jména nevymizela z paměti. Jejich odvetou se stala Píseň o Rolandovi.

Na východě zahájil Karel Veliký tradici výbojů, při nichž se vraždění mísilo 
s obracením na víru, s násilným pokřesťanšťováním, které bude středověk prak-
tikovat dlouho. Podél Severního moře to byli napřed Sasové, s námahou pora-
žení v letech 772–803 v řadě tažení, kdy se zjevná vítězství střídala se vzpourami 
údajně poražených, z nichž nejpozoruhodnější byla vzpoura vedená Widukin-
dem v roce 778. Po pohromě, kterou Frankové utrpěli v Süntalu, následoval zbě-
silý postih: Karel Veliký dal ve Verdenu stít čtyři tisíce pět set vzbouřenců.

Karel, přivádějící rok co rok do země vojáky, z nichž jedni křtili, druzí dran-
covali, pálili, vraždili a násilím vystěhovávali, si nakonec Sasy podrobil s pomocí 
misionářů – každé zranění, které některý z nich utrpěl, a každá urážka křes-
ťanského náboženství byly trestány smrtí podle nařízení vydaného na podporu 
dobyvačného tažení. V Brémách, Münsteru, Paderbornu, Verdenu a Mindenu 
byla založena biskupství.

Germánský a zvláště saský obzor přilákal Karla Velikého k východu. Opustil 
údolí Seiny, kde se Merovejci usadili v Paříži a okolí, a přesídlil do končin kolem 
řeky Meuse, Mosely a Rýna. Byl stále na cestách a raději pobýval na královských 
dvorcích v Herstalu, Thionville, Wormsu a zejména v Nijmegen, Ingelheimu 
a Cáchách, kde dal postavit tři paláce. Palác v Cáchách však poněkud vynikl nad 
ostatní zvláštním rázem své architektury, počtem Karlových pobytů a důležitostí 
událostí, jejichž byl dějištěm.

Avšak také jižní Německo poutalo pozornost franckého krále, který prakticky 
nestrávil žádné léto bez boje – sine hoste, „bez nepřítele“, zaznamenávají jakožto 
výjimečnou událost letopisci – či spíše, neboť osobně, jak se zdá, se boje účastnil 
zřídka, organizoval nebo vedl vojsko rytířů, jehož sílu, opírající se o koně, meč 
a znalost bojového terénu, po dědovi a otci ještě vystupňoval. Chov koní, rozvoj 
hutnictví (exploatací rostoucího počtu povrchových nalezišť, jejichž jména ucho-
vala toponymie: četná „Ferrières“ pocházejí z karolinské doby) a využití země-
pisných znalostí byly základem Karlových vojenských úspěchů.

Když se zmocnil Bavorska, dobyl zemi už křesťanskou a teoreticky už franc-
kého vazala od dob Merovejců. Tassilo, vévoda od roku 748, poštval proti Fran-
kům Langobardy a učinil z Řezna jednu z nejpřepychovějších barbarských met-
ropolí. Karel Veliký, vítěz nad Langobardy a dočasně nad Sasy, vytáhl roku 787 

I I .  P O K U S  O   G E R M Á N S K O U  O R G A N I Z A C I  ( 8 . – 1 0 .   S T O L E T Í ) (77)



na Bavorsko, ale díky podpoře papeže, který Tassila exkomunikoval, a podpla-
cením velké části bavorského kněžstva bez boje dosáhl Tassilova podrobení, 
které bylo dovršeno roku 788. Bavorské vévodské rodiny se Karel zbavil tím, že 
dal Tassila, internovaného v Jumièges, pak ve Wormsu, vysvětit na kněze, z jeho 
ženy a dvou dcer udělal jeptišky a z jeho dvou synů mnichy. Salcburský biskup 
Arno, který Karlovi pomohl bavorskou zemi a církev včlenit do francké církve 
a státu, stal se roku 798 arcibiskupem.

Avšak nová bavorská provincie zůstala vystavena nájezdům Avarů turko-tatar-
ského původu, kteří přišli z asijských stepí jako Hunové, pohltili jistý počet slo-
vanských kmenů a založili na středním Dunaji říši jezdců, sahající od Korutan 
po Panonii. Jako profesionální drancovníci vytěžili ze svých nájezdů obrovskou 
kořist, shromážděnou v jejich hlavním stanu, který si uchoval kulatý tvar mongol-
ských stanů: v Ringu. Toto bohatství bylo nepochybně nezanedbatelnou návnadou 
pro Franky, jejichž panovníci se vždy – jako Římané – snažili vytěžit z ukořistě-
ných pokladů značnou část potřebných prostředků. Obratně připravené tažení, při 
němž se spojily tři francké armády, dvě táhnoucí od západu a postupující po obou 
březích Dunaje a další, kterou Pipin, syn Karla Velikého, roku 791 přivedl z Itálie, 
zastavila zvířecí nákaza, jíž padla za oběť velká část franckých koní. Roku 796 se 
Karel Veliký Ringu zmocnil a vrchní náčelník Avarů Tudun se podrobil a přijal 
křesťanskou víru. Byl pokřtěn v Cáchách a Karel Veliký byl jeho kmotrem. Francký 
panovník anektoval západní část avarské říše mezi Dunajem a Drávou.

Na slovanský svět karlovský stát skoro neútočil. Výpravy vedené po dobytí 
Saska na dolním toku Labe a za Labem zatlačily nebo k francké říši připojily 
některé slovanské kmeny. Vítězství nad Avary uvedlo do franckého světa Slo-
vince a Chorvaty.

Posléze Karel Veliký zaútočil na Řeky. Ale toto střetnutí bylo velice zvláštní. 
Jeho zvláštní význam plyne z toho, že jistá událost dodala roku 800 výbojům Karla 
Velikého nových rozměrů: francký král byl římským papežem korunován za císaře.

Obnova říše na Západě byla, zdá se, myšlenkou papežskou, ne karolinskou. 
Karel Veliký se především snažil utvrdit rozdělení bývalé říše římské na západní, 
jejíž hlavou by byl on, a východní, o kterou nemínil s byzantským basileem zápo-
lit, avšak zpěčoval se přiznat mu titul císaře, upomínající na ztracenou jednotu. 
V Libri Karolini z roku 792 se představuje jako „král Galií, Germánie, Itálie a sou-
sedních provincií“, kdežto basileus je „král sídlící v Konstantinopoli“. Označit 
tuto rovnost a svou nezávislost mu připadá tím nezbytnější, že ikonoklastický tlak 
v Byzanci znovu udělal z Franků, jako za dob Chlodovechových na Západě, bojov-
níky s ortodoxií a že chce protestovat proti druhému nikajskému koncilu z roku 
787, který si předsevzal vyřešit otázku přípustnosti obrazů pro obecnou církev.

Avšak papež Lev III. spatřoval roku 799 trojí výhodu v tom, dá-li Karlu Veli-
kému císařskou korunu. Vězněn a pronásledován svými římskými nepřáteli, 
potřeboval, aby jeho moc byla de facto i de iure obnovena někým, jehož moc by 
platila nesporně pro všechny: císařem. Jako hlava světského státu, Dědictví sva-
tého Petra, si přál, aby uznání tohoto světského panství bylo podepřeno králem 

Č Á S T  P R V N Í :  H I S T O R I C K Ý  V Ý V O J(78)



mocnějším než všichni ostatní, titulárně i ve skutečnosti. Konečně měl s částí 
římského duchovenstva v úmyslu učinit z Karla Velikého panovníka celého křes-
ťanského světa včetně Byzance, aby mohl bojovat proti ikonoklastickému kacíř-
ství a ustanovit nadvládu římského velekněze nad celou církví.

Karel Veliký se podvolil s jistou nechutí. Protože se považoval za „krále koru-
novaného Bohem“, rex a Deo coronatus, pokládal asi gesto papeže, muže, kterého 
všichni nepovažovali za zástupce Božího, za zbytečné. Krále Franků zejména 
valně nelákala ceremonie, která z něho především dělala krále Římanů, zcela 
konkrétně obyvatel Říma roku 800, nadobro zbaveného věhlasu Říma antického. 
Přesto se nechal přesvědčit a 25. prosince roku 800 korunovat. Avšak na Byzanc 
zaútočil jen proto, aby dosáhl uznání svého titulu a své rovnosti. Protože diplo-
matické kroky včetně plánovaného sňatku s císařovnou Irenou ztroskotaly, vedl 
řadu operací na severním pobřeží Jadranu, na hranicích obou říší. Tam ještě 
nedostatek lodí způsobil, že neuspěl proti řeckému loďstvu. Ale vojenská pře-
vaha na souši mu dovolila zmocnit se Furlánska, Kraňska, Istrie a zejména Bená-
tek, které se už marně pokoušely zachovat neutralitu a uchránit svůj rodící se 

I I .  P O K U S  O   G E R M Á N S K O U  O R G A N I Z A C I  ( 8 . – 1 0 .   S T O L E T Í ) (79)

Mapa 4.  KAROLINSKÁ ŘÍŠE, BYZANC A ISLÁM POČÁTKEM 9. STOLETÍ
Zdá se, že jsou jen tři obří říše, mezi nimiž karolinská je daleko nejméně oslnivá. Územím 
styku – a srážek – je Středozemní moře, které hraje roli prostředníka.

Dněpr

Tigris

Eufrat

Antiochie

Alexandrie

Soluň

AthénySyrakusy
Kajruván

Karolinská říše

Byzantská říše

oblast islámu

Barcelona

Córdoba

0             500          1000 km

Tunis

BariNeapol

Řím

Narbonne Arles

Tours

Paříž
Remeš

Cáchy

Dordrecht

Kolín n.R.

Orléans

Lyon

Pavie
Milán

Salcburk

Řezno

Bordeaux

Toulouse

León
Oviedo

Konstantinopolis

KYPR
KRÉTA

SICÍLIE

SARDINIE

B Y Z A N T S K Á  Ř Í Š E

Č E R N É  M O Ř E

K A R O L I N S K Á   Ř Í Š E 

ANGLOSASKÁ KRÁLOVSTVÍ

KRÁLOVSTVÍ

EMIRÁT

ASTURIÍ AKVITÁNIE

NEUSTRIE

AUSTRASIE

ARMÉNI

GRUZÍNCI

Dunaj

Labe

Tajo
R

ýn

V
ol

ha

Don

CÓRDOBSKÝ

BULHAŘI

AVAŘI

T

K
A

L
I

F
Á

S
T

Ř
E

D
O

Z
E

M
N

Í

M O Ř E



obchod. Nakonec byla roku 814, několik měsíců před smrtí Karla Velikého, uza-
vřena dohoda. Frankové se vzdali Benátek, podrželi území na severním pobřeží 
Jaderského moře a basileus přiznal Karlu Velikému císařský titul.

Karel Veliký se snažil tento rozlehlý prostor řídit a účinně mu vládnout. Vysocí 
úředníci, rádcové, sekretáři, z nichž se skládal panovníkův dvůr, byli sice skoro 
stejní jako za Merovejců, ale bylo jich víc a zejména byli vzdělanější. Ačkoli právní 
jednání předáků bylo i nadále hlavně ústní, užívání písma bylo podporováno, 
a jedním z hlavních cílů kulturní renesance, o které bude dále řeč, bylo zdokona-
lit profesionální výzbroj královských úředníků. Zejména – to je dobře známo – 
se Karel Veliký snažil dát pocítit svou autoritu v celém franckém království tím, 
že podporoval vypracovávání správních a zákonodárných textů a že zvyšoval 
počet osobních vyslanců, to znamená představitelů ústřední moci.

Psaným nástrojem byly kapitulárie neboli knihy výnosů, buď zvláštní pro 
určitý kraj, jako kapitulárie Sasů, nebo obecné, jako kapitulár herstalský (nebo 
héristalský) o reorganizaci státu (779), kapitulár De villis o správě královských 
statků, kapitulár De litteris colendis o reformě vzdělání. Lidským nástrojem byli 
missi dominici, vysoké laické i církevní osobnosti vysílané každoročně s úkolem 
dohlížet na panovníkovy zmocněnce – hrabata a na hranicích markrabata nebo 
vévody – nebo reorganizovat státní správu. Obecné shromáždění sdružovalo 
každý rok koncem zimy na nejvyšší úrovni kolem panovníka důležité osobnosti 
církevní a laické šlechty z království. Tento takříkajíc aristokratický parlament – 
označení populus nás nesmí klamat –, který Karlu Velikému zajišťoval poslušnost 
jeho poddaných, měl naopak jeho slabým následovníkům vnutit vůli mocných.

Velkolepá karolinská stavba se totiž měla během 9. století rychle rozpadnout 
pod spojenými údery vnějších nepřátel – nových nájezdníků – a vnitřních čini-
telů rozvratu.

■  ■  ■

Nájezdníci přicházejí ze všech světových stran. Nejnebezpečnější připlouvají 
po moři, od severu a od jihu.

Od severu přicházejí Skandinávci, jimž se prostě říká muži Severu neboli Nor-
mani nebo také Vikingové. Přijíždějí především drancovat. Plení pobřeží, plují 
proti proudu řek, přepadávají bohatá opatství, někdy obléhají města. Nesmíme 
zapomenout, že skandinávská expanze je namířena na východ i na západ. Švéd-
ští Normané neboli Varjagové kolonizují Rusko, zcela určitě ekonomicky, tím 
že ovládají obchod, který přes Rusko vede, asi i politicky, tím že tam dávají pod-
nět k prvním formám státu. Na západě Norové útočí zejména na Irsko, Dánové 
na kraje podél Severního moře a kanálu La Manche. Přeplout kanál La Manche 
přestalo být od roku 809 bezpečné. Po roce 834 dochází každoročně k nájezdům 
Normanů, kteří se vrhají zejména na přístavy Quentovic a Duurstede, na obchodní 
střediska na Šeldě, Maase a na Rýnu, a matně se rýsuje období, kdy se usadí. Stále 
jde hlavně o bližší a trvalejší základny pro loupežné nájezdy. Roku 839 zakládá 
normanský náčelník království v Irsku, zřizuje své hlavní město v Armaghu. Roku 

Č Á S T  P R V N Í :  H I S T O R I C K Ý  V Ý V O J(80)



(81)



(82)

22. RYTÍŘI V KŘÍŽOVÝCH VÝPRAVÁCH
V církvi se množí zpodobování rytířů v křížových výpravách, které osvětluje jejich hlavní 
záměr: dát válečnictví feudální šlechty náboženský cíl. Téma se tu obzvlášť hodí k výzdobě 
kaple templářů. Tato freska, vzniklá asi v l. 1170–1180, představuje rytíře (kulatá přilba s nános-
níkem, bílá rouška halící šíji a krk, dlouhá drátěná košile s plátěnou tunikou, spadající na boky 
koně a na prsou zdobená křížem, velký štít s erby), doprovázené malým hudebníkem s viel-
lou a smyčcem, jak vyjíždějí z křižáckého města a vrhají se do boje proti Saracénům. Scéna 
představuje asi epizodický výjev z vítězství, jehož r. 1163 na pláni Boquée na úpatí pevnosti 
Krak des Chevaliers („hrad Rytířů“) dosáhli nad Núreddínem. (Cressac, departement Cha-
rente, kaple Templářů)

21.  „JÁ JSEM BRÁNA, A KDO SKRZE MNE VEJDE, BUDE SPASEN“:  
PORTÁL SLÁVY SVATÉHO JAKUBA V COMPOSTELE
Při přechodu od románského slohu ke gotickému se portály kostelů doširoka rozvírají a nej-
větší z nich jsou bohatě zdobeny. Románská katedrála svatého Jakuba v Compostele, vysta-
věná v podstatě v letech 1078–1122, je dovršením řady velkých poutních kostelů, jejichž hlav-
ním článkem je Svatý Sernin v Toulouse. Portál Slávy, postavený v druhé polovině 12. století 
(nadpraží byla položena 1. dubna 1188), patří do galerie velkých románských portálů z Véze-
lay, Autunu, Conques a Moissacu. Jeho autor, mistr Mateo, v němž někteří spatřovali Fran-
couze, je hispánštější než stavitelé románské katedrály. Je dědicem techniky sochařů z Leónu. 
Ústřední portál představuje církev Kristovu. Na tympanonu je Kristus Vykupitel mezi dvěma 
anděli s kadidelnicemi a čtyři evangelisté. Románské téma, vycházející z módy, čtyřiadvacet 
starců z Apokalypsy, je odsunuto na archivoltu, zatímco – téma, jehož obliba se šíří – andělé 
nesou ve spodní části nástroje Kristova utrpení. Vlevo a vpravo proti sobě stojí čtveřice proroků 
a čtveřice apoštolů. Na pilíři pod hlavicí představující svatou Trojici je svatý Jakub s dlouhou 
poutnickou holí a mluvící páskou, na níž je napsáno: Misit me Dominus, „Poslal mě Pán“. Pod 
ním sloup ve tvaru kmene Jesseho a klečící socha „Santos d’os croques“, podle tradice mistr 
Mateo. Ve sloupu a jeho piedestalu jsou otvory, jež vyhloubily prsty poutníků, kteří únavou 
nebo vzrušením po staletí klesali na prahu cíle své pouti. (Santiago de Compostela, katedrála)

<



 

Vážení čtenáři, právě jste dočetli ukázku z knihy Kultura středověké Evropy. 

Pokud se Vám ukázka líbila, na našem webu si můžete zakoupit celou knihu. 


