


Středověk
Vyšlo také v tištěné verzi

Objednat můžete na
www.ivysehrad.cz

www.albatrosmedia.cz

Johannes Fried
Středověk – e-kniha

Copyright © Albatros Media a. s., 2025

Všechna práva vyhrazena.
Žádná část této publikace nesmí být rozšiřována 

bez písemného souhlasu majitelů práv.

http://www.ivysehrad.cz
http://www.albatrosmedia.cz


Johannes Fried

STŘEDOVĚK
DĚJINY  

A KULTURA





V Y Š E H R A D

Johannes Fried

STŘEDOVĚK
DĚJINY  

A KULTURA



© C. H. Beck, München 2009
Translation © Rudolf Řežábek, 2020

ISBN tištěné verze 978-80-267-3305-8
ISBN e-knihy 978-80-267-3309-6 (1. zveřejnění, 2025) (ePDF)
ISBN e-knihy 978-80-267-3230-3 (1. zveřejnění, 2025) (epub) 
ISBN e-knihy 978-80-267-3231-0 (1. zveřejnění, 2025) (mobi) 



Pro Sigrid





Obsah

Předmluva  11

	 1 .  KAPITOLA Boethius a vzestup Evropy  15

	 2 .  KAPITOLA Řehoř Veliký a nová mocnost Franků  32

	 3 .  KAPITOLA Karel Veliký a první Renovatio imperii Romanorum  48
Krize Karlovy říše za Ludvíka I. Pobožného  68

	 4 .  KAPITOLA Upevnění královských říší a druhá obnova 
římského impéria  75

	 5 .  KAPITOLA Konec světa se povážlivě blíží  100

	 6.  KAPITOLA „Pravým císařem je papež.“  119

	 7 .  KAPITOLA Dlouhé století papežských schizmat  134
Společenská mobilita  134
Návrat městské kultury  135
Stabilizace království  142
Dopady křížové výpravy  155
Nové vědy  160
Vyjednávání králů  168
Duchovní kultura  177

	 8 .  KAPITOLA Zástupce Boží  182

	 9.  KAPITOLA Triumf jurisprudence  203
Král je císařem ve své říši  203
Fridrich II.  205
Mongolský vpád 1238–1242:Opětovný globalizační impulz  212
Židovské pogromy  215
Myslet „politiku“  217



Evropa po pádu Štaufů. Sicílie  219
Anglie  220
Španělsko  224
Francie  229
Německo  235
Papežství  238
Finanční aristokracie  241

	 10 .  KAPITOLA Světlo rozumu  245

	 11 .  KAPITOLA Monarchie  275
Rozpad impéria  275
Pohledy na Dálný východ  279
Doba Filipa IV. Sličného  282
„Evropský“ panovník: Císař Karel IV.  296
Zlatá bula z roku 1356  311
Vrcholné setkání v Paříži 1378  316
Evropské následky papežského schizmatu  319

	 12 .  KAPITOLA Očekávání dne posledního soudu a znovuzrození  325
Očekávání Antikrista před zánikem světa  325
Nová radost ze života a duchovní znovuzrození  337
Knížata a politika  343
Desetiletí koncilů  348
Panna Orleánská  352
Evropské mocnosti  354

	 ZÁVĚR Temný středověk?  367

Poznámky  383
Bibliografie  404
Seznam zkratek  412
Seznam ilustrací  413
Osobní rejstřík  415
Obrazová příloha  427



Předmluva

Rozdělení dějin lidstva na antiku, středověk a novověk vzniklo právě na sklonku 
onoho období, které se nazvalo „středověkem“, časem se však význam toho, co 
má pojem označovat, proměnil. Johan Huizinga poukázal na to, že rozdělení 
zřejmě spočívalo v lidové představě o trojím schématu kolujícím mezi heroldy 
v 15. století. To zřetelně oddělovalo spíše bájnou předhistorickou dobu od vlastní 
přítomnosti a mezi tato období vsouvalo „střední dobu“, temps moien, tedy pře-
hledné lidské vzpomínky. Jako přítomnost, živá paměť a ideální předhistorická 
doba se ovšem představa o době mezi dneškem a dobou héroů, bohů, praotců 
a pramatek vyskytuje s různými názvy u mnohých kultur na Zemi. Avšak s tímto 
mezidobím se ještě nezrodil „středověk“. Zřetelněji a učeněji než heroldi a prostý 
lid posuzoval dějiny od konce římské říše velký humanista Flavio Biondo ve 
svém díle Historiarum ab inclinatione Romanorum imperii decades (sepsaném mezi 
roky 1439/53 a vytištěném 1483). „Střední doba“ podle něj sahala od dobytí 
Říma barbarskými Góty v roce 410 opět až do vlastní současnosti. Humanisticky 
vzdělaný biskup Johannes Andrea z Alerie (Korsika) se touto představou začal 
podrobněji zabývat roku 1469, když velkému učenci a kardinálovi Mikuláši 
Kusánskému přiznal rozsáhlé historické a literární znalosti tří epoch: starověku 
(priscae [tempestates]), mezidobí (media tempestas) a přítomnosti (tempora nostra). 
Prostřednictvím latinské Norimberské kroniky Hartmanna Schedela (1493) se tento 
stylistický obrat dostal k německým humanistům. To ještě ovšem neznamenalo, 
že existovala koncepce samotné středověké epochy. Takové pojetí předložili 
teprve autoři ve stoletích baroka a osvícenství, kteří sice hranice středního věku 
vytyčovali nezávazně a nejednotně, tu od Konstantina Velikého nebo od roku 
500 či 600 do období reformace, nebo jen do roku 700, či do období kolem roku 
1100, případně i do dobytí Konstantinopole Turky v roce 1453 či určovali ještě 
jiné časové úseky. Tento „středověk“ tím však pojímali jako vzdálenou, uzavřenou 
epochu, která už v žádném případě nezasahuje do jejich současnosti, a tak mu 
dopomáhali k nabytí vlastní identity. Specifické příznaky tohoto časového útvaru 
na sebe nedaly dlouho čekat. Středověk od této doby varioval od barbarského 
a temného k rozumovému a osvícenému časovému období, což s sebou přiná-
šelo pokaždé odlišná rizika. Různé nacionalistické a ideologické koncepce se 
skutečně až dodnes odvolávají na některé – podle jejich potřeb – definované 
pojetí středověku.



Předmluva(12)

Tato kniha se tedy zaobírá ožehavým předmětem, který určují rozporuplné 
a protikladné tradice. Nepostuluje ani žádnou jednotu středověku, nevytváří 
žádný do sebe uzavřený celek. Spíše jde o pokus sledovat vývojové linie v rámci 
jednoho tisíciletí, jehož počátek a konec zde odvozujeme z praxe německých 
univerzit: výukou časového úseku přibližně od roku 500 až zhruba do roku 1500 
jsou pověřováni docenti specializovaní na středověk. Jinde se však ke koncepci 
středověku přistupuje odlišně, což vede k dalším odlišnostem v jeho hodnotovém 
pojetí.1 Jestliže se tedy v následujícím výkladu zmíníme o „středověku“, nemáme 
tím na mysli žádný jednotný celek zakládající se na – ať už jakkoli strukturova-
né – identitě, nýbrž pouze uvedené časové období trvající přibližně 1000 let.

U takového tisíciletého programu, jehož úmyslem je pojednat nejen o tren-
dech a strukturách, ale i o lidech z masa a krve, se samo sebou rozumí, že se 
nelze zmínit o veškerých možných detailech. Jedinou možnou cestou je co nej-
přísnější výběr a ten je nezbytně subjektivní. Proud vyprávění se občas rozšíří, 
jindy odbočí do různých přítoků, bude míjet ostrovy; poté se však jeho řečiště 
opět zúží a vyprávění poplyne rychleji. To, co s sebou z různých míst ponese, je 
nutné nahlížet jako příklad zastupující mnoho dalšího, jako příznak kulturní 
evoluce angažovaného lidského ducha a jako společenský rozvoj různých kul-
tur vědění a systémů poznání. To platí i pro ony dějinné momenty jednotlivých 
událostí, které jsme zvolili, abychom na nich příkladně naznačili komplexnost 
politického a mocenského dění. Abstrakcím – mnich, rytíř, občan – se vyhýbá-
me. Výklad se soustředí na konkrétní jednotlivce – tu na papeže, jindy na krále, 
učence, misionáře nebo odvážného kupce. Jejich setkávání s cizinci, vyrovná-
vání se s novými ideami, náboženskými hnutími, vědami, jejich prostor jednání 
a rozšiřování intelektuální kultury sledujeme v rámci politických mocenských 
konstelací a rozšiřování „mezinárodních“ vztahů, narůstající společenské kom-
plexnosti a funkčního rozrůzňování.

Pohled zaměřujeme na kulturní evoluci, její kontinuity a diskontinuity. Ta se 
rozvíjí stejně málo účelně a cílevědomě jako její přírodní protějšek. Teprve při 
retrospektivním pohledu připadá historikovi přímočará, důsledná a orientova-
ná na pokrok. Je to tudíž nutně subjektivní konstrukce, podobně jako ostatní 
skutečnosti, které my lidé zakoušíme a různými způsoby se v nich orientujeme. 
Je to hypotéza, jejíž věrohodnost je podmíněna neprokazatelnými premisami 
a vlastními zkušenostmi. Všeobecně a závazně platné dějiny nemohou existo-
vat – stejně jako „moje“ skutečnosti a prožitky nemusí být „tvými“ skutečnostmi, 
ačkoli se v obou případech jedná o „realitu“. I události, které se děly současně 
se vymykají takovému jasnému zařazení, protože při převyprávění se vždy 
připoutávají k pozdějším výkladům. Při nich už hledáme posloupnosti, spoju-
jeme a popisujeme to, co bylo vzájemně podmíněné, co se ovlivňovalo. Takové 
přístupy odpovídají našim kognitivním možnostem, které nám brání pojímat 
současnost bezprostředně, spíše nám ji dovolují konstruovat pouze dodatečně 
prostřednictvím reflexe a dalších informací od ostatních.



Předmluva (13)

Zpětné pohledy, časové skoky a menší odbočující vložky tak v tomto vyprávění 
fungují spíše jako literární pomůcka, která však nutně vede také k opakováním 
již zmíněného. Je však zapotřebí mít na zřeteli celek, právě onu evoluci, která 
svou dynamiku získávala ze vzájemného působení politických, společenských, 
náboženských, v nejširším smyslu kulturních, ekonomických, vědeckých a pří-
rodně podmíněných sil. V tomto labyrintu náhod, nutností a reakcí má právě 
vývoj rozumové kultury sloužit jako vodítko, které bude v této knize sledovat 
cestu oněmi „středními“ staletími.

Tato kniha by chtěla oslovit publikum, které se zajímá o minulost, ale není 
v daném ohledu zaslepeno žádným bazírováním na detailech. Citáty z cizo
jazyčných pramenů se obvykle uvádějí podle německých překladů, které se dají 
snadno najít v akademických vydáních. Výběr obrazové přílohy sleduje dvojí 
cíl: zviditelnit vývojové linie náboženských představ o světě a ozřejmit vizuální 
způsoby vnímání uplatňované v příslušných staletích, tedy názorně předvést onu 
sledovanou kulturní evoluci. Literatura o tisíci letech evropských dějin a kultury 
plní celé knihovny. Žádná alespoň do určitě míry obhajitelná bibliografie ji 
nedokáže pojmout, každá by byla nutně neúplná. Uvedené tituly se omezují 
na nejnutnější přehled; neuvádíme, jaká literatura byla celkově použita, ale 
spíše se spokojujeme s novějšími souhrny. V poznámkách, nehledě na výjimky, 
odkazujeme jen na přímé citáty.

Tato kniha měla hodně pomocníků. První poděkování patří Wolfgangu Becko-
vi, bez jehož trpělivosti a shovívavosti, a Detlefu Felkenovi, bez jehož jemného, 
avšak nepřetržitého naléhání by daná publikace nikdy nevznikla. Wolfram 
Brandes, Jörg Busch, Heribert Müller a v neposlední řadě Kerstin Schulmey-
erová-Ahlová, Barbara Schliebenová, Daniel Föller a Peter Gorzolla autorovi 
radili, pročítali v různých vývojových fázích jednotlivé části nebo předběžný 
celek, kritizovali a usilovně korigovali koncepci i jednotlivosti a mnohostranným 
způsobem celý projekt podporovali. Alexander Goller vypracoval rejstřík. Jim 
všem patří poděkování. Za největší trpělivost a nejsoustavnější pomoc ovšem 
vděčím své ženě. Právě jí budiž tento „středověk“ věnován.

Frankfurt nad Mohanem, Velikonoce 2008� Johannes Fried





1. KAPITOLA

BOETHIUS  
A VZESTUP EVROPY

Ve své době to byl nejučenější muž, a skončil v rukou kata. Pocházel z jedné 
z nejvznešenějších senátorských rodin v Římě, byl patricius a konzul a ministr 
na dvoře (východo)gótského krále Theodericha v Ravenně, a přesto se stal obětí 
tohoto barbarského panovníka, jemuž samotnému ani jeho říši nebylo souzeno 
ministrův pád dlouho přežít. Současníci si spojovali tohoto tyrana s Etnou, teh-
dejší představou pekla, odkud se občas vracel jako divoký jezdec, aby zvěstoval 
neštěstí. Theoderich však zemřel roku 526. Důvody ministrova pádu se vymykají 
jakémukoli ověření. Důkaz viny nebyl nikdy předložen. Tohoto Římana přivedla 
k pádu pouze králova nedůvěra. Neblahý chybný rozsudek, kterého údajně Gót 
okamžitě, a přesto příliš pozdě, litoval. 

Ale beztak: Jaký to triumf! Tomuto muži, Aniciovi Manliovi Torquatovi 
Severinovi Boethiovi, Západ vděčí za zpřístupnění své vlastní intelektuální 
kultury, což se může zdát být požehnáním nebo prokletím. Boethius zanechal 
latinskému Západu, který nebyl obeznámen s řečtinou, vedle mnoha jiných 
darů překlad jednoho z nejpůsobivějších učených spisů – nešlo o nic menšího 
než o návod k používání rozumu. Tato útlá knížečka, pouhý sešit, první tři 
části z Organonu filozofa Aristotela nabízejí návod na logické myšlení podřízené 
pravidlům, která se lze naučit. Takové myšlení je tudíž ověřitelné, opravitelné 
a pochopitelné a spočívá na principu kauzality. Zmíněné stručné texty poskytly 
v pravou chvíli, kdy byl v upadajícím 10. století znovuobjeven rozum, nástroj 
nevyčíslitelné hodnoty. Na dlouhá staletí provázel středověk, formoval své žáky 
od Skotska až po Sicílii a od Portugalska až po Polsko a vytvořil podmínky pro 
západoevropskou vědu. Velikost Evropy není zásluhou císařů ani králů, nýbrž 
kategorických způsobů myšlení a užívání rozumu.

Sám Boethius připojil několik spisů, především stručný výklad „rozlišování“ 
v díle Liber de divisione, které se věnuje systematicky roztříděnému, logicky „dě-
litelnému“ řádu světa a suverénní orientaci v něm. Literární pozůstalost tohoto 
Římana doplnil stručný traktát o aritmetice a úvahy o hudbě – obě díla rovněž 
využívala odkazu starších řeckých děl a stala se směrodatnými pro budoucí 
vývoj Západu. Základní pojmy jako „princip“, „subjekt“ nebo „substance“ se 
zásluhou Boethia dostaly do evropské vědecké terminologie. Pro budoucnost 
nebylo rozhodující, jestli je sám vynalezl, ale že je používal a na příkladech učil, 
jak s nimi zacházet. Připomínal, že rozum není žádný projev toho, co má být 



1 .  KAPITOLA(16)

dále zkoumáno, nýbrž že podléhá poznávací schopnosti myslícího subjektu. 
Boethius navíc podle všeho ustanovil pojem quadrivium (kvadrivium), který na 
rozdíl od trivia tvořeného gramatikou, rétorikou a dialektikou spojoval čtyři 
matematicko-aritmetické disciplíny v kánonu „svobodných umění“.

Jak tvrdí tradice, v žaláři po velmi krutém mučení napsal několik měsíců před 
popravou své hlavní dílo Útěcha z filozofie (česky knižně také Filosofie utěšitelkou, 
pozn. překl.). Tato útlá, myšlenkově hluboká knížečka dokládá poslední záblesk 
antické vzdělanosti před jejím definitivním vyhasnutím. Ve středověku a no-
vověku se nesčetněkrát opisovala, neustále se četla a komentovala, intenzivně 
se o ní přemýšlelo, záhy byla odevzdána k vydání; kvůli ní se vizionář Dante 
setkal s tímto Římanem na sluncem zalitých nebesích ráje, společně s dalšími 
největšími křesťanskými duchovními hrdiny, s Tomášem Akvinským, Albertem 
Velikým, Bedou Ctihodným, se Šalamounem a ostatními vynikajícími mudrci 
(Ráj X, 124–129). Její ozvěna zazněla i v naší době, ozývá se v Moabitských sonetech 
Albrechta Haushofera, jedné z obětí „hnědé diktatury“. Nicméně tato Útěcha se 
zřekla veškerého specificky křesťanského myšlenkového bohatství a spokojila 
se pouze s novoplatónskou tradicí, kterou hlásal její autor.

Vězeň vede „vnitřní dialog“. Stísněná duše se rozhovorem s Filozofií a Štěstě-
nou, které ztělesňují lásku k moudrosti a štěstí, zbavuje veškerých pout; medita-
ce o Boží prozřetelnosti, předurčení, „intenci“, „ratiu“, afektu a lidské svobodné 
vůli, o „náhodě“ a „nutnosti“ a o skutečné blaženosti dává zapomenout na všech-
no utrpení. Pozemské bohatství a úspěch nebo sláva jsou pomíjející, blaženost 
lze najít pouze v Bohu a (na poctivý novoplatónský způsob) v osvobozujícím vze-
stupu k nahlížení Boha. „Ne nadarmo vkládáme v Boha své naděje a své prosby… 
Nechcete‑li se sami klamat, je vám uložena velká nutnost být šlechetní, protože 
jednáte před zraky soudce, který vidí vše.“ (Zde i dále cit. podle Boethius. Posled-
ní Říman, Vyšehrad, Praha 1981, překlad V. Bahník). Boethius vystoupil s téma-
ty, která celá staletí, ba déle než tisíc let vzrušovala křesťanství, neustále se ob-
měňovala a byla stále hlouběji promýšlena – a která, jako například jeho odkaz 
na svobodnou vůli, ani v přítomnosti 21. století neztratila nic na svém významu.

Dílo tohoto Římana ztělesňuje jazykový zázrak. Skýtalo látku a formu, zpro-
středkovávalo literární vzory a hudební a rytmická východiska, názorně před-
vádělo krásu antických básnických meter, která sloužila středověkým básníkům 
jako didaktická pomůcka a stala se skutečným vzorem:

Ó qui pérpetuá mundúm ratióne gubérnas
Térrarúm caelíque satór, qui témpus ab aévo
Iúre iubés stabilísque manéns das cúncta movéri…

„Ty, jenž věkověčným svým rozumem spravuješ vesmír, / tvůrce zemí i nebe, 
jenž od věků necháváš plynout / čas a všemu dáš pohyb, sám trváš však bez hnutí 
stále…“ Tak začíná jeden z nejslavnějších, dodnes přebásňovaných básnických 
„Rytmů“ v uvedeném díle o útěše, které připomíná jednotu vědy a života a naléhá 



Boethius a vzestup Evropy (17)

prostřednictvím novoplatónského postoje na 
diskuzi mezi teologií a filozofií. Nyní se začala 
otevírat propast, která v průběhu středověku 
a novověku od sebe rozum a víru stále více 
vzdalovala. Anglosaský filozof Alkuin (Alcuin 
z Yorku) zprostředkoval toto dílo dvoru Karla 
Velikého a Franské říši, kde od té chvíle za-
čalo působit. Boethius, jak konstatoval jeden 
mnich ze Sankt Gallen už v 10. století, „učil 
spíše filozoficky než katolicky“1. Avšak stimul 
jeho útěchy podněcoval Západ k tomu, aby 
se vyrovnal se speciálními teologickými spisy 
tohoto muže – O Trojici a další díla –, která 
vešla ve známost už v 9. století a která zahájila 
průlom 12. století k teologii jako racionální, 
rozumem řízené a po univerzitách toužící 
vědě. Byl to „největší latinský filozof“, jak 
kdysi Boethia velebil Pierre Abélard, sám 
jeden z duchovních velikánů2.

Tento muž byl poslední významný pozdně 
antický novoplatonik. S ním a jeho současníkem Cassiodorem zanikl celý svět. 
Někdejší bohatství filozofických škol, vzdělávacích institucí a náboženství, 
kterým se vyznačovala antika a pozdní antika i na latinském západě římské říše, 
se vyčerpalo. Většina škol ztratila své mecenáše; dokonce i aténská Akademie, 
bývalé působiště Platóna, se rovněž dočkala uzavření. Poslední vzplanutí uhasilo 
znovuobnovení byzantské kultury v Africe, Itálii a Španělsku. Stoa, aristotelismus, 
novopythagoreismus, mysticismus, skepticismus, mysteriózní náboženství, kult 
Mithry a Dionýsa nebo manicheismus, abychom jmenovali jen ty nejdůležitější 
duchovní směry, byly zakázány, umlčeny, odumřely a odcizily se. Nepočetní 
spisovatelé se oddávali spíše nabubřelému než jasnému stylu. Umění strnulo 
v ikonickém formalismu. Zůstalo pouze křesťanství, jeho církev a jeho hereze. 
Přes narůstající nepřátelství a soupeření nemohlo popřít své židovské kořeny 
a pohanská přizpůsobení. Zůstalo ale i samotné židovství, které se v diaspoře 
muselo vyrovnávat se svým různorodým okolím a začalo se rozlišovat na „sefard-
ské“ a „aškenázské“. Pouze na Východě, v Byzanci a tímto prostředím ovlivněné 
arabské koiné ojediněle přetrval antický řecký vědomostní odkaz z filozofie, 
medicíny, kosmologie nebo zeměpisu a pouze tam se tradovaly jeho arabské 
překlady, které tak tento odkaz zachránily pro potomky.

Církevní otcové latinského Západu, k nimž se Boethius – ačkoli byl křes-
ťan – obvykle nepočítá, si v žádném případě nepočínali jako filozofové, ačkoli 
se jim dostalo gramatického či řečnického vzdělání, nebo dokonce – jako Au-
gustin nebo Jeroným – se snažili uplatnit při řečnické a advokátské činnosti. 
Při výměně názorů s biblickými a novozákonními prorockými poznatky a občas 

Obr. 1: Boethius a Filosofie spolu 
rozmlouvají v žaláři. Kresba 
z rukopisu cisterciáků z Aldersbachu 
(okolo r. 1200), Mnichov, Bayerische 
Staatsbibliothek, clm 2599, fol. 106v



1 .  KAPITOLA(18)

v nesmiřitelném soupeření se starými vzdělávacími programy vyvinuli vlastní 
typ literatury, který se projevoval v apologiích, exegetických a parenetických 
dílech a v kazatelských a nábožensky vzdělávacích spisech, nikoli ve vědeckém 
bádání a experimentování. Jejich jazyk, vědění, myšlení a víra vytvářely normy 
pro nadcházející staletí. Konečně hlásali literární „simplismus“, který už nechtěl 
ani slyšet o tradovaných vzdělávacích obsazích. Vynikající básníci, kteří ustavičně 
evokovali pohanský panteon, byli dlouho zakázáni. Co měl přece Kristus do 
činění s Jupiterem! Právě tak křesťané naříkali, nebo spíše hubovali. Zavrhované 
verše jakéhosi Vergilia, Ovidia nebo Horatia se později při namáhavé mravenčí 
práci shledávaly z rozptýlených zbytků antických knihoven a opisovaly se, než 
od 10. století začaly v rámci nově rozkvétající renesance ovlivňovat jazyk středo-
věkých spisovatelů a básníků.

Z pozdní antiky se do středověku přelil jen velmi skromný vzdělávací pro-
gram. Čtyři, pět knih, více jich nebylo; o nejranějším titulu přesto máme určité 
informace: byla to „křesťanská modifikovaná učebnice“ k Artes, u níž se dají vy-
tušit stopy užívání u Jeronýma a Augustina, poté u Cassiodora a ve sporadických 
excerptech.3 Svatý Augustin svým spisem De doctrina christiana, který se neustále 
četl už od doby Karlovců, vytvořil základ vědecké teorie zaměřené na Svaté pís-
mo, a tím ospravedlnil „svobodná umění“. Jednalo se o důležitý počin, na který 
navázali další myslitelé. Biskup z města Hippo Regius (dnes Annaba, pozn. překl.) 
v severní Africe v této souvislosti věnoval pozornost „věcem“ a jejich „znakům“, 
tedy sémiotice, porozumění a výroku. „Věci se poznávají prostřednictvím znaků“ 
(I, 2.2.4). Středověké výklady textů a světa byly tímto dílem prostoupeny. Teprve 
od 12. a 13. století se prosazují nové, totiž aristotelsky zabarvené varianty vědění. 
Kromě Augustina ve srovnání s jeho obecně známými předlohami zprostředko-
vala podstatně zkrácená a věcně zjednodušená učebnice Cassiodora, zachova-
ná v mnoha rukopisech vrcholného středověku, křesťanský vzdělávací program 
a více než stručný přehled o disciplínách. Jeho spis Institutiones charakterizoval 
v několika větách každé ze „svobodných umění“, která nyní – odchylně od star-
ších učebnic – byla celkově omezena na sedm. Středověk konečně vlastnil ještě 
další, nejobsáhlejší nástin antického vzdělávacího kánonu, který potom také 
používal; ve 4. nebo 5. století ho zveršoval Martianus Capella jako svatební dar 
ke sňatku filologie s Merkurem: De nuptiis Pholologiae et Mercurii. Tento alegoric-
ky zabalený umělecký základní kurs středověk miloval nade vše a povýšil ho po 
znovuobjevení jediného dosud zachovaného rukopisu v 9. století na jednu ze 
svých základních školních učebnic.

Když se Boethius stal obětí intrik a nedůvěry, Evropa byla konglomerátem 
kdysi kvetoucích provincií, které byly nyní odsouzené k zániku. Antické kultury – 
Atény a Řím – zestárly, zeslábly a zkolabovaly. Právě před stoletím dobyl Alarich 
Řím (410) – za více než sedm set let poprvé; to byl šok a symbol. Město v 5. století 
muselo strpět ještě dva další triumfy plenících barbarů. Avšak „co se zachrání, 
když padne Řím?“ Takovými starostmi se předvídavě už v prvním případě za
obíral Jeroným ve vzdálené Palestině (List 123). Tehdy sáhl po peru Augustin, 



Boethius a vzestup Evropy (19)

aby sepsal svou apologii proti zániku. Stala se obsáhlým nástinem křesťanského 
příběhu spásy, který je účinný dodnes: De civitate Dei. K pádu Říma nevedlo, jak 
tvrdili poslední pohané, zanedbávání kultu božského panteonu, ale spíše vlastní 
selhání Římanů. O tomto náhledu už samozřejmě humanisté o tisíciletí později, 
v 15. století, nechtěli nic vědět. Všechno přisoudili na vrub dobyvatelských Gótů.

Kdekoli oko spočinulo, země se zmítala v nekonečných válkách, na východě 
i západě. Velká města, i Roma aeterna, „věčný Řím“, a jejich veřejné stavby ležely 
v troskách. Mramor z antických paláců a chrámů a soch bohů a hrdinů putoval 
časem, pokud neposloužil při stavbě nových kostelů, do pecí na pálení vápna 
stále svízelněji přežívajícího obyvatelstva. Lidi neznepokojoval ani tak kulturní 
přelom jako spíše nesnesitelná bída, která veškerou kulturu omezovala a ničila. 
Hlad a strach plundrovaly smysl pro krásu, pro „zlatý Řím“, jak ho opěvovali 
velcí básníci. Roma fuit, Řím zanikl, rytmicky deklamoval v 11. století Hildebert 
z Lavardinu, jeden z vážených básníků své doby, při pohledu na ruiny a trosky 
města na Tibeře; avšak pohroužen do pohledu na dosud zachovalé stavby a dosud 
viditelná umělecká díla ho s údivem a obdivem znovu nechal povstat z mrtvých. 
Nic se tomu městu nevyrovná: Par tibi, Roma, nihil. Nejprve v rozsáhlých oblastech 
stále se zmenšujícího, vetchého Imperium Romanum panovali samozřejmě barbaři. 
O poslední zbytky sil ho připravil mor, který zuřil v šestém století a kosil lidi 
a města, životy i duchovní kulturu.

Komunity a malé svazy mluvící archaickými germánskými idiomy, které 
nedorostly kulturní mnohotvárnosti středomořského světa, nejprve splynuly 
ve stínu Říma a na jeho půdě v národy – Góty, Franky nebo Langobardy. Poté 
si mohly pracně osvojovat jeho poklady, instituce, hodnoty a relikty jeho du-
chovního odkazu. Jejich prostřednictvím – bez znalosti písma a v závislosti na 
mluveném slově – pronikla vysoká literární kultura do světa, který se jí nedokázal 
bránit, ba spíše se jí stále více přizpůsoboval. Moderní výzkumy prováděné ve 
20. století u kultur bez znalosti písma naznačují, co s sebou tito barbaři přinesli. 
Převládalo u nich spíše aditivní než hypotaktické myšlení, které postupovalo ag-
regačně a repetitivně, nikoli analyticky, které si okolní svět osvojovalo v podstatě 
situačně, nikoli abstraktně, netřídilo ho systematicky a podle kategorií a spíše 
upřednostňovalo známé a tradované prvky.4 S velkou obezřetností lze tato 
pozorování aplikovat na takzvanou dobu stěhování národů a na raný středověk. 
Vyžadovalo to intenzivní a dlouhodobé procesy učení, které byly náročné i kvůli 
omezeným komunikačním podmínkám. Vystavení těchto společností převratným 
kognitivním a transformačním procesům je přivedlo blíže k pozdně antické 
vyspělé kultuře. Až poté bylo jejich tradiční vědění a psychická struktura – jak 
umožňují předpokládat moderní srovnávací kulturní a psychologické výzkumy – 
připraveno k navázání na vyspělou civilizaci římského světa.

Barbaři, kteří zvítězili nad vyspělými kulturami, se snažili vyrovnat poraženým 
a připodobnit se jejich způsobům – jak se to traduje o (západo)gótském neboli 
vizigótském králi Athaulfovi. Podobně jako jeho švagr a předchůdce, neblaze 
proslulý Alarich, který v roce 410 dobyl Řím a zanedlouho poté našel svůj hrob 



1 .  KAPITOLA(20)

v korytu řeky Busento (u Cosenzy), přivedl západořímskou říši do tíživé situace. 
Obrátil se však k vydrancované Itálii zády a zamířil přes Španělsko do úrodné 
Afriky. Tato akce však skončila už v Galii a severním Španělsku; Toulouse se stalo 
centrem říše Vizigótů, která začala nyní upevňovat svůj vliv.

Athaulfovi válečníci si v důsledku dlouhých přesunů a válečných tažení odvykli 
polním pracím a nebyli schopni obdělávat pole ležící ladem. Lid trpěl hladem 
a bídou. Král s mečem v ruce vyžadoval pomoc od císaře, který ji neochotně 
přislíbil, ale svůj slib nesplnil. Gótové znovu sáhli ke svépomoci, dohodli se 
s provinčním obyvatelstvem a Athaulf donutil ke sňatku císařskou dceru Gallu 
Placidii, která mu padla do rukou (později byla v císařském městě Ravenna 
pohřbena v sarkofágu, který můžeme dodnes obdivovat). Ze svatebního projevu 
se dochoval následující výrok: On, Athaulf, horoucně požadoval vymazat římská 
jména a z Římské říše udělat Gótskou říši; poté ale dospěl k poznání, že bezuzdná 
nespoutanost (effrenata barbaries) jeho soukmenovců se zákonům nepodřídí, 
zároveň ale bez zákonů nemůže existovat žádná obec, a tak nyní začal usilovat 
o to, aby říši znovuobnovil, aby znovu povýšil římská jména a aby vešel do dějin 
jako zakladatel římské obnovy (Romanae restitutionis auctor). Uvedený výrok se 
samozřejmě traduje v latině, nikoli v Athaulfově gótském jazyce; a toto poslání 
zní vskutku římsky5. Co Athaulf opravdu řekl, co chápal pod pojmem „Řím“ a jak 
se přitom asi vyjádřil – to vše už nelze přesněji ověřit.

Přesto se prosadila myšlenka obnovit Řím – tak znělo heslo nadcházejících 
staletí a celého středověkého tisíciletí. Renesance ve 14. a 15. století jen dokončila 
to, s čím se tehdy začalo. Prostřednictvím Vizigótské říše se skutečně zachránil 
drahocenný antický odkaz. To, co zvažoval Athaulf, platilo v nemenší míře 
i pro další barbarské krále. Neustále, v nesčetných variantách se tato myšlenka 
obnovovala a prosazovala, v samotném Římě zásluhou papežů, občanů, kacířů 
a vzbouřenců, mimo Věčné město zásluhou císařů, obcí, učenců a básníků. Široký 
proud obnovovacích plánů, nadějí a přání spojoval antiku se všemi středověkými 
staletími. Teprve novověk dal takovým restorativním myšlenkám sbohem.

Na počátku ovšem, v době kdy byl zardoušen Boethius, panovala snaha za-
chránit to, co se ještě zachránit dalo. Jeden z těch, kteří se upsali tomuto úkolu, 
se jmenoval Cassiodorus. Flavius Magnus Aurelius Cassiodorus byl římský 
aristokrat, pocházel ze vznešeného rodu Aureliů a působil jako konzul a mi-
nistr na dvoře velkého gótského krále. Nějak byl zapleten do Boethiovy smrti, 
ale unikl záhubě, stejně jako přežil i konec gótské říše díky včasnému návratu 
k poklidnému venkovskému životu na rodinné usedlosti Vivarium v Kalábrii. 
Tato lokalita, pojmenovaná podle místních rybníků bohatých na ryby, fungovala 
v podstatě jako klášter, kde Cassiodorus povzbuzoval spolubratry k pilnému 
opisování především křesťanských textů. Lze to považovat za jednu z největších 
záchranných akcí pro světové kulturní dědictví, bez které by byl dnešní svět 
nepopsatelně chudší. Cassiodorovo vlastní literární dílo bylo veskrze závažné. 
Jako králův „tajemník“ sestavoval panovníkovy oficiální dopisy. Tyto Variae 
shromáždil ve dvanácti knihách a zachoval je pro potomky; proto toho dnes 



Boethius a vzestup Evropy (21)

tolik víme o jeho gótském králi, který byl vlastně vychován v Konstantinopoli. 
K tomu přináležela už zmíněná učebnice „volných umění“ (Institutiones divina-
rum et saecularium litterarum), méně významná světová kronika a gótská historie, 
která je sice považována za ztracenou, ale pravděpodobně se v doslovných nebo 
analogických výpiscích alespoň zčásti dochovala v díle Getica zřejmě o genera-
ci mladšího Jordana. Významné byly ovšem Trojdílné dějiny církve (Historia 
ecclesiatica tripartita), které sice rovněž zkompiloval z pozdně antických, řecky 
píšících historiků, ale které tak poskytovaly středověku prostředek k hojnému 
vytváření legend.

O prehistorii Gótů toho víme málo, ba téměř nic. Jejich skandinávský původ, 
o kterém se poprvé dočítáme u Jordana (a pravděpodobně už u jeho autority 
Cassiodora), se dnes obvykle zavrhují. Místo toho se vznik tohoto národa a jeho 
království klade do oblasti severního černomořského pobřeží mezi Dunajem 
a dolním Dněprem, severně od Krymu. Právě zde se v průběhu třetího století, 
zřejmě pod tlakem asijských stepních národů deroucích se na západ, promísily 
heterogenní skupiny obyvatel, které nemluvily jen germánskými jazyky a ne-
vycházely z evropských kulturních prvků. Nápor Hunů donutil tyto Góty, aby 
ustoupili dále na západ, na římské území. A stav nouze je činil patřičně nebez-
pečnými. V roce 378 uštědřili ti, kteří „milovali válku“, jak o nich údajně tvrdil 
biskup Wulfila neboli Ulfilas,6 pod vedením krále Athanaricha drtivou porážku 
římskému vojsku v čele s císařem Valentem v bitvě u Adrianopole; samotný císař 
našel v bitvě smrt.

Avšak kde hrozí nebezpečí, kyne také záchrana. Římané k nim už od raného 
4. století posílali křesťanské misionáře, kteří od budoucích konvertitů vyžadovali 
zásadní změnu myšlení, přizpůsobení se cizím světům, hodnotám a způsobům 
vnímání a myšlení. Barbaři však přijímali výzvy prostřednictvím neznámého. 
V gótském národě se skutečně po určitých averzích ze strany pohanů prosadilo 
ariánské vyznání. Tím byl zahájen první proces romanizace. Mluví se dokonce 
o gótských mučednících. Jeden z nich, biskup Wulfila, Gót z původně řecko-
-kappadocké rodiny, převedl Písmo svaté do národního jazyka, gótštiny, což byl 
nesmírný počin a geniální dílo. Vyžadovalo písemnou kulturu pro společnost 
dosud neznalou písma. Rychlé úspěchy se vzhledem k celkové nejistotě a ne-
stabilitě nedaly očekávat. Wulfilův překlad bible, který se silně opíral o řečtinu, 
odráží také jazykové, sémantické a hermeneutické potíže barbarů, které bylo 
nutné zvládnout při kontaktu s (knižním) náboženstvím a jeho pro ně cizí 
teologií. Zároveň zviditelňuje rozsáhlé procesy učení, které tato mezikulturní 
výměna vyžadovala.

Nebeská říše Gótovi připadala jako královský dvůr. „Milosrdenství“ stavělo 
jeho Góty před téměř nepřekonatelné potíže; tato ústřední křesťanská ctnost 
se reprodukovala (podle lat. miseri-cordia) tu jako „nebohé srdce“, jindy jako 
„radost“ nebo „laskavost“7. Soucit to měl opravdu těžké, aby pronikl do srdcí 
a opanoval duši. Ale ať už to bylo jakkoli, odvážný počin v podobě Wulfilovy 
bible skýtá nejstarší souvislý text v germánském jazyce. Dochovala se bohužel 



1 .  KAPITOLA(22)

pouze fragmentárně v drahocenném Codex Argenteus („Stříbrný kodex“, protože 
byl napsán stříbrným inkoustem na purpurovém pergamenu) – v současnosti je 
to největší poklad univerzitní knihovny v Uppsale; samostatný list se nachází ve 
Špýru, zatímco město Wolfenbüttel střeží bilingvální palimpsestový fragment 
listu Římanům svatého Pavla. Jinak se dodnes náhodně zachovala jen nepočetná 
a nevýznamná písemná svědectví o této společnosti z doby jejího přechodu ke 
středomořské vyspělé kultuře. Ostatně dosud se nepodařilo nalézt – pomineme‑li 
úsečné formule – žádný „starofranský“ nebo langobardský text, o jazykových 
reliktech Vandalů ani nemluvě. To, co se z jejich doby zachovalo, zůstalo v na-
prosté závislosti na vědeckých elitách znalých latinského jazyka. Teprve u Irů 
a Anglosasů a posléze zásluhou Karla Velikého a jeho syna Ludvíka Pobožného 
se to změní a na pergamen si najdou cestu i svědectví v národních jazycích.

Dlouhé tažení na západ rozštěpilo toto etnikum na Vizigóty a Ostrogóty. 
Není jisté, kdy přesně a za jakých okolností k tomu došlo; v gótském kalendáři 
(opět dochovaném jen zlomkovitě), který obsahově podle všeho patří ještě do 
4. století, se nachází pouze jeden „gótský lid“ (gutpiuda). Teprve kolem roku 400 
se obě skupiny zřetelněji diferencují. Jordanes spojoval toto rozdělení s vlastní 
politickou situací, a tak jej nesprávně kladl už do třetího století. V tomto ohledu 
zřejmě následoval konstrukce učeného ministra Theodericha Velikého, není na 
ně však spolehnutí. Stejně tak, jak tvrdil, vytrhl z propastí zapomnění – tedy si 
vymyslel, jak se předpokládá – i královský rod Ostrogótů, Amaly, které odvozoval 
od jakéhosi hrdiny Gapta, aby svému pánovi zjednal v noblesní římské společ-
nosti stejně noblesní prehistorii, a tudíž i odpovídající respekt.

Vytvoření Ostrogótů jako svébytného etnického svazku se rýsuje jen neurčitě. 
Šlo ruku v ruce s vymaněním z nadvlády Hunů po Attilově smrti († 453) a s etab-
lováním v Itálii, kde Theoderich zákeřně prostřednictvím krvavé vraždy při 
hostině svrhl vládu římského místodržícího Odoakera (Flavia Odoacera); jeho 
manželku nechal zemřít hladem v žaláři. Násilná smrt Boethia (po vlastizrádném 
procesu podle římského práva) nebyla ojedinělým případem způsobu vlády 
tohoto bájeslovně opěvovaného gótského krále, který – jako všichni násilničtí 
panovníci – vyzdvihl za svůj program „lásku ke spravedlnosti“8. Koncept civilitas 
však patrně pocházel od vzdělaného Římana, se kterým gótský panovník zamýšlel 
řídit soužití svého válečnického lidu, čítajícího jen několik tisíc hlav, s mnohem 
početnějšími Římany, kteří však neměli přístup k výrobě zbraní, a to s ohledem 
na právo, osídlení a náboženství9. Aby Theoderich podpořil „všeobecný klid“, 
vydal edikt, který měl platit ve stejné míře pro „barbary a Římany“ – jeho platnost 
však s gótskou nadvládou zanikla10. Leckterá z jeho ustanovení navazovala na 
starořímské právo, některá působila velmi moderním dojmem. I Gótové byli 
nyní ohroženi trestem smrti, který předtím neznali – například při podněcování 
vzpoury mezi lidem nebo vojskem (smrtí upálením: č. 107) nebo při hanobení 
hrobů (č. 110). Kdo se nechá uplatit k nepravdivým výpovědím, měl by, patří‑li 
k „neelitě“ čili prostému lidu (humiliores), propadnout hrdlem, patří‑li do horní 
vrstvy (honestiores), měl by ztratit majetek (č. 91). Svobodně narozené děti, které 



Boethius a vzestup Evropy (23)

rodiče z nouze prodají, neztrácejí svou svobodu (č. 94). Žádný zákazník prosti-
tutky nesmí být uvězněn bez soudního povolení (č. 8).

Ani jedna z obou gótských říší na původním území Římské říše se nevymanila 
ze svazku impéria, ačkoli vazby na vzdáleného císaře v Konstantinopoli se časem 
stále více uvolňovaly. Když Hunové pod vedením Attily v roce 451 pronikli až 
do Galie, Vizigóti bránili zemi v bitvě na Katalaunských polích společně s řím-
ským vojevůdcem Aetiem; na straně Hunů mimochodem bojovaly burgundské 
zálohy, které byly zničeny, což patrně zprostředkovalo podnět pro Píseň o Nibe-
lunzích z období vrcholného středověku, pokud tato píseň vůbec potřebovala 
nějaký určitý historický podnět. Jestli se to však vážně stalo, pak říše Vizigótů 
přečkala v literární tvorbě.

Lidové římské právo (pro své Góty) nechal veřejně vyhlásit král Eurich († 484) 
v podobě Eurichova kodexu (Codex Euricianus), římské právo, Lex Romana Visigoto-
rum promulgoval jeho nástupce Alarich II. († 507) v Alarichově breviáři (Breviarium 
Alaricianum, pro románské obyvatelstvo své říše); zákoníky tedy vznikaly i za 
gótských králů. Právo, které v nich bylo kodifikováno, platilo až do vrcholného 
středověku: rozlišovalo „Římany“ od „Gótů“ a spolupodílelo se na vzniku Pays 
du droit écrit (Země psaného práva), což bylo významné pro vznik vědy v době 
vrcholného středověku.11

Nebezpečí však hrozilo ze strany Franků. Jejich bojechtivý král Chlodvík 
skutečně rozdrtil po vyhrané bitvě Tolosánskou říši a zatlačil Góty na nejzazší 
jih Galie, do Septimánie a Španělska (507). Tam vznikla nová Gótská říše, ve které 
na dvě století Toledo tvořilo církevní a světské centrum. Gótové byli původně 
ariánského vyznáni, za krále Rekkareda I. († 601) však konvertovali k pravověrné 
církvi. Vizigótsko-španělské koncily v Toledu zdokonalovaly antické církevní 
právo způsobem, který později převzala celá církev. V osobě biskupa Isidora ze 
Sevilly († 636) tato země vydala nejmladšího z církevních otců. Jeho encyklopedie 
(Etymologiae), která se zároveň snažila uchovat zbytek základních školských 
vědomostí, se stala jednou z nejrozšířenějších knih ve středověku. Ostatní 
spisy tohoto učeného biskupa zároveň dokládají širší znalost antické vědecké 
systematiky, která byla obecně kultivována mezi „západními Góty“ a jejíž ozvuky 
pronikly do karolínské reformy vzdělání na sklonku 8. století. Na římskou církev 
a papeže neexistovala – jako ostatně už v pozdní antice – žádná právní vazba, 
gótsko-španělští katolíci si spíše zachovávali samostatnost. Alarich II. už ve svém 
breviáři Breviarium Alaricianum rozhodl, že ustanovení o podřízení této církve pod 
papeže ze svých podkladů vynechá. Teprve církevní reforma z 11. století včlení 
Španělsko do univerzálního episkopátu římského biskupa.

Království se však považovalo za integrované do této církve ve vzdáleném Římě, 
o čemž svědčí královské pomazání, které bylo u těchto Gótů rozšířené. Vnitřní 
napětí a spory o trůn vedly k rychlému zhroucení gótské nadvlády za posledního 
krále Rodericha (Rodriga), když v roce 711 „Arabové“, ve skutečnosti muslimští 
Berbeři, překročili Gibraltarskou úžinu. Morové rány a hlad postihovaly tuto 
oblast už předtím. Muslimy podle všeho povolala jedna ze stran v zemi, avšak 



1 .  KAPITOLA(24)

pozdní, už legendárně přetvořené zprávy, neumožňují v tomto ohledu bezpečný 
soud.

Ovšem ani Theoderichovi Vizigóti, ani následníci Ostrogóta Athaulfa nedo-
kázali ve skutečnosti zahájit dílo obnovy, které jim kdysi zřejmě tanulo na mysli. 
To se začalo dařit teprve – a také až po desetiletích – Frankům. Jejich velký král 
Chlodvík, Theoderichův současník, vytvořil říši s centrem v Paříži, která po 
mnoha mutacích existuje ve Francii dodnes – a která zásadně zasáhla i německé 
dějiny. Chlodvík dostal, odhlédneme‑li od několika výjimek, pod svou nadvládu 
celou Galii až k Rýnu, porazil Vizigóty a Alemany a dovedl, alespoň podle legendy, 
svůj lid, zřejmě po jistém váhání, k přijetí katolického křesťanství místo ariánství, 
jak bylo příznačné pro ostatní národy mluvící germánskými jazyky. Vyneslo mu to 
podporu církve a mělo za následek obrat zásadního významu. Ačkoli Chlodvíkovo 
pokřtění je samozřejmě nesporný fakt, o to nejistější jsou jeho konkrétnější 
okolnosti. Rozplývají se – a koho by to udivilo? – v oparu legend.

I „původ“ Franků je zcela zahalen tmou. Oni sami neměli sebemenší ponětí 
o své etnogenezi. Je zcela nejisté, odkdy se tito Frankové chápou jako „Frankové“ 
a odkdy se emocionálně vyznávají ze své francké příslušnosti. Možná se oni, nebo 
určitě jejich skupiny, nazývaly Sugambrové, což je název doložený už u Plinia 
Staršího. Nejranější svědectví o sobě samých „slavný lid Franků“, Gens Francorum 
inclita, uvedl v nejmladším prologu ke své nejstarší právní publikaci Lex Salica 
(Salské právo), která pochází teprve z pozdní doby vlády krále Chlodvíka († 511), 
a je tudíž datována příliš pozdě, než aby nám mohla prozradit něco zásadního. 
Jejich první dějepisec, Galoříman Řehoř z Tours, který sáhl po peru koncem 
6. století, věřil s odvoláním na dnes ztracené prameny, a zřejmě pod dojmem 
langobardského vpádu do Itálie, že Frankové migrovali z Panonie (II,9). O tři 
čtvrtě století později našel tzv. Fredegar, Frank, samolibé zalíbení v mytografii. 
Podle něho jeho lid, což byli potomci Priama a vzdálení příbuzní Turků, unikli 
stejně jako předkové Římanů z hořící Tróje (III, 2). Tento historik ale také věděl, 
že jeho král Merovech byl údajně počat z moře vystoupivším Minotaurem (III, 9); 
podle tohoto spíše bájného prvního předka se oni sami nazývali „Merovejci“. 
Mýtus o Tróji byl časem stále košatější, za půl tisíciletí vešel do díla Grandes 
Chroniques de France, což je francouzská královská učebnice dějin par excellence, 
a nakonec ještě dospěl do viditelného zpodobení na náhrobku císaře Maxmiliána 
ve dvorním kostele (Hofkirche) v Innsbrucku.

Rozmanitost bájí odráží temnotu jejich původu; výpůjčky z antického mýtu 
o Európě a z Vergilia však osvětlují proces akulturace, tedy kulturní kontakt 
barbarů s římskou civilizací, a přizpůsobování římských prvků světu barbarů. 
Národ pravděpodobně srůstal z více malých kmenů Tacitovy doby. Zastřešující 
označení „Frankové“ jejich společenství pravděpodobně převzalo ve třetím 
století od Římanů, kteří ho vytvořili využitím germánského slova, a rozšířili ho 
tak na různé skupiny jako Chlodvíkovy sálské Franky a rýnské Franky kolem 
Kolína nad Rýnem. Pravděpodobně tehdy v důsledku římské finanční výpomoci, 
zvláště pak na základě platby subsidií, které umožňovaly financovat družinu, 



Boethius a vzestup Evropy (25)

vzniklo i království. Bohatství a moc tehdy patrně uzavřely onen svazek, který 
se stal tak charakteristickým pro další dějiny západní Evropy. Slavná Tabula 
Peutingeriana – jediná dochovaná středověká kopie (z 12. století) římské silniční 
mapy, pojmenovaná podle jejího původního majitele, augsburského humanisty 
Konrada Peutingera, jejíž předloha zřejmě pochází z 5. století – označovala území 
zvané Francia ještě výhradně napravo od Rýna, naproti městu Xanten. Avšak už 
kolem poloviny 4. století se sálští Frankové jako římští imperiální federáti usadili 
nalevo od Rýna v dnešním Brabantsku, odkud se kolem roku 500 za Chlodvíka 
zmocnili téměř celé Galie. Tento král mohl určitě budovat na úspěších svého 
otce Childericha I., který se sám dostal k moci jako král svého národa a jako 
římský federát.

Hrob posledně jmenovaného krále, který zemřel v roce 481/482, zůstal až do 
17. století neporušen; teprve roku 1653 byl objeven a otevřen v Tournai – prav-
děpodobně prvním říšském centru sálských Franků – a identifikován zásluhou 
zlatého pečetního prstenu se zrcadlově napsaným jménem, tento prsten byl 
součástí pohřební výbavy. Přímo hmatatelně se zde dá poznat akulturace, sou-
časně ale poukazuje na původ pokladu, který patrně položil základ k vytváření 
merovejské nadvlády. Nálezy byly okamžitě publikovány – naštěstí, protože 
v roce 1831 zmizely z královské knihovny v Paříži a od té doby se pohřešu-
jí. Napoleon, tento nešlechtický parvenu a první francouzský císař, se těmito 
předměty, údajnou ozdobou pláště prvního krále Franků/Francouzů, nechal 
inspirovat pro korunovační plášť svůj i své manželky Josefíny. Jacques Louis 
David to opakovaně znázornil na svých malbách. Nejdrahocennější předměty 
z pohřební výbavy Merovejců pravděpodobně pocházely z Byzance nebo z dílen 
ve východním Středomoří12. Tento fakt naznačuje existenci smluvních vztahů 
krále s císařem. Vykopávky v osmdesátých letech 20. století vynesly na denní 
světlo další kulturněhistorické, velmi poučné a celkově jedinečné nálezy. Franský 
král byl totiž pohřben pod mohutnou mohylou v dřevěné komoře se zlatem 
zdobenými a almandiny posázenými nádhernými zbraněmi, koněm se zlatou 
uzdou, další přebohatou pohřební výbavou a – jak se zdá – společně s nějakou 
ženou; na úpatí pahorku se nacházely tři příkopy s nejméně 21 dalšími koňmi. 
Tento král vstoupil do záhrobní s celým stádem koní. Nebožtík byl na cestu 
také velmi slušně vybaven úctyhodným pokladem 200 stříbrných denárů a více 
než 100 zlatých solidů, tyto prostředky dovolují usuzovat na existenci federátní 
smlouvy s Římany. Zde se nachází pramen merovejského vzestupu. Childerichova 
kříži posetá zlatá spona patrně poukazuje, stejně jako to lze odvodit i z dalších 
indicií, na nábožensky smíšenou kulturu, v níž křesťanství na královském dvoře 
už začalo působit a připravilo půdu pro Chlodvíkův křest13.

Merovejci využili zbytky římské vojenské a civilní správy jako základ panov-
nické moci. K tomu přistupovaly výsady udělované králem, které v sobě spojovaly 
římské a francké aspekty – šlo totiž o oprávnění nařizovat a zakazovat tresty. 
Jejich moc spočívala na královském pokladu, který v neposlední řadě sestával 
z plateb římských subsidií a doplňoval se prostřednictvím výbojů a podmaňování. 



Obr. 2: Zlaté včely nebo cikády a zlaté býčí hlavy, obojí zřejmě posázené almandiny, 
jako části koňské ohlávky z Childerichova hrobu z 5. století, který byl objeven v roce 1653 
u Tournai. Dodnes se dochovala pouze jedna včela, a nachází se v pařížském Louvru, 
zbytek byl roku 1831 ukraden a pravděpodobně roztaven. Když se Napoleon nechal 
v roce 1804 korunovat za císaře, nechal si svůj korunovační ornát vyzdobit včelami, 
aby tak navodil univerzální souvislost mezi prvním francouzským císařem a prvním 
francouzským králem, za kterého považoval Childericha.



Boethius a vzestup Evropy (27)

Tito barbarští králové si dokázali osvojovat domény a latifundie bez vlastníka, 
stejně jako jim zásadně připadala veškerá nikomu nenáležející půda v dobytých 
oblastech; mohli ji využívat sami, nebo ji předat svým věrným. Znaky panovnic-
ké moci jako trůn a vystavování skvostných zlatých zbraní a oblečení na odiv 
zviditelňovaly královskou důstojnost. Drahocenné dary, opulentní hostiny 
nebo nezbytná hrůza, která musela z krále vycházet, k tomu přispívaly, celkově 
šlo o osobní pózy a postoje s institucionálním pozadím. Církev se ukázala jako 
užitečná pomocnice tohoto království. Zůstávala především záštitou písemné 
kultury, jejíž pozvolný ústup spojený navíc s obrovskou ztrátou pramenů – nadále 
se ještě psalo na pomíjivém papyru – však zanechávají tuto epochu v temnotách.

Antika v říši Merovejců zanikala stejně pozvolna jako u Vizigótů. Podléhala 
transformacím, ubývala, vracela se (například v důsledku emigrace šlechty ze 
severu na jih) a postupně se vsakovala do proudu času. Některé zvyky a zařízení 
mu odolávaly déle, než zmizely, jiné – jako třeba hranice biskupství v jižní 
Galii, v nichž se odráží pozdně antická organizace civitas – se udržely až do 
novověku. Ve městech sice řemeslná výroba klesala, ale neskončila. I právníci 
ještě působili ve franské jižní Galii, ačkoli merovejští králové na rozdíl od svých 
gótských kolegů, pokud to můžeme rozpoznat, neprováděli ve své říši žádnou 
systematickou kultivaci římského práva, kterou přenechávali spíše místním 
soudcům, a na franském zákonodárství se už vůbec nepodíleli. Salské právo čili 
Lex Salica, nejdůležitější franská právní kniha, vznikla bez nich. O právní vědě, 
kterou kdysi rozvíjeli velcí právníci 2. a 3. století a která zbytkově přežívala i za 
Vizigótů, už nemohlo být ani řeči. Ta dávno skonala a čekala na zmrtvýchvstání 
až do vrcholného středověku. Souviselo to se ztrátou důvtipnosti a metodicky 
kontrolovaného myšlení – tyto kvality se zrodily teprve v průběhu středověku14.

Po Chlodvíkově smrti se říše podle jeho vůle rozdělila mezi jeho čtyři syny 
a tímto principem dělení bylo Frankům zanecháno dědictví, které se ještě 
v 9. a 10. století u pozdních Karlovců postaralo o jejich zánik. Žádná jiná z bar-
barských říší se nevystavovala stejným způsobem náhodám královské plodnosti 
a existence budoucích pokolení. Žádná z nich nedělila královskou vládu, i když 
v každé ohrožovaly boje o trůn královskou moc, ba podkopávaly ji v rané době 
snad ještě silněji než zmíněná franská dělba moci. Stabilní francké dílčí říše 
tudíž nevznikly, ačkoli určité tradice neustále vedly k analogickému vytyčování 
hranic. Přitom aktivně postupovala zvláště Neustrie s centrem v Île-de-France, 
Austrasie, jejíž těžiště se nacházelo v oblasti mezi řekami Máza a Rýn, odkud 
pocházeli Karlovci, a Burgundsko, jehož název připomíná lid, který zanikl 
v bouřích hunského vpádu, a které se rozkládalo kolem Lyonu. Jazykové hranice 
zřejmě hrály určitou, avšak v žádném případě výraznou roli.

Obnova se samozřejmě od těchto nestabilních franských říší ještě nedala 
očekávat. Žily z pozůstalosti Římanů. Zběžnému pohledu by nejspíš připadalo, 
jako by takovou obnovu prováděl východní Řím, raná Byzanc. V Boethiově 
době tam panoval císař Justinián I., který sledoval velmi rozsáhlou politiku 
restaurace. Císař vysílal vojska, aby mu opět dobyla západní provincie, které už 



1 .  KAPITOLA(28)

byly zdánlivě ztraceny ve prospěch barbarských králů: Afrika s Kartágem, kde 
bylo třeba bojovat proti Vandalům, španělské středomořské pobřeží s Cartage-
nou, kde boje probíhaly s Vizigóty a separatistickými silami, a především Itálie 
s Římem, kde se houževnatě bránili Ostrogóti. Flavius Belisarius a Narses – tak 
se jmenovali císařští vojevůdci, které Justinián postupně pověřoval tímto dílem. 
Jeden byl zkušený generál, druhý eunuch, a skutečně dokázali ještě jednou, i když 
regionálně na různě dlouhou dobu, znovuobnovit (východo)římskou nadvládu. 
Tyto války však nadměrně přetěžovaly zemi a obyvatelstvo. Centralismus vlády 
a hospodářství, který byl bezvýhradně orientován na Konstantinopol, omezoval 
možnosti rozvoje v opětovně nabytých provinciích a oslaboval jejich výkonnost 
a odolnost. Tento centralismus ve skutečnosti urychloval definitivní zánik a roz-
pad antického impéria.

V říši Justiniána a jeho následníků se veškerá kultura soustředila na hlavní 
město Konstantinopol. Věhlasná akademie v Aténách, kterou založil Platón a kde 
se vzdělával Aristoteles, byla jako líheň filozofického pohanství uzavřena. Sbírka 
římského práva zvaná Corpus Juris Justiniani včetně Kodexu, Digest a aktuálních 
císařských nařízení Narai (latinsky Novellae) vděčí za svůj vznik (529) právě tomuto 
císaři. Obojí mělo pro kulturu vědy ve středověku trvalý význam. Na východě 
byla věda bez stimulu Akademie a mnohotvárnosti škol odsouzena ke stagnaci 
a už nevytvořila nic zásadně nového, oproti tomu na západě opožděné přijetí 
justiniánského Corpusu na sklonku 11. století, které se ve skutečnosti rovnalo 
znovuobjevení Digest, podnítilo západoevropský univerzitní vědecký provoz.

Byzanc se považovala zvenčí za omezovanou. Asijské stepi vypouštěly po 
hunské bouři v 5. století stále další početné národy, které ohrožovaly Výcho-
dořímskou říši i latinský západ; z jihu pronikali Arabové okřídlení islámem, 
jejichž expanze na sever a západ narážela jen na slabý odpor; říše se musela 
smířit s výraznými územními ztrátami, které se opět dařilo zvrátit jen minimálně. 
Století po Justiniánovi byly – odhlédneme‑li od několika pruhů pobřeží – trvale 
ztraceny nejúrodnější oblasti Itálie, bohaté provincie v Sýrii a Africe, které ještě 
v době svatého Augustina představovaly pro impérium překypující zásobárnu 
obilí a oleje, navždy padly do rukou muslimů, rozlehlých částí dunajských zemí 
se zmocnili Slované, Avaři, Pečeněhové a Bulhaři a i ve Španělsku a v Galii vládli 
Byzancí nijak neznepokojovaní barbarští králové. Následky této přelomové 
změny jsou citelné až do současnosti.

Justiniánova obnovená římská nadvláda tak opravdu netrvala ani dvě deseti-
letí, když Langobardi z Panonie pod vedením svého velkého krále Alboina vpadli 
do Itálie a tam vytvořili vlastní království s hlavním městem Pavia (568). Země 
vyčerpaná válkami s Góty jim nedokázala klást odpor. Pádskou nížinu, Spoleto 
a Benevento dobyli rychle. Pouze pobřežní oblasti kolem Janova, Benátek, Ne-
apole a Amalfi se dokázaly – díky svým flotilám – ubránit těmto dobyvatelům, 
kteří postrádali jakoukoli námořní sílu. Zmíněné regiony se oficiálně podřídily 
císaři, ve skutečnosti však byly více nebo méně samostatné. Tehdy začal vzestup 
Benátek. Pouze úzký a zcela nezajištěný pás země spojoval Ravennu, kde jako 



Boethius a vzestup Evropy (29)

císařův zástupce sídlil exarcha, s Římem, který se houževnatě vzpíral jakémukoli 
pokusu o dobytí a který nakonec povolal do země Franky, aby se ubránil před 
stále tísnivějším langobardským nebezpečím. V byzantsko-řeckých rukou zůstaly 
i nejjižnější provincie italské „boty“, tedy Apulie, Kalábrie a – až do dobytí Ara-
by v 9. století – Sicílie. Obranu organizovaly regionální síly, v Ravenně exarcha, 
v Římě a v Neapoli biskup. Tehdy se poprvé osvědčil papež jako politická hlava 
Věčného města. Od Konstantinopole se však v podstatě nedala očekávat pomoc, 
čekalo se na ni stále déle a byla stále vzácnější. Tamější císaři se museli bránit 
naléhavějším rizikům, jejichž nositeli byli Arabové, Avaři a Bulhaři.

Langobardi se ukázali, podobně jako kdysi Vandalové, jako nadaný doby-
vatelský národ, který využíval potenciál země a rychle se učil. Vnitřně však byli 
nejednotní. Svědčil o tom už Alboinův konec, král byl totiž zavražděn. Ve velkých 
městech Lombardie, v Miláně nebo třeba v Turíně, se etablovali vévodové. Král 
sídlil v Pavii, avšak nedokázal prosadit skutečnou nadvládu. Zvláště vévodové 
ze Spoleta a Beneventa si zachovali dalekosáhlou samostatnost. Přistěhovalců 
bylo samozřejmě příliš málo, než aby dokázali potlačit staré římské obyvatel-
stvo. Proto se počítalo s přežíváním pozdně antické městské nejvyšší společen-
ské vrstvy i některých sociálních a organizačních struktur a v neposlední řadě 
s omezenou gramotností a právním povědomím. Antické vzdělání však patrně 
v langobardském království, natož pak v Romagni, nikdy zcela nevyhaslo. Místní 
kultura nadále působila a splývala s vlastními langobardskými potencemi – to byl 
velmi významný pramen kontinuity pozdní antiky se středověkem. Karolínská 
doba z toho dokázala těžit. I intelektuální vzepětí v 11. a 12. století, které se pro-
jevovalo například v tehdy vznikající právní vědě nebo v paralelně probíhajícím 
evropském právním vývoji nanejvýš významného notářství, zřejmě našlo jeden 
ze svých předpokladů v těchto projevech kontinuity.

Antika tedy chřadla a ztrácela se v dlouhém a nerovnoměrném transformač-
ním procesu. Španělsko, Galie (která sahala až k Rýnu), severní, střední a jižní 

Obr. 3: Kopie zlaté spony z Childerichova 
hrobu. Originál byl před krádeží 
zkopírován a v současnosti se nachází 
v tyrolském zemském muzeu Ferdinandeum 
v Innsbrucku. Naleziště Tournai patřilo 
kdysi k habsburské říši, a proto se celý 
poklad nejprve dostal do Vídně. Když byl 
později předán Francii, vznikla kopie spony. 
Typově odpovídá východořímské úřednické 
sponě a na franský královský dvůr se dostala 
patrně z Konstantinopole.



1 .  KAPITOLA(30)

Itálie nebo i Sicílie vystupovaly jako samostatní a svébytní dědicové. Obnovená 
římsko-byzantská nadvláda a její působení nejdéle přetrvávaly ve Španělsku a ve 
Vizigótské říši, z jejíhož vlivu měl prospěch ještě Karel Veliký, a také v Lombardii 
a jižní Itálii, která až v 11. století definitivně přešla do rukou Normanů. V Raven-
ně a Římě se udržela vláda exarchů, dokud ji ve druhé polovině 8. století nezru-
šili Langobardi, Frankové a papežská vláda. Toto zmenšování západní latinské 
Evropy probíhající v různých časových obdobích generovalo zvláštní napětí, je-
hož důsledky jsou rovněž patrné až do současnosti. V jejích hranicích se vyvíjela 
vědomostní kultura a vzájemně si konkurující zájmy a síly, které podněcovaly ke 
sběru, promýšlení tradovaných poznatků a které vyžadovaly jejich další bádání.

Mizející kultura však podobně jako tající ledovce všude zanechávala své 
stopy, které se ještě dlouhá staletí rýsovaly jako kulturní hranice na Rýnu, Dunaji 
a v jižní Anglii. Jistě lze tvrdit, že jsou viditelné dodnes. Vypadá to, jako by se 
říšské obyvatelstvo nikdy nepřestalo vztahovat k Římu, i přes veškeré změny 
vlády, barbarizaci a orientaci na vlastní přítomnost. Cítilo se však stále spojeno 
s oním kulturním a duchovním centrem na druhé straně Alp. Právě tato hranice 
měla tradičně oddělovat Římany od „barbarů“. Ti se tak na základě svého do-
savadního hmotného, společenského a kulturního vývoje museli nyní spokojit 
s podstatně nižší kulturní úrovní, s menším množstvím železných nástrojů, žili 
bez měst, bez pevně vymezených silnic, s omezenou komunikací, kultivovali jen 
ústní kulturu bez písma – vzácné vyryté runy byly dlouho vyhrazeny magickým 
formulím a pouhým jménům – bez vědy, bez trvalé historické tradice. I jejich 
náboženské kulty jsou v podstatě neznámé. To, o čem se zmiňoval Plinius Starší 
nebo autor spisu Germania, Tacitus, není už ve 4., 5. a 6. století u Franků nebo 
jiných germánsky mluvících národů hmatatelné. Z jejich starých kultur nepřešlo 

Obr. 4: Agilulfova deska, nazvaná podle langobardského krále uvedeného v nápisu. 
Zobrazuje krále s obnaženou hlavou, s dlouhými vlasy a vousem, sedícího na trůnu 
a oděného do královského pláště, ozbrojené tělesné strážce, okřídlené génie, tabulky 
s nápisem VICTORIA a na každé straně vévody přinášející dary. Jedná se o pozlacený čelní 
chránič lamelové helmy z Val di Nievole (Lucca), který byl zřejmě věnován jako čestný dar.



Boethius a vzestup Evropy (31)

do epochy písma téměř nic. Teprve v 10. a 11. století si našly cestu na pamětní 
kameny chvály hrdinů tesané do run v košatější podobě – to je rané znamení 
pozvolného kulturního sbližování s vyspělou civilizací středomořského prostoru. 
Edda vznikla až ve 13. století a nabízí zřejmě stejně pohanského jako křesťan-
ského obsahu, stejně učených jako lidových, prostonárodních reminiscencí15. 
Je metodicky nepřípustné vytvářet od ní oblouk o tisíciletí nazpět do tzv. doby 
stěhování národů, která by se z naznačených důvodů měla spíše nazývat „dobou 
vzniku národů“. Už vůbec nelze vztahovat Eddu k Tacitovi a hledat zde souvise-
jící motivy, jak se pokoušel učenec a sběratel lidových pohádek Jacob Grimm. 
Ve všech oblastech západní Evropy, kterou nyní sledujeme, tak panovaly nanejvýš 
rozdílné startovní podmínky pro příchod nebo znovuoživení vyspělé literární 
kultury. Čím dále od vyspělé civilizace Středomoří se tyto regiony rozkládaly, tím 
zřetelněji se projevovaly deformace a zábrany, o to později a slaběji probíhalo 
přizpůsobování. Pouze u Irů to bylo jinak, znovuzrození západoevropské vědy 
tu bylo ku prospěch, ačkoli u nich Boethiova díla nehrála žádnou roli.



2. KAPITOLA

ŘEHOŘ VELIKÝ  
A NOVÁ MOCNOST FRANKŮ

Řehoř I. Veliký (590–604) patří k mimořádným následníkům svatého Petra. 
Začínal jako městský prefekt, tedy nejvyšší úředník města, poté se stal stálým 
duchovním vyslancem papeže u císařského dvora v Konstantinopoli (apokrisiář). 
Tento papež ze svého času nejvznešenější římské aristokratické rodiny byl jedním 
z posledních reprezentantů komplexního antického vzdělání. Po něm zavládla 
vulgarizace a barbarství, které dospělo k vlastnímu srovnatelnému duchovnímu 
rozkvětu až za dlouhá staletí, avšak už jen vlastními silami, bez bezprostřední 
pomoci antiky. Řehořovo bohaté teologické dílo sestávající z komentářů k bibli, 
z kázání a dopisů k němu stále neodolatelně přitahovalo věřící. Ovšem liturgický 
zpěv, který dnes nese jeho jméno (Gregoriánský chorál), je mladšího data, ačkoli 
nejstarší sakramentáře sahají do jeho doby.

Svou dobu prožíval v naprostém oddání se křesťanství, ve víře v poslední 
soud, Boží spravedlnost a věčnou blaženost a s pocitem blížícího se konce světa. 
V tom jej jen utvrzovaly přírodní katastrofy jako rozvodnění Tibery a hrozící 
invaze Langobardů; to vše budilo strach a potvrzovalo blížící se konec světa. 
On sám požadoval nasazení všech duševních sil a pevnou víru, aby všichni byli 
připravení na nadcházející přelomové změny. Řehoř o nich věděl a přizpůsobil 
tomu své učení. Nabádal k rozjímání o skutečné moci duše, povzbuzoval k pří-
klonu k věčnosti, aniž by proto kázal útěk před světem, vyzýval ke kontemplaci 
a nácviku klášterní spirituality. Tento bohatý muž zcela důsledně i ve vlastním 
životě věnoval své rodinné jmění církvi a žebravým mnichům.

Řehoř vykládal bibli podle učení o mnohočetném významu psaného slova, 
které velmi důsledně zavedl Jeroným – podle tohoto přístupu nelze psané slovo 
chápat pouze doslovně, nýbrž v různorodých přenesených smyslech. Zvláště 
alegoricko-typologický a morální výklad byl doveden k dokonalosti. Kristus 
vystupoval jako ženich, církev a jednotlivá duše byly nevěstou. Vrcholný středo-
věk dokázal vykládat takovou obraznost a metafory v právně relevantním smyslu. 
Dílo Mravní výklady Knihy Jób vysvětlovalo Knihu Jób typologicky jako předběžný 
výklad Krista a jeho utrpení. Toto dílo je nutné považovat za jeden z velkých 
náboženských spisů středověku; dočkalo se velkého rozšíření a vyznačovalo se 
trvalým vlivem. Snad ještě významnější byl spis Regula pastoralis. Byl směrodatný 
pro všechny budoucí církevní hodnostáře a biskupy, neustále se četl a neustále 
se připomínal. Tahle útlá knížečka neztratila nic ze své platnosti, dokonce ani 



Obr. 5: Pohřební rubáš svaté Balthildy, merovejské královny, která zemřela kolem 
roku 680 v ženském klášteře Notre-Dame v Chellesu (department Seine-et-Marne). 
Na rubáši je znázorněn vyšívaný kříž s gemou, který v antické a raně středověké 
křesťanské eschatologii zpřítomňoval Nový Jeruzalém a nebožce byl zároveň dán 
do hrobu jako ukazatel pro zmrtvýchvstání při posledním soudu. Rubáš dodnes 
patří k relikviím mariánského kostela v Chelles.



2.  KAPITOLA(34)

v sekularizované společnosti. „Ten, kdo se dostane do vedoucí pozice a nabyl ji 
náležitě, by měl pečlivě uvážit, jak žije, a žije‑li náležitě, jak poznává svou slabost, 
uvážit, že se ani nevyhýbá pokoře, ani svým vzestupem nepopírá dosavadní život, 
ani učením nepodvádí život, ani neničí učení domýšlivostí“ – tak samotný světec 
načrtl svůj program v donačním dopisu ravennskému biskupovi Janovi. Život 
a učení by měly být v souladu, „aby dobro, které pastýř prokazuje v životě, šířilo 
jeho učení“. Dochovaný, podle jednotlivých roků tříděný rejstřík dopisů dovoluje 
získat živý dojem o Řehořově vedení úřadu, které proto jako sotva nějaké jiné 
z této rané doby vystupuje do popředí.

Zcela zvláštní četbu s trvalým účinkem skýtají Řehořovy Dialogy. Nejspíš to 
není vlastní literární dílo samotného papeže – rozhodně neodpovídají jeho 
stylu – avšak musely vzejít z jeho okolí. Tyto „rozhovory“, zarámované řadou 
vynikajících světců, především mnichů a opatů, nastiňují ideální obraz mnicha, 
opata Benedikta „Požehnaného“, který během svého svatého života vystoupil přes 
sedm zastavení z jeskyní v Subiacu z hlubin země na vrchol Monte Cassina a tam 
ještě výše nad zemi, na věž, aby byl co nejblíže nebesům a viděl celý svět, a který 
se nakonec viděl ve společném hrobě se svou sestrou Scholastikou. Dvanáctkrát 
a sedmkrát, zdola nahoru, zevnitř ven, v jednotě požehnání a vědění – znako-
vá bohatost tohoto symbolického jazyka odhaluje smysl pozemského života. 
V těchto rozhovorech probleskuje druh spirituálního autoportrétu jejich tvůrce.

Za své literární ztvárnění a sepsání dílo pravděpodobně vděčilo papežovým 
rádcům a notářům, kteří rozhovory zaznamenali a redigovali. V reálném životě 
se však svatý Benedikt nikde nevyskytoval a je zřejmě pochybné, že vůbec kráčel 
po zemi. Pro pozdní a periferní kult svatých, který nezačal v Římě nebo ve střední 
Itálii, ale spíše u Anglosasů a v Galii, a pro mnišství, které se na něho odvolávalo, 
to bylo bezvýznamné. I dochovaná „Benediktova“ pravidla jsou zřejmě apokryfní, 
totiž výtvor z doby po Řehořovi. Řehoř je každopádně neznal a jejich raná tex-
tová historie, která se dá sledovat až od poloviny 7. století, se ztrácí v temnotách. 
Teprve prostřednictvím Karla Velikého a ještě více jeho syna, císaře Ludvíka Po-
božného, a jeho rádce, opata Benedikta Aniánského, se stala závaznými pravidly 
středověkého mnišství, odklonily se od nich až žebravé řády 13. století.

Na Řehoře doléhaly tytéž pochybnosti, které soužily už dřívější církevní otce, 
jestli a nakolik se snášejí věda a náboženství, scholastika a žehnání (benedikce) 
a zda je vůbec myslitelná věda utvářená náboženstvím. Nejsou spíše víra a věda 
vytvořená pohany v nesmiřitelném rozporu? Po všechna nadcházející staletí 
nenechá tato otázka v klidu nejen křesťany, ale ani muslimy a středověkou ži-
dovskou obec. Odpovědi vyznívaly vždy rozporuplně a v žádném případě nebyly 
definitivní. Zjevení se obvykle vymyká vědeckému pochopení. Následky jsou 
citelné všude. Odchylná dogmata, vědecky zdůvodněný skepticismus, ba dokonce 
pochybnosti o tvrzeních ve svatých spisech a další náboženská tradiční podání 
vyvolávala a vyvolávají nepřátelství a pronásledování – až k ohnivým hranicím, 
kamenování a krvavému teroru. Ani dějiny křesťanství se tomu neubránily. Tento 
problém infikoval nemálo střetů v evropských duchovních dějinách. Řehoř Veliký 



Řehoř Veliký a nová mocnost Franků (35)

poskytl radikální odpověď, která zároveň vedla smrtelný výpad proti pozdně 
antické školní vzdělanosti a definitivně ji ochromila. S ohledem na vzdělávací 
cíle tohoto církevního otce se mluvilo přímo o simplismu, který Řehoř kázal, ale 
kterému samozřejmě za svou osobu nevzdával hold (F. Schneider).

Interkulturní přenos vědění se neomezoval pouze na náboženství. Křesťanská 
církev změnila u barbarů zásadním způsobem společenské a panovnické vztahy, 
možná ještě výrazněji než v christianizované římské říši. Tito barbaři se naučili 
panovat a nové sociální instituce jako království, trestní právo nebo soud, které se 
nyní přizpůsobovaly vznikajícím velkým národům, zároveň organizovat s novým 
kultem. Právě v tomto ohledu se zpočátku osvědčilo jejich setkání s racionalis-
mem pozdně antické právní kultury. Pro evropské dějiny tak došlo k zásadním 
novotám ze sociálního, panovnického, církevního a duchovně historického 
hlediska. Světská vláda a podřízení se Kristovi se vzájemně prostoupily. Církev 
sakralizovala a spiritualizovala panovnické koncepty a římské právní představy 
a zároveň barbarským národům přinášela nové, perspektivní sociální hodnoty 
zaměřené na budoucnost a neobvyklé společenské výkladové vzorce. Barbarské 
národy začaly skutečně opouštět dřívější archaické kmenové struktury až nyní, 
v kontaktu s vyspělými kulturami středomořského regionu. Tyto společnosti si 
začaly osvojovat diferenciace jako laikové, kněží a mniši nebo ženy, vdovy a pan-
ny nebo normativní systém s odpovídajícími soudními a dohlížecími orgány. 
Jejich prostřednictvím se vnucoval vzor křesťanské říše a jejího církevního 
a císařského práva. Do těchto sociálních a hodnotových systémů se tak začala 
vkrádat cizí praxe výkonu panovnické moci, která byla od počátku prostoupena 
církevními principy.

Pozvolné pronikání římských a církevních norem, například trestu smrti nebo 
tělesných trestů, lze obzvlášť dobře pozorovat právě v oblasti trestního práva. 
Tady byl půvab nového vědění opravdu bolestně citelný. Vyhlašovaly se zcela 
neznámé delikty a skutkové podstaty trestných činů. Dříve se v konfliktních 
případech uplatňovaly strategie, které ideálně vedly k usmíření dotyčných skupin, 
v nejhorším případě ke svépomoci („sporu“) a nekonečné krevní mstě. Institut 
veřejného trestu existoval – pokud vůbec – nanejvýš při vyzrazení nepřátelům1. 

Obr. 6: Pozlacená stolní dekorace v podobě 
slepice se sedmi kuřaty (kolem roku 
600), kterou pravděpodobně darovala 
katolická bavorsko-langobardská královna 
Theodelinda dómu v Monze, v jehož 
chrámovém pokladu se tento skvost dodnes 
nachází. Vedle náboženské symboliky 
dokládá tato zlatotepecká práce vysoký 
řemeslný um pozdní antiky.



2.  KAPITOLA(36)

Takzvaná lidová práva, která vznikala od 6. století, však nově na potlačení konflik-
tů zaváděla nové sazby, které se měly přijímat jako kompenzace – za useknutou 
rukou náleželo tolik a tolik peněz, za nos tolik, za život vysoce postaveného 
muže, za život prostého muže, za plodnou ženu, za dívku a za mnoho jiného 
byly stanoveny odstupňované kompenzační sazby. Na jejich přijetí se strany 
konfliktu samozřejmě i nadále musely shodnout, pokud rozhodnutí nepřipadlo 
třeba státním soudcům.

Jen málokteré protiprávní činy byly ohroženy veřejným trestem. Nepostihoval 
ani vraždu, ale zato podle biblického vzoru ten nejhorší incest, totiž manželství 
s nevlastní matkou, která tehdy vzhledem k nízkému věku dožití a mladého 
věku v době sňatku mohla být stále velmi atraktivní: Taková matka měla být 
potrestána smrtí2. Porušení nedělního klidu vyvolávalo Boží hněv a zasluhovalo 
peněžitý trest3. Brzy byl trestán i potrat, protože – jak se zdůvodňovalo v právě 
v tomto ohledu obzvlášť rigidním bavorském právu (VIII, 21) – „také duše poté, 
co jednou přijala tělo, ale nemohla dospět ke světlu porodu, musí snášet bez 
svátosti znovuzrození (totiž bez křtu) dlouhý trest a prostřednictvím potratu 
je předána peklu“. Účinek takových právních norem se přímo nabízí, ačkoli se 
prosazoval jen velmi postupně. Pod vlivem římských a církevních principů začal 
mnohasetletý boj proti krevní mstě a výkonu práva na vlastní pěst, bezpráví 
mělo být pronásledováno veřejně a trestáno státem. Dalších etap bylo dosaženo 
v době panování Karla Velikého a během rozvoje trestního práva ve 12. století, 
od té doby se zrychlilo vítězné tažení veřejného trestu, jehož hrozby dodnes 
prostupují celou společnost.

Akulturace plynule pokračovala a vedla k novým rizikům. Ústupové oblasti 
římsko-byzantské nadvlády v Itálii například neustále trpěly hrozbou a útoky ze 
strany Langobardů. Dokonce i císařská města Řím a Ravenna se musela bránit. 
Řehoř Veliký organizoval odboj a obranu; právě tím přibylo biskupovi politické 
vedení ve městě a dukátu (vévodství). Řím skutečně zůstal svobodný. Langobardy, 
původně ariány, čekala brzká konverze. Katolické křesťanství jim přinesla jejich 
královna Theodelinda, dáma z bavorského vévodského rodu Agilolfingů. Řehoř 
Veliký poslal na znamení díků této pomocnici kříž posázený drahokamy, symbol 
blížící se Boží říše, dodnes dochovaný a známý jako kříž svatého Řehoře. Uvol-
nění vojenského tlaku, které si papež zřejmě od konverze sliboval, však nemělo 
dlouhého trvání. Naopak, Langobardi teď o to horlivěji zbrojili k útoku na urbs, 
vládkyni orbis. Byli teď přece katolíky.

Národy na severozápadě Evropy, Irové (nebo Skoti, jak je s oblibou nazývali 
na pevnině) a Anglosasové nebyli Římu nikdy podrobeni. Irové z toho důvodu, 
že římské flotily nikdy nebrázdily Irské moře, Anglové a Sasové proto, že z ne-
poražené země migrovali (od sklonku 4. a v 5. století) do Británie teprve poté, 
co se tam římská nadvláda zhroutila. Oba národy přesto podlehly římskému 
vlivu a záhy o sobě daly vědět jako nositelé latinské kultury. Na zelený ostrov, 
který byl rozčleněn na četná vzájemně si konkurující malá království, pronikla 
nejpozději v 5. století křesťanská misie. Bájeslovný věrozvěst svatý Patrik, římský 



Řehoř Veliký a nová mocnost Franků (37)

občan z Británie, byl údajně jako chlapec zavlečen do Irska, dokázal uprchnout 
a na základě vidění se jako biskup k Irům vrátil, aby je pokřtil. Přesnější údaje 
se nedochovaly. Patrikův život splynul s misií druhého misionáře Palladia, který 
přišel z Galie.

Irská církev se však organizovala – a to bylo rozhodující – naprosto nezávisle 
na Římu. Vyznačovala se speciální strukturou s kláštery, opaty a klášterními 
biskupy. Tito biskupové nevedli diecézi, spíše jen vykonávali funkce spojené 
s vysvěcením a zůstávali podřízeni svému opatovi. Teprve ve 12. století, poté co 
byl ostrov zásluhou následníků Viléma Dobyvatele včleněn do anglonormanské 
říše, se Irové podřídili římskému papeži a kontinentálnímu církevnímu uspo-
řádání. Náboženství ale nutilo i tyto Kelty k osvojování antické vzdělanosti. 
Kultivovali především gramatiku, brzy se skvěli vynikajícími znalostmi latiny, 
a dokonce i řečtiny. K tomu přistoupilo jako duchovní dědictví svatého Patrika 
svérázné náboženské cvičení: dobrovolné vyhnanství, bezcílné putování, které 

Obr. 7: Kříž svatého Řehoře. Tento malý kříž z horského křišťálu zdobený zlatem a perlami 
daroval papež Řehoř Veliký langobardské královně Theodelindě z rodu bavorských 
Agilolfingů jako poděkování za to, že dosáhla konverze dosud ariánských Langobardů ke 
katolické víře. Ukřižovaný má na sobě tzv. kolobium (dlouhou tuniku bez rukávu – pozn. 
překl.) a nevypadá ještě jako mrtvý Kristus. Kříž patří do chrámového pokladu v Monze.



2.  KAPITOLA(38)

vedlo životní dráhy podobně jako tajuplně propojené ornamentální pletence 
irského umění tam, kam si to přál Bůh. Takové zbožné putování (peregrinatio 
religiosa) učinilo z Irů v raném středověku věrozvěsty. Tak se vydal na pouť 
i opat Brendan se svými druhy. Po různých dílčích zastávkách v úrodné zemi 
překypující ovcemi se dostal na ostrůvek, který se zanedlouho dal do pohybu, 
protože to ve skutečnosti byla velryba, tam dostal pokyn k návratu. Tato legenda 
se rozšířila rychle a daleko, byla nesmírně oblíbená a učinila svatého Brendana 
patronem ještě větších mořeplavců a objevitelů 15. a 16. století.

Stejně jako Brendan opustil ostrov i Kolumbán a jeho druhové, našli ve 
Franské říši pomocníky a založili v západních Vogézách ve spolupráci s místní 
šlechtou proslulý klášter Luxeuil. Když byli odtud vyhnáni, zamířili dále do horní 
Itálie, kde jejich působením vznikl klášter Bobbio. I mnichové ze Sankt Gallen se 
prostřednictvím svatého Havla odvolávali na jednoho z těchto druhů Kolumbána 
jako na zakladatele svého kláštera. Všechna tato místa se stala středisky písemné 
kultury, bohatých knižních pokladů a širokého vlivu. Zvláště Bobbio se od raného 
7. století projevilo jako centrum irsky ovlivněné kultury na kontinentu. Irové, 
kteří opustili svou vlast a vydali se na náboženskou pouť, se však dostali i na dvůr 
Karla Velikého, kde šířili své vědomosti a věroučná poselství. Raná panovnická 
etika a pareneze vycházela z irských autorů, kteří se sami obraceli na franského 
krále se svými domluvami.

Anglové a Sasové, kteří jako pohané odešli z jižního Jutska, z dolní části 
labsko-vezerské oblasti a z Fríska do Británie, se teprve tam setkali s novým 
náboženstvím. Bohatství jejich pohanských králů dokládá jedinečný hrobový 
nález u Sutton Hoo (Suffolk): pohřbená loď třpytící se zlatem, nádhernými 
zbraněmi a drahocenným stříbrným nádobím. Za svou konverzi však vděčili 
Řehořovi Velikému. Tento papež nakupoval na trhu otroky z ostrova, propouštěl 
je a vzdělával ke kněžství, aby je – společně s římským mnichem a převorem Au-
gustinem – poslal nazpět do jejich vlasti jako misionáře. Augustin se stal prvním 
arcibiskupem v Canterbury. Anglosasové si od té doby zachovávali těsný svazek 
s římskou církví, který se rozpadl až s nástupem reformace. Vedle Canterbury 
vystoupil do popředí i York jako starší církevní centrum s dějinami sahajícími do 
doby Římanů. Misie bez osvěty však byla nemyslitelná. Anglosaské kláštery a je-
jich školy skutečně kultivovaly jedinečnou učenost. V Yorku se Alcuin, budoucí 
učitel Karla Velikého, dočkal výuky v duchu papeže Řehoře a Bedy Ctihodného. 
Stal se tak jedním z velkých zprostředkovatelů anglosasko-latinského vzdělání 
ve Franské říši. Recepce tohoto typu vzdělání položila základ pro intelektuální 
jednotu západní latinské Evropy, zřejmě to byl nejpůsobivější důsledek opatření 
onoho velkého papeže. Zvláště computus, výpočet času, který měl pro křesťanství 
zásadní význam kvůli pohyblivému termínu Velikonoc, pronikl z Bedovy školy na 
kontinent a našel na dvoře franského krále Karla nový domov. Určování letopočtu 
po Kristově narození se rozšířilo v době Bedových nástupců a zásluhou jeho 
používání v říši Karlovců – nejprve se zkusmo používal jen někde, ale posléze 
se rozšířil na celé latinské křesťanstvo.



Řehoř Veliký a nová mocnost Franků (39)

K formování Evropy přispěl nejen sever, svým dílem přispěl i jih nebo jiho-
východ. Od raného 7. století hrozilo z tohoto směru nebezpečí připomínající 
mohutnou bouři. Jeho vznik spadá do Arábie. Tam žily beduínské kmeny, jejichž 
prehistorii zahaluje temnota nedochovaného tradičního podání, kterou jen 
občas prosvětlí nějaký nápis. Tyto kmeny zpočátku neměly jednotné politické 
vedení. Teprve Mohammedovo boží poselství je sjednotilo. Tento prorok vy-
stoupil na světlo historie tajuplně. Neproniknutelná nejistota a rozporuplné 
ústní tradice skrývají – podobně jako u křesťanské a židovské církve – historii 
islámu včetně hidžry, vznik Koránu a Prorokova působení. Písemné prameny 
muslimské kultury se objevují až později, v 9. a 10. století. Mohammedův životo-
pis vznikl jedno století po jeho smrti a v jediné dochované verzi je ještě o jedno 
století mladší. Kritická filologie a historiografie se ujaly pouze v západní vědě. 
Prorokovo jméno znamená „Velebený“, latinsky Benedictus – a vypadá to, jako 
by se jeho skutečný život vypařil, podobně jako to bylo se životem křesťansko-
-latinského Benedikta – do pozdějšího a ideálního konstruktu. Historické jistoty 
se sotva dobereme, jistota zůstává vyhrazena víře.

Nové náboženství však propůjčovalo nespoutanou sílu. Významní arabští 
chalífové a vojevůdci dobyli – podobně jako Alexandr Veliký – od počátku 
7. století říši, která se během několika desetiletí rozprostírala od vnitřní Arábie 
a Mezopotámie až k Indu a do Tangeru a k Ebru i dále. Už brzy se přemístilo její 
centrum nejprve do Damašku a později, kolem roku 750, k Eufratu do Bagdádu. 
Křesťané a židé žili pod půlměsícem bez fyzické újmy, ačkoliv byli právně 
znevýhodněni. Jejich náboženství byla trpěna jako knižní náboženství, zároveň 
však museli platit zvýšené daně. Arabové považovali Abraháma za svého předka 
a Ježíše Nazaretského, Mariina syna, měli muslimové hned po samotném Moham
medovi za proroka.

Východořímská říše, oslabená válkami s Bulhary a Sásánovci, nedokázala proti 
této bouři postavit ochrannou hráz. Císař Herakleios (610–641) sice dosáhl proti 
starým nepřátelům, Peršanům, a proti Avarům významných úspěchů a skutečně 
zabránil už hrozícímu rozpadu říše. To umožnilo restauraci někdejšího císařské-
ho majestátu. Vnitřní reformy přinesly stabilizaci. Byzanc hleděla vstříc novému 
kulturnímu rozkvětu, který alespoň nepřímo ovlivňoval i Západ. Vítězství nad 
Peršany se ovšem ukázalo být spíše Pyrrhovým vítězstvím, protože ve skutečnosti 
povzbudilo nápor muslimů. Útokům chalífy Umara neměl Východní Řím šanci 
řelit. Sýrie a Egypt byly definitivně ztraceny a krátce poté i Jeruzalém. Zbytek 
římské Afriky brzy následoval. Podařilo se udržet pouze Antiochii. Kromě toho 
obranu oslabovalo ostré štěpení křesťanů na ortodoxní, kteří právě panovali 
v Konstantinopoli, a monofyzity, kteří byli rozšířeni právě v Egyptě, jejich učení 
uznávalo v Kristovi pouze jedinou božskou přirozenost, ne lidskou a božskou 
v jedné osobě, jako tak činila ortodoxie. Nábožensky pronásledovaní monofyzité 
si od agresorů nikoli neprávem slibovali náboženskou svobodu.

Byzanc se stáhla do Malé Asie, Thrákie, Makedonie, Řecka, na Sicílii a do jižní 
Itálie, ale i přes tvrdé a střídavě úspěšné obranné boje se v průběhu středověku 



2.  KAPITOLA(40)

stále zmenšovala, až nakonec sestávala už pouze z města Konstantinopol, které 
v roce 1453 obsadil velký turecký dobyvatel a sultán Mehmed II. Tato Byzanc, která 
měla na Západě špatnou pověst jako zpupná, zchytralá a heretická, sloužila – a to 
je nutné ocenit – celá staletí jako svého druhu ochranný štít pro západní Evropu, 
která za ním mohla hromadit a rozvíjet své síly, se zánikem Východního Říma 
byla Evropa odkázána sama na sebe.

Expanzivní síly muslimů nezadrželo ani moře. Nejprve (v roce 711) překročila 
vojska pod znamením půlměsíce Gibraltarskou úžinu (název je arabský a odvo-
zuje se od berberského dobyvatele: Tárikova skála). Západogótské boje o trůn 
proniknutí Arabů do Španělska usnadnily – Arabové během dvou let dobyli celou 
zemi až k Pyrenejím. Jejich vojska se však pořád ještě nezastavila. Bylo obsazeno 
Toulouse a dobyta jižní Akvitánie, čímž se před arabskými nájezdníky rozpro-
stírala otevřená Galie. Nedlouho poté, totiž od počátku 9. století, muslimové 
pronikali z Tuniska přes Sicílii do Apulie a Kalábrie. Ostrov se stal nadlouho, až 
do konce 11. století, arabským. Teprve poté Normani muslimy vyhnali a vytvořili 
na Sicílii a v jižní Itálii vlastní království s Palermem jako královským sídlem.

Avšak nebyli to až Arabové, kteří narušili jednotu středomořského regionu. 
Už během panování císaře Justiniána docházelo, jak jsme zmínili, k nevratným 
zásahům a oddělování vývoje na všech světových stranách. Západní centra se 
přemístila ze středomořské oblasti na sever, do prostoru Île-de-France a do 
oblasti mezi Mázou a Rýnem.

Nositeli mezikulturní komunikace v celém Středomoří zůstávali i nadále 
Židé. To je patrné od 9., a zvláště během 11. století z dokumentů genizy ve staré 
Káhiře (Fustátu), z dokumentů rituálního depozitáře písemností obsahujících 
alespoň jednou Boží jméno. Židé z této diaspory tvořili přímo „středomořskou 
společnost“ (Sh. Goitein) – jedinou, jak snad můžeme dodat. Spojoval je široký 
obzor a odpovídající obchodní aktivity se vzdálenými zeměmi od Indie přes Aden 
po Sicílii, Španělsko a Narbonne. Obchodníci působili jako zprostředkovatelé 
mezi arabským a latinským světem. Ve všech jihoevropských přístavních městech 
vzkvétaly židovské obce. Výkonné, velkoprostorové lodě a srovnatelně „moder-
ní“ organizace obchodu ulehčovaly dopravu, obchod a uzavírání jednotlivých 
transakcí. Zboží a vědomosti, ale také literární motivy, rytmy, písně a verše s nimi 
křižovaly moře. To výrazně podporovalo přenos vědění.

V celé Evropě byl patrný opětovný vzestup obyvatelstva od doby ztrát v dů-
sledku moru. Nejdůležitější oblasti Franské říše mezi Loirou a Rýnem trpěly 
už v 9. století nedostatkem země k osídlení. Vesnice se rozrůstaly a zemědělské 
plochy se nejprve půlily, poté čtvrtily – a nakonec už nikoho neuživily. Začalo 
rozsáhlé žďáření, následovala výrazná vnitřní kolonizace, nová panovnická 
centra, nové svobody pro kolonisty. To vše vedlo ke zhuštění osídlení, církevních 
staveb, cest a silnic a komunikace, což si vynutilo intenzifikaci obchodu a do-
pravy. Tato celková proměna prostředí znamenala pro současníky i kognitivní 
výzvu, jelikož se nyní museli vyrovnávat s novými, totiž křesťansky ovlivněnými 
intelektuálními technikami a novými životními podmínkami.



Řehoř Veliký a nová mocnost Franků (41)

Ve Franské říši přešla vláda od Merovejců ke Karlovcům, jejichž vzestup 
můžeme sledovat od 7. století. Karlovci si časem dokázali sami pro sebe nárokovat 
úřad správce paláce, palatina (Maior domus), nejdůležitější úřední post u mero-
vejského královského dvora, jehož nositel na sebe strhl významné mocenské 
pravomoci. Karlovci se přitom opírali o šlechtu své austrasijské vlasti, která svého 
času nesmírně profitovala z jejich vzestupu a rozšířila svůj majetek i se svými 
zájmy po celé říši. O vedoucí pozici uvnitř vlastního rodu se však opakovaně 
vedly spory i boje.

Karel Martel, dědeček Karla Velikého, dokázal konečně i proti silnému odporu 
ve vlastní rodině nárokovat moc pro sebe. Jako vládnoucí majordomus ji využil 
k válečné expanzi do Akvitánie, země jižně od Loiry, a do Provence. Merovejské 
království sice zůstalo zachováno, ale vlastními silami už nedokázalo nic poří-
dit. Naopak, Karel byl už uctíván jako král, aniž by jím byl, titul subregulus mu 
přiznal papež Řehoř III. Avšak osvědčit se proti Saracénům, to byl úkol, který 

Obr. 8: Idealizovaný obraz pozdně antické pětilodní baziliky svatého Petra v Římě 
z raného 17. století pochází od F. Gagliardiho. Připomíná konstantinovskou baziliku, 
která byla stržena, aby udělala místo dnešní renesanční stavbě. V pozadí je vidět chór 
s gotickým „confessio“, zbudovaným nad apoštolovým hrobem. V tomto kostele byli 
korunováni středověcí císaři. Tato freska se nachází v kostele San Martino ai Monti (Řím).



2.  KAPITOLA(42)

ho teprve čekal. Alláhova vojska pronikla až do Toulouse a začala přičleňovat 
celou Akvitánii nebo jiné části země k arabskému světu. Mezi Tours a Poitiers 
došlo k rozhodující bitvě (732). Karel zaútočil na nepřátele odvážně, jako mocný 
válečník zvaný „Neporažený“ zabil jejich vojevůdce emíra Abd ar-Rahmána 
a s Kristovou pomocí je porazil. „Tak triumfoval jako vítěz nad nepřáteli“, jásali 
karlovští historikové4. Saracéni se už nikdy nevrátili jako dobyvatelé do těchto 
severních oblasti, tak vzdálených arabsko-africkému životnímu prostoru. „Evro-
pané“ (Europenses) Izmaelovy syny odrazili, zaznamenal jeden španělský autor.

Význam této bitvy byl však historiky přeháněn a přeceňován kvůli zdůraznění 
jiných legitimizačních bojů o nástupnictví. Pro Karla šlo o jednu bitvu z mnoha, 
pro Araby Galie ležela daleko od vlastního mocenského centra. Přesto však sláva 
vítězství pronikla až k Tibeře. Papež Řehoř III., který čelil stále silnějšímu tlaku 
ze strany Langobardů, poslal Frankům klíč k hrobu svatého Petra, tedy draho-
cennou relikvii, která však měla sloužit jako výmluvné gesto a prosba o pomoc. 
Karel, který byl s Langobardy ve spojení, ji však odmítl (739). Teprve jeho syn 
Pipin a jeho pravnuk těmto prosbám vyhověli.

Po Řehořovi Velikém se na apoštolském trůně během následujícího století 
postupně vystřídali Řehoř II. a Řehoř III. Museli se vypořádat s basileem, tedy 
s byzantským monarchou v Konstantinopoli, svým světským pánem, který na Itálii 
a Sicílii uvalil novou daň, dále se vzpurnými římskými biskupy, kterým odmítl 
příjmy ze sicilských patrimonií, a nakonec tyto příjmy sám zabavil. Tento spor 
začal uvolňovat vazby Západního Říma na Východní Řím a napomohl oddělení 
papeže (duchovní moci) od císaře (světské moci). Pro duchovní kulturu Západu 
bylo ještě významnější opětovné setkání s Dialogy Řehoře Velikého, našly si nové 
čtenářstvo. Nyní však, století po svém vzniku, byl jejich obsah pojímán opravdu 
doslovně. Svatý Benedikt a jeho sestra, svatá Scholastika, slavili své vzkříšení 
zvláště na periferii (v Římě zpočátku ne). Tajná snaha franských mnichů a jeptišek 
dosáhnout jedinečného relikviářového pokladu vedla už dříve podivuhodným 
způsobem k tomu, že byl nalezen hrob obou světců a jejich ostatky byly přene-
seny do Fleury (u Orléansu) a Le Mans. Konečně počátkem 8. století nastal čas 
přikročit k založení kláštera v samotném Montecassinu. Skupinka římských 
mnichů pod vedením Langobarda Petronaxe z Brescie se tohoto úkolu ujala na 
naléhání papeže Řehoře II. a s podporou langobardského vévody Gisulfa z Be-
neventa. Tím začalo úspěšné tažení Benedikta z Nursie a jeho koncepce mnišství 
evropskými duchovními dějinami. Nejstarší syn Karla Martela, Karloman, se do 
Montecassina později údajně uchýlil jako mnich. Klášter postupně vzkvétal až 
do podoby duchovního centra západní Evropy.

Také ve franském prostředí se začaly rýsovat zásadní změny. Majordomovy 
války vyšly zemi velmi draze. Aby je Karel mohl financovat, nelítostnou rukou 
zabavoval církevní majetek, přisvojoval si celé kláštery s jejich výnosnými po-
zemky. Tyto zisky každopádně posílily úřad majordoma a posléze královskou 
moc Karlovců. Bezpráví tak bylo svým způsobem požehnáno, ale přesto bylo 
zapotřebí reforem. Karel je prováděl stejně jako jeho otec Pipin II. za pomoci 



Řehoř Veliký a nová mocnost Franků (43)

anglosaských mnichů, kteří měli působit především na východě říše. Zvláště 
Winfried, svého času opat kláštera v Nurslingu (u Winchesteru), se zpočátku 
těšil jeho důvěře i důvěře Karlových synů. Chtěl se však ujistit, že papež souhlasí 
s jeho konáním, a tak pospíchal do Říma, kde získal nezbytná oprávnění, jméno 
Bonifác (Bonifatius) a pallium, insignii arcibiskupské hodnosti, kterou mohl pro-
půjčit pouze papež. K Frankům se tak vrátil jako „vyslanec svatého Petra“. Jeho 
zásluhou se franská církev spojila podle anglosaské tradice úžeji a rozhodněji 
s Římem než kdykoliv dříve.

V Austrasii Bonifác, který nakonec obdržel biskupské sídlo v Mohuči, nebyl 
příliš úspěšný. Vzkvétal pouze klášter ve Fuldě, o jehož založení se zasloužil, 
plánované upevňování základů biskupství však ztroskotalo. O to úspěšněji Bo-
nifác působil v Bavorsku, kde využíval nejen pomoci majordomů, ale především 
podpory vévody Odila. Panovaly zde však ošklivé zlořády, které vyžadovaly 
rozsáhlou reformu. Působil zde kněz, který křtil „ve jménu vlasti, dcery a svatého 
Ducha“ (in nomine patria et filia et spiritus sancti), a jakýsi Ir jménem Virgil, který 
sváděl lid „perverzním a falešným učením“. Tvrdil totiž, „že ještě existuje jiný 
svět a jiní lidé v podzemí a na Slunci a Měsíci“ a intrikoval před vévodou proti 
Bonifácovi5. Virgil měl zřejmě určitou představu o Zemi jako kouli. Nápravu 
zjednalo budování stálých biskupství, konkrétně v Řeznu, Salcburku, Freisingu 
a Pasově, jejichž nejvyšší pastýři se nadále starali o zachovávání církevních zásad 
ve vévodství.

Nepříznivě to vypadalo i u Franků; také pro ně byly reformy naprostou ne-
zbytností. První synod, tzv. Concilium Germanicum, se na Karlomanův pokyn sešel 
v roce 742. Měl „obnovit Boží zákon a církevní řád, které se ocitly v rozkladu“. 
Usnesení synodu ozřejmily panující zlořády a jasně doložily naléhavou potřebu 
misie a reformy. Nadále se měly každoročně scházet synody, jak to předepisovalo 
staré církevní právo, které už upadlo v zapomnění, aby dohlížely nad věřícími 
a dodržováním věroučných zásad. Kněží měli poslouchat své biskupy a pravi-
delně skládat účty o svém působení. Falešní kněží, cizoložní a obscénní diakoni 
a klerikové měli být sesazeni a donuceni k pokání. Jeptiška udržující milenecký 
vztah byla ostříhána dohola, kněz, který se dopouštěl téhož, byl do krve zpráskán 
a dva roky strávil v žaláři při chlebě a vodě, někdy byl potrestán ještě tvrději. 
Služebníci Boží nesměli nosit zbraně, účastnit se bojů a táhnout do války. Byl 
jim zakázán obecně milovaný lov se psy, jestřáby nebo sokoly, byť to byl zákaz, 
který se musel později často opakovat. Biskup a hrabě měli společně postupovat 
proti pohanským obyčejům6. Církev tak sloužila i k upevňování světské nadvlády.

Lid musel změnit svůj způsob myšlení. Dosud sloužil, i když potají, krvavé 
zádušní oběti, prováděl kouzla a vykládal jejich pomocí osud, věřil v sílu amu-
letů, věštců a věštkyň, hledal svou spásu v zaříkávání a holdoval pověrám, jak se 
nyní označovala stará kultovní praxe. To vše bylo zakázáno a pronásledováno. 
Důvěrně známé formy života byly najednou zapovězeny a magický svět ztratil 
své kouzlo. Nové náboženství vyžadovalo osvětu ve všech sférách. Reformátoři 
tak uváděli do chodu interkulturní učební procesy a vývoj, který se nezastavil 



2.  KAPITOLA(44)

po dlouhá staletí a nezaváhal ani před vlastními náboženskými základy. Víra 
a věda se znovu střetly a posílily rozpoutaný konflikt, který nešetřil ani církev, 
ani království, ani sociální řád nebo obraz člověka. Austrasijská šlechta se také 
nikdy nedokázala smířit s neúprosně přísným reformátorem, kterým byl Bonifác, 
jeho postavení nakonec zatížily i rozpory s Pipinem, který byl právě (751) zvolen 
králem. Aby Anglosas unikl tomuto tlaku, vypravil se na misijní cestu k Frísům, 
kde, jen co se tam dostal, nalezl svou mučednickou smrt. Svatý muž byl uložen 
do svého nadačního kláštera ve Fuldě, na jeho památku a v jeho duchu se tam 
dnes schází německá biskupská konference.

Vzestup Karlovců do královského stavu byl spojen s krvavými boji v rámci 
této rodiny. Byly to bratrovražedné boje. Karel, který po celý život bažil po 
samovládě, nadarmo rozdělil – podobně jako merovejští králové – říši mezi své 
tři sny Karlomana, Pipina a Grifa. Nejprve byl ze hry vyřazen ten nejmladší, poté 
se musel Karloman uchýlit jako mnich do Montecassina, a když se znovu odvážil 
ukázat ve Franské říši, aby vystoupil proti svému bratrovi, zemřel nenadálou smrtí 
(753). Jak skutečně proběhlo sesazení Merovejců z trůnu (751) a jak se podařilo 
získat souhlas Franků s Pipinovým královským důstojenstvím, přešli kronikáři 
mlčením. Podrobné dobové výklady, dokonce i výklady poražené strany, zcela 
chybějí. Historii psali pouze vítězové, a to zpětně, a důkladně přitom manipulo-
vali s fakty. Můžeme pochybovat o tom, že poslední akt proběhl naprosto klidně 
a mírumilovně, možná v něm svou roli nějak sehrály konflikty uvnitř rodiny.

Při pozdějším ohlédnutí poukazoval například Karlův životopisec Einhard 
na nekrálovskou chudobu a naprostou nemohoucnost posledního Merovejce. 
Spokojen s vyčpělým královským jménem seděl s dlouhými vlasy a rozježeným 
vousem na trůnu, přijímal vyslance a častoval je předem připravenými odpověď-
mi, projížděl zemí jako prostý rolník ve volském povozu a nikoli – jak bylo třeba 
okamžitě dodat – jak se sluší a patří na krále, na ušlechtilém oři a v čele vojska. 
Avšak co opravdu věděl životopisec Karla Velikého, který po peru sáhl teprve 
téměř sto let po těchto událostech? A co směl vůbec napsat?

Pochybnosti vzbuzuje také vyprávění o legitimitě, které zprostředkovávají 
„říšské anály“. Podle nich se Pipin dotázal papeže Zachariáše, kdo má být krá-
lem – ten, kdo má moc, nebo ten, kdo je pouze nositelem toho jména? Takový 
dotaz předpokládá vzdělávací reformu pozdního 8. století a obeznámení s aris-
totelským učením o predikabiliích – jde totiž o diferenciaci pojmu a předmětu, 
nomen a res, královského jména a královské moci. Takový dotaz a výklad je tedy 
anachronistický, sloužil dodatečnému opodstatnění neobhajitelného. Nebyl to 
výsledek, nýbrž příčina úspěchu. Dalekosáhlé důsledky tohoto argumentu pro 
vztah papežství a obnoveného císařství se dostavily ve vrcholném středověku. 
Pozdější právníci totiž z výkladu karolinských letopisců vydedukovali právo 
papeže sesazovat z funkce – právo, které zřejmě poprvé použil Řehoř VII., poté 
však určitě Inocenc IV. V roce 1245 proti císaři Fridrichovi II.

O tom však Pipin zatím samozřejmě neměl sebemenší tušení. Pipinovy úspě-
chy poskytly legitimitu jeho vládě stejně dobře jako jeho nové královské důsto-



Řehoř Veliký a nová mocnost Franků (45)

jenství. Celá Galie zůstala spojená, Alemanie a Bavorsko byly opět pevněji začle-
něny pod franskou nadvládu. V Římě velmi pozorně sledovali tento převratný 
vývoj a uznali ho.

Roku 751 langobardský král Aistulf dobyl Ravennu, sídlo císařského exarchy, 
od Římanů a papeže vyžadoval tribut jakožto od svých poddaných, chystal se 
podrobit Řím a už se zmocnil osad v tzv. „římském dukátu“ (území kolem Říma 
pod faktickou nadvládou papeže – pozn. překl.). Papež Štěpán II. se osobně 
vypravil přes Alpy (753/4), aby požádal o pomoc. Na rozdíl od svého otce jej 
Pipin vyslyšel. Tato papežova cesta se později ukázala jako první opatrný krok 
papežské emancipace z byzantsko-císařské nadvlády k nezávislosti.

Nový franský král přijal následníka svatého Petra podle pečlivě připraveného 
rituálu. Opat Fulrad ze St. Denis a vévoda Rothad jej očekávali už na hranici, 
posledních sto mil do falce Ponthion (v údolí Marny) jej provázel nejstarší králův 
syn Karel. Tam papeže osobně uvítal král a prokázal mu úctu tím, že sám sesedl 
a pěšky vedl papežova koně za uzdu. Tím prokázal odpovídající respekt nejen 
dědici svatého Petra. Zároveň tím svým franským velmožům, kteří projevovali 
sklon k odmítnutí papežovy žádosti, ukázal své výjimečné dominantní postavení 
a pokoru, kterou je třeba projevit duchovní autoritě váženého hosta.

Získat franské velmože pro válku proti Langobardům opravdu nebylo lehké, 
zvláště když ji odmítala i Pipinova vlivná manželka Bertrada. Teprve na opě-
tovném říšském sněmu v Quierzy zaznamenali král a papež úspěch a uzavřeli 
spojenectví. Zanedlouho Štěpán – vlastně nikoli on, nýbrž v právně mystické 
identitě dědice se samotným zůstavitelem, tedy samotným svatým Petrem, 
klíčníkem nebeské brány – pomazal v St. Denis Pipina a oba jeho syny Karla 
a Karlomana na krále.

Obdiv k pozemskému zástupci Hospodina, strážci brány od ráje, u Franků hlu-
boce zakořenila. Štěpán tehdy zřejmě zároveň propůjčil všem třem Karlovcům, 
novému králi a jeho synům, něco, co vlastně ve skutečnosti propůjčit nemohl – 
titul Patricius Romanorum, který mohl udělit pouze císař7. Bylo to gesto, které 
Franky zavazovalo k ochraně Říma, gesto, jehož symbolický obsah byl zřetelný, 
zatímco právní obsah zůstal zastřený. Pipin z této události vytěžil neocenitelný 
zisk. Jeho království trpící poskvrnou uzurpace získalo nezpochybnitelné uznání 
a požehnání nebes a mocného apoštolského knížete. Kronikáři si pospíšili, 
aby pomazání spojili se souhlasem papeže s pádem Merovejců i se samotným 
povýšením na krále, které proběhlo již o tři roky dříve, dnes už nemůžeme říct, 
co z toho odpovídalo skutečnosti8.

Pomazaný panovník překročil s vojenskou silou Alpy. S pomocí svatého Petra 
Frankové šťastně zahnali Langobardy na útěk a donutili poraženého krále Aistulfa 
vydat iusticia b. Petri, pravděpodobně nejen papežská patrimonia, ale i res publica, 
tedy říši, odcizené oblasti, které však nebyly přesně popsány9. Pipin je darovací 
listinou restituoval apoštolskému knížeti, nakonec se však jen spokojil s Lango-
bardovou přísahou a vrátil se zase horskými průsmyky domů. Aistulf přísahu 
mezitím porušil, ohrožoval papeže a opět se chystal dobýt Řím. Do Franské 



2.  KAPITOLA(46)

říše znovu proniklo volání o pomoc. Sám svatý Petr sáhl po peru a psal královi 
a všemu franskému lidu: „Já, apoštol Petr, … který vás přijal za syny, … který si 
vás, Franky, vyvolil mezi všemi národy, … naléhám a nabádám vás, … ochraňte 
můj lid, … braňte Řím … a Římany, své bratry, před hanebnými Langobardy! … 
Přijďte, přijďte, při živém a pravém Bohu, zapřísahám vás, přijďte a pomozte, 
než pramen života, ze kterého pijete a budete znovuzrozeni, vyschne, než uhasne 
poslední jiskra jasného plamene, který vás osvěcuje, než vaše duchovní matka, 
Boží svatá církev, … bude zhanobena“10.

Údernost této řeči Franky přemohla. Kdo by jí dokázal odporovat! Pipin znovu 
vytáhl s armádou přes Alpy a Aistulfa opět porazil (756). Poražený panovník 
musel pod franskou kontrolou předat apoštolskému knížeti všechna dobytá 
území, vydat třetinu královského pokladu a zaplatit Frankům roční tribut. Pouze 
království Langobardů zůstalo podle všeho zachováno, i když bylo oslabneno. 
Fulrad ze St. Denis se jménem franského krále demonstrativně vzdal klíčů od 
bran Ravenny a dalších lokalit ve prospěch apoštolského knížete, a tak symbolicky 
provedl předání bývalého exarchátu do rukou papežství11. Pipin si očividně 
nepřál obnovení řecko-byzantské moci v Itálii ani oživení exarchátu, byzantského 
římského dukátu, ani návrat císaře. Donutil také Aistulfova následníka Desideria, 
aby apoštolskému knížeti Petrovi „restituoval“ dřívější říšské oblasti12. V tomto 
smyslu ujistil písemně papeže Štěpána už v Quierzy. Pipin tak „daroval“ římské 
církvi přilehlá území kolem Říma (dukát), exarchát, Emilii a vévodství Pentapolis 
a úzký pás země spojující oba regiony a několik jmenovitě uvedených oblastí 
na západě střední Itálie. Vlastní dobyvatelské choutky v Itálii tento Karlovec 
neprojevil. Pipinův syn Karel jej později ve všem následoval, jen v tomto ohledu 
nikoliv. Ohledně onoho darování se každopádně nezachovala žádná listina, ani 
Karlova, ani jeho otce.

Přesto se nezapomnělo na to, co bylo odpřisáhnuto. Pipinův „dar“ skutečně 
položil základ pro církevní stát až do 19. století. Zprostředkovaně se přes něj 
a pozdější smlouvy (pacta) franských králů a císařů s papeži – nejstarší dochovaná 
smlouva byla uzavřena s Ludvíkem Pobožným v roce 817, poslední obnovení 
zajistil Jindřich II. roku 1020 – odvozovaly všechny rekuperační plány, nároky 
a úspěchy apoštolské stolice od vrcholného středověku.

Nebylo přitom zapotřebí vymyšlené „Konstantinovy donace“. Tento ne-
blaze proslulý, pozdním středověkem a reformací tu vychvalovaný, jindy zase 
zatracovaný elaborát, který je ještě pro moderní vědu oříškem, nehrál – oproti 
obecně rozšířenému mínění – pro Pipina a jeho syny sebemenší roli. Patří až 
do 9. století a do úplně jiného kontextu13. První Karlovec na franském trůnu 
však zřejmě uskutečnil to, oč se snažil Řehoř Veliký a čemu ve svém Životě 
svatého Benedikta věnoval hlavní kapitolu: bylo to trvalé odražení Langobardů. 
Svazek Franků s papežstvím znamenal – alespoň při pohledu z Evropy – obrat 
ve světových dějinách. Zahájil dlouhou a intenzivní spolupráci apoštolského 
stolce s Franky a později s francouzskými králi. Z tohoto spojení v neposlední 
řadě profitoval i vývoj církevního kultu. „Monodický“ zpěv, který byl kultivován 



Řehoř Veliký a nová mocnost Franků (47)

v Římě a zdůrazňoval jednohlasnost a jasnost melodie, poskytoval každému tónu 
jeho vlastní váhu a jeho název, vyskytující se už v karolinské době a připomínající 
Řehoře Velikého, nyní vstoupil i do franských kostelů. Biskup Chrodegang z Met 
zvlášť pro ten účel posílal pěvce na papežskou Schola cantorum, aby tam studovali 
jednohlasý zpěv. Z Met se rozšířil po celé říši Karla Velikého.

Skutečného míru se ponížením Langobardů a triumfem svatého Petra nepo-
dařilo dosáhnout. Situace se změnila, když volba nového papeže vyvolala v Římě 
stranické boje. Desiderius se vzdal zpočátku nastoupené politiky, rezignoval na 
své nároky, a usiloval dokonce o spojenectví s císařem (basileem) v Konstanti-
nopoli proti Frankům a papeži. To vedlo k prvním úspěchům. Zdálo se, že se 
dějiny opakují, avšak Pipin musel tentokrát setrvat ve Franské říši. Nový papež, 
Štěpánův bratr Pavel, se musel s Langobardem dohodnout. Desiderius byl 
dokonce vpuštěn do Říma k modlitbě.

Pipin mezitím zemřel. Jeho synové Karel a Karloman si rozdělili říši a vzá-
jemně si nedůvěřovali. Mezi Karlovými Franky uspěla politika, která byla vůči 
Langobardům spíše přátelsky nakloněná. Tento král se dokonce oženil – k veliké 
nelibosti papeže, nyní Štěpána III. – s Desideriovou dcerou. Neměl přece, jak 
napsal tento následník svatého Petra, ušlechtilost svého rodu „poskvrnit potomky 
z věrolomného, ošklivě páchnoucího langobardského národa“14. Svůj skutečný 
pohled na věc Karel však ukázal poté, co se po smrti svého bratra rozhodl, že bude 
s Desideriem skutečně bojovat. V tu chvíli už žádného langobardského tchána 
nepotřeboval. Rozvod s královskou dcerou se pak rovnal vyhlášení války a jak 
se ukázalo, stál na počátku nových, dlouhá staletí přetrvávajících bojů v Itálii, 
v říších severně od Alp i v celé Evropě.



3. KAPITOLA

KAREL VELIKÝ  
A PRVNÍ RENOVATIO IMPERII 

ROMANORUM 

Počátek Karlovy vlády zastínily konflikty s jeho bratrem, které pouze Karlo-
manova brzká smrt nenechala přerůst v otevřenou válku. Přeživší přesto hrál 
známou smrtící mocenskou hru, kterou v podobné situaci nesmírně virtuózně 
hráli i Karlovi předchůdci. Vdova po Karlomanovi v ponuré předtuše, co čeká ji 
a její syny, uprchla na dvůr langobardského krále Desideria do Pavie – nadarmo. 
Všichni, královna a její synové, Karlovi synovci, beze stopy zmizeli z historické 
scény, jen co Frank dobyl Pavii a říši Langobardů (774). Karel Veliký vládl tvrdou 
rukou, neušetřil ani nejbližší rodinu. Obětoval dokonce svého nejstaršího syna 
s neskromným královským jménem Pipin a hrbem, který významně snižoval 
jeho způsobilost ke královskému úřadu. Po dlouholetém plánování, rozbrojích 
a bojích ho vykázal do kláštera v Prümu, když se syn odmítal podřídit jeho přáním, 
Pipinovy pomocníky rovnou předal katovi. Jako král vedl třicet let válku, teprve 
jako císař se intenzivně věnoval mírovému uspořádání.

Karel převzal základy moci a organizace říše od svého otce. Království v raném 
a vrcholném středověku se prezentovalo bohatstvím demonstrativně vystavo-

vaným na odiv (jak bylo exemplárně patrné na Chil-
derichově hrobu), leskem zlata a panovnickými znaky, 
trůnem nebo korunou, a vyjadřovalo se symbolickými 
gesty a rituály. Opulentní, náročná hostina (convivium) 
byla v daném ohledu stejně nezbytná a prováděla se 
po dlouhá staletí až dodnes, stejně jako „teror“ (strach, 
zastrašování) ze strany panovníka, když třeba sám ko-
pím skolil kance, jak ukazují okázalé liturgické „chvály 
panovníka“, které jsou doloženy od karolinské doby 
a které napodoboval ještě Mussolini. Nebo jako „mír-
nost“, kterou vítěz projevoval vůči poraženým a podří-
zeným. Pro reálnou moc panovníka bylo třeba nakonec 
docenit i jeho „přátele a příbuzné“. Královna a královna 
matka získávaly jejím prostřednictvím vliv a politickou 
váhu. V takových znacích, gestech a personálních kon-
stelacích se projevil jazyk, který se vyznačoval speciální 
sémantikou a – jako každý jazyk – podléhal v průběhu 
středověku proměně. Setrvával v situačním myšlení 

Obr. 9: Stříbrný 
denár s antikizujícím 
dokonalým zobrazením 
Karla Velikého 
(KAROLUS IMP AUG). 
Vidíme císaře v antickém 
imperátorském plášti 
a s vavřínovým věncem. 
Tento exponát se dnes 
nachází v Cabinet 
des Médailles (Kabinet 
medailí) v Paříži.



Karel Veliký a první Renovatio imperii  Romanorum (49)

a málo abstrahoval; porozumět mu je dnes pro nás obtížné. To, co v současnosti 
důvěrně známe, například kategorie nebo způsob uvažování v rámci schématu 
příčina a důsledek, tedy formálně logické operace, ještě chybělo. „Zastrašení“ 
bylo účinnější než argument, příbuzenský vztah závažnější než logika. Teprve 
v průběhu vrcholného středověku se to změnilo. Přesto ani v karolinské době, 
a zvláště za Karla Velikého institucionální momenty úplně nechyběly.

Koncentrovaly se na královském dvoře, který tvořil personální, hospodářské, 
a především duchovní centrum říše, institucionální střed veškeré královské 
vlády – v žádném případě tedy nešlo jenom o komplex staveb a zařízení. Zásadní 
pozici tady samozřejmě měl král jako pán domu, královna tady však také získala 
speciální pole působnosti a podílela se na správě královského majetku. Dvůr 
se stejně jako panovník přemisťoval z jednoho místa na druhé, ačkoli v Île-de 
France, v oblasti mezi Mázou a Rýnen a mezi Rýnem a Mohanem se vytvořily 
nejdůležitější regiony. Cáchy v pozdní době Karlovy vlády začaly nabývat charak-
teru stálé rezidence. Karlovci upřednostňovali, na rozdíl od svých merovejských 
předchůdců, kteří převážně vládli z měst, jako místa pobytu venkovská a lovecká 
sídla. Ten, kdo prodléval na dvoře, podléhal moci krále jako domácího pána. 
Karel systematicky reorganizoval uspořádání hrabství, podmínky vazalství 
a lenní právo – to vše zároveň představovalo vynikající institucionální „exportní 
zboží“ Franské říše, které se vyskytovalo pouze v rámci jejích hranic a tam, kam 
se franské formy vlády dostaly zásluhou dobyvatelské aktivity, jako například 
do Itálie, Katalánska nebo – zásluhou Viléma, francouzského trůnního vazala 
a normandského vévody – do Anglie. Dobytá území navíc musela přestát silný 
personální přesun Franků, Bavorů a Alemanů, s jejichž pomocí král v cizí zemi 
vládl.

Hrabě vládl ve vymezené oblasti jako stálý zástupce krále. Panoval s královskou 
pravomocí, byl odpovědný za zachování míru, soud a vojenskou pohotovost 
ve svém hrabství. Vazalství zahrnovalo veškerou šlechtu, s jejíž pomocí král 
panoval, léna se stala dědičnými až od sklonku 9. století. Majetek některých pánů 
a zvláště biskupů a klášterů podléhal imunitě. Tím byli svým základním jměním 
a povinností plnění bezprostředně podřízeni králi. Na kontrolu Karel posílal do 
jednotlivých regionů missi, po jednom duchovním a světském zvláštním vyslanci. 
Racionalismus této vlády tak zaznamenal značný pokrok, ačkoli všechno se nedalo 
prosadit nebo uchovat natrvalo.

Říše nepředstavovala stát. Nevystupovala vůči současníkům jako subjekt, nebo 
dokonce jako fiktivní, mystická „osoba“ s vlastními „orgány“, byla závislá na králi. 
Neměla definované, nezadatelné kompetence, a tím zaručenou akceschopnost, 
nebyla samostatným právním subjektem. Říše představovala královskou moc 
a královskou vládu – a ta se musela neustále znovu osvědčovat. Za říši se pova-
žoval hmotný majetek krále, královské pozemkové vlastnictví, oblast, ve které 
král mohl nebo měl uplatňovat svou moc. Byla to skupina osob orientovaná 
na krále a vyžadovala příslušnost šlechty právě k tomuto panovníkovi. Právní 
instituty „dědice“ a „dědictví“ přetrvávaly dobu života jednoho člověka. Teprve 



3 .  KAPITOLA(50)

od vrcholného středověku se to mělo změnit. Myšlenka institucionalizace úřadu 
se ještě nezrodila, ačkoli výrazy „úřad“ a „ministerstvo“ už existovaly. Avšak to, 
co označovaly, se pohybovalo v prostřední (původně dokonce nesvobodného) 
služebnictví. Platilo to také pro samotného krále. On totiž byl minister Dei, sluha 
Boží, nikoli třeba sluha („ministr“) státu.

Vládní systém ovšem proto nebyl zcela oproštěn od jakékoli instituce. Krá-
lovský dvůr, vrchnostenský řád, vazalita a lenní právo, soudy, hrabství a leccos 
dalšího, také mnohotvárnost kostelů, klášterů a biskupství vytvářela bohatou síť 
institucí. V povědomí epochy však tato síť nevystupovala ani sama o sobě, ani 
vcelku jako samostatná veličina. Pro něco takového chyběl jednotný koncept, 
výstižná metafora, výkladové schéma, které by postihovalo část a celek a dovo-
lovalo by je diferencovat a z části systematicky vzájemně přiřazovat. Bez něčeho 
takového se nedá rozpoznat žádná jednota. Nedostávalo se také abstraktního 
vzorce, který by odděloval soukromé a veřejné. Tento nedostatek se projevil 
jako ruce svazující a veškeré počínání zatěžující problém. Ten se dařilo řešit až 
v průběhu středověku – krok za krokem, okamžik za okamžikem – pod tlakem 
rozvíjejícího se operativně-logického myšlení a vznikající právní vědy. Podobně 
ani šlechtu, o kterou se Karlovci opírali, nespojovaly s králem ani tak rozkazy 
a poslušnost jako spíše konsensus a reciprocita a „výměna darů a výkonů“. To 
v konkrétních případech neznamenalo, že se šlechta nemusela krále obávat. 
Jakýkoliv pád panovníka však vyžadoval předchozí společenský vzestup jiných 
královských pomocníků.

Materiální prostředky zajišťoval královský poklad a panství integrovaná do 
královského rodu. Řemeslná výroba se převážně přemístila do protourbánních 
středisek kolem královských dvorů a klášterů. Zámořský obchod, trhy a peníze 
nechyběly, nehrály však – pokud to lze rozpoznat – výraznou ekonomickou roli. 
Jejich hodina udeřila až v době, kdy přírůstek obyvatelstva zahájil strukturální 
posuny a přinesl s sebou obsáhlejší směnu zboží. Karel se opakovanými vyhláška-
mi staral o měrný systém a peněžnictví. Zásadní mincovní reforma, jejíž důsledky 
působily po celý středověk, vděčí za svůj vznik plánovací genialitě tohoto krále. 
Karel pozorně kontroloval výkonnost a organizaci královských a církevních 
panství. Požadoval – to byl naprosto nový prvek v hospodářském uspořádání – 
písemnou inventarizaci selských usedlostí a jejich výbavy a pravidelné zprávy 
a sám se staral například i o chov slepic na vlastních hospodářských statcích. 
Jejich správa patřila do působnosti především královně jakožto paní domu. 
V současnosti už nelze ověřit, v jakém rozsahu tato působnost byla ve skuteč-
nosti prováděna a co král nebo královna požadovali. Racionalismus systematické 
organizace se však s jasnými cíli projevoval i zde.

Panství byla zásadně, i když nikoli vždy stejným způsobem, rozdělena na 
panskou půdu, kterou obdělával samotný pán, a na pozemky ve „svobodných“ 
a „nevolnických“ lánech. Ty obhospodařovali příslušní dvorští zaměstnanci 
za služební závazek. Svobodné lány odváděly pouze nutné dávky, ty byly pro 
lány v nesvobodné držbě sice menší, držitelé těchto statků však museli pánovi 



Karel Veliký a první Renovatio imperii  Romanorum (51)

poskytovat další pravidelné služby a „robotovat“, například tři dny v týdnu obdě-
lávat pole nebo sklízet úrodu. Nelze od tohoto systému však očekávat schematic-
kou jednotu. Karel se organizaci podle „lánů“ zřejmě snažil zavést všude. Došlo 
k tomu však nejspíš jen tam, kde se královská moc skutečně dokázala prosadit, 
zvláště na královských nebo klášterních pozemkových držbách. Uspořádání 
půdy vhodné k obdělávání také mohlo v případě potřeby přesahovat místní 
roztříštěnost pozemkové držby. Záhy se objevují důležité vynálezy jako chomout, 
který umožnil zapřáhnout koně, a tím dovolil efektivnější transport zboží, nebo 
použití těžkého pluhu, kterým dokázala pohnout jen volská spřežení s více taž-
nými zvířaty, což předpokládalo organizaci na úrovni širšího společenství, nebo 
dokonce celého panství. Bylo potřeba reagovat i na stížnosti menších a chudších 
svobodných majitelů zemědělských usedlostí a zajistit jim ochranu a podporu. 
To však bylo jen nepatrné zpomalení šíření nejnovějších poznatků.

Přesto Karel panoval neklidné společnosti, žádné pozdní rozvinuté kultuře, 
hranic růstu se nebylo třeba nikde obávat. Obyvatelstvo se však množilo, a i přes 
pravidelné hladomory a nemoci dokázalo až do 13. a 14. století expandovat záslu-
hou vládou řízené vnitřní kolonizace, rozšiřováním a reorganizací pozemkových 
držeb a lepším právním postavením podstatných částí samostatně hospodařícího 
rolnictva. Teprve poté otřásla evropskou společností agrární krize.

I církev byla ve stále větší míře začleňována do Karlova panovnického systé-
mu. Tak to vyžadovala potřeba spásy křesťanů s ohledem na blížící se poslední 
soud. Nejnaléhavější králova starost platila modlitbě, liturgii, církevnímu právu 
a organizaci církve. Správná, bezchybná modlitba představovala naléhavý příkaz 
okamžiku. Jak jinak by měl Bůh prosby vyslyšet a prokázat své milosrdenství? 
Král napomínal mnichy z Fuldy a jiných církevních společenství, když slyšel jejich 
nedostatečnou latinu. Okamžitě požadoval nápravu, což se stalo podnětem k zá-
sadní a rozsáhlé vzdělávací reformě, která výrazně přesáhla liturgické potřeby.

Především bylo nutné porozumět spisům církevních otců, hlavně svatého Au-
gustina. Samotný Karel šel osobním příkladem. Civitas Dei biskupa z Hippo Regia 
(dnes Annaba, pozn. překl.) údajně byla jeho oblíbenou četbou. Nezapomněl však 
ani na jeho Vyznání (Confessiones). Vliv obou děl na evropskou kulturu je nevyčís-
litelný. První poukazovalo na řád lidské společnosti, na „mír“ a „spravedlnost“, 
na dualismus „společenství Boha“ a „společenství ďábla“, na příběh o spasení 
a na konec světa. Druhé dílo však upíralo pohled bezprostředně na člověka, na 
jeho podstatu a Já. „Ty však, Pane, jsi mě obrátil… ke mně samotnému, vyvedl 
jsi mě zpoza mých zad, kde jsem se schovával“ (8,16)1. Na toto sebepozorování 
a tematizování „Já“, jako by to bylo vyznání z hříchů nebo zpráva o životě, na 
toto osvobození „Já“ v důsledku předstoupení před vyšší princip západní Evropa 
dodnes nezapomněla. I Petrarca, průkopník renesance a humanismu, vytáhl 
z kapsy Augustinovo dílo Confessiones, když stanul na vrcholu Mont Ventoux 
a objevil nový pohled na svět a lidi.

Reformní snahy Karla Velikého byly v neposlední řadě zaměřeny na pra-
xi. Král si od papeže Hadriána I. vyžádal sakramentář, aby zajistil liturgickou 



3 .  KAPITOLA(52)

jednotu s římskou církví. Už jeho otec usiloval o takové spojenectví s Římem, 
a proto v Metách nechal prostřednictvím biskupa Chrodeganga vyučovat řím-
ský chrámový zpěv (chorál). Rukopis zaslaný Karlovi samozřejmě nebyl kom-
pletní a jeho obsah se stejně málo všeobecně rozšířil. Byla stále nutná určitá do-
plnění a přetrvaly různé protichůdné tendence. V papežské církvi se stejně jako 

Obr. 10: Cáchy, katedrála, stavba a trůn Karla Velikého.



Karel Veliký a první Renovatio imperii  Romanorum (53)

u Řeků, kteří proto byli plísněni jako heretici, zpívalo Vyznání víry bez filioque, 
a tedy bez odkazu na to, že svatý Duch vyšel i ze Syna. V liturgii a obyčejích cel-
kově zůstaly až dodnes regionální rozdíly.

Král uspořádal církev a její organizaci v celé své říši. Stalo se to bez bezpro-
středního pokynu nebo pověření ze strany apoštolského stolce, i když franský 
král se ujistil papežovou podporou. Z Říma, od papeže Hadriána I., si vyžádal 
závaznou sbírku církevního práva (tzv. Dionysio-Hadriana), která se měla později 
ve Franské říši stát základem příslušného franského protějšku. Text byl opako-
vaně opisován, ale nevyvolal onu jednotu, kterou franský král zřejmě zamýšlel. 
I nyní zůstaly v platnosti četné odchylky od normy. Franská církev byla přiřazena 
k římskému biskupovi, aniž by mu byla zcela a důsledně podřízena. To zůstalo 
vyhrazeno církevní reformě 11. století. Avšak prvotní podněty, které se na ni 
orientovaly, působily už v karolinské době. Nejdále v jejich koncepci přitom 
pokročil padělatel Pseudo-Isidor, k němuž se ještě vrátíme.

Karel se zcela ve shodě s apoštolským stolcem staral o důsledné zavádění 
metropolitní správy, tedy uspořádání církve podle církevních provincií pod ve-
dením arcibiskupa a jemu podřízených biskupských farností (diecézí). V pozd-
ní antice byla uskutečňována v náznacích, ale nyní se stala všeobecnou, dodnes 
principiálně zachovávanou organizací církve. Časem se upevnilo přísné vedení 
římským papežem jako hlavou církve přes arcibiskupa a jeho sufragány až dolů 
po nejmenší farnosti. Pravidelně se měly scházet diecézní a metropolitní syno-
dy a probíhat inspekční návštěvy komunit. Ty umožňovaly kontrolu kléru a vě-
řících a ulehčovaly církevní jurisdikci. Franské říšské synody však jednaly bez 
krále, který je svolával. Prostřednictvím arcibiskupů, biskupů a farností bylo sku-
tečně možné zasáhnout veškerý lid.

Biskupové se dále museli starat o vzdělávání kléru, zřizovali tak školy, kte-
rých za tím účelem byla potřeba. Neexistovala však ještě chrámová kapitula 
ani kolegium kleriků u centrálního biskupského kostela, kteří by byli vybaveni 
obročím. To vše vznikalo až během 10. století. Do biskupské působnosti pak 
patřilo samotné zřizování, vedení a údržba školy v čele s magister scholarum 
(později kanovník neboli scholastikus – pozn. překl.) nebo „kancléřem“. Některé 
chrámové školy vynikající kvalitou svých učitelů se ve vrcholném středověku 
rozvinuly do zárodků univerzit. Právě na předních chrámových školách kvetla 
od 10. století dialektika a věda – zpočátku silnou konkurenci představovala 
klášterní studia – zanedlouho však chrámové školy získaly výraznou převahu.

Karel by se nestal Velikým, kdyby se spokojil jen s reorganizací zděděné vlády. 
On ji však rozšířil za dosavadní hranice. Zajištění míru na říšských hranicích, 
obrácení pohanských Sasů na víru a neskrývané dobyvatelské záměry mu k tomu 
napomohly. Budoucí císař po smrti svého bratra sjednotil nejprve Galii a dobyl 
říši Langobardů, jejíž královskou hodnost sám převzal, a Sasko, které bylo dlouhá 
staletí největším nebezpečím pro franské hranice. Zbavil moci bavorského vé-
vodu Tassila, svého bratrance. Franské vojsko pod vedením Karlova syna Pipina 
porazilo doposud nedostižné Avary. Konečně roku 801 přibyly ještě španělské 



3 .  KAPITOLA(54)

državy, řetězec hrabství od Urgellu v hlavním hřebeni Pyrenejí přes Cerdanyu až 
ke Gironě a zárodku Katalánska s Barcelonou, jakožto zanedlouho nejsilnějším 
centrem. Prozatím pouze tam pronikl franský lenní systém a římská liturgie 
vytlačila vizigótsko-mozarabský ritus. Takový úspěch byl umožněn tím, že uma-
jjovský emír v Córdobě odpadl od dynastie Abbásovců v Bagdádu, a tak ztratil 
podporu mocenského centra. Chalífa Hárún ar-Rašíd rovněž usiloval o Karlovu 
podporu a poslal Frankům jako gesto přátelství klíče od Chrámu Božího hrobu 
v Jeruzalémě. Pouze štěpení muslimské moci dovolilo postupné znovudobývání 
Pyrenejského poloostrova a reconquistu, která začala v 10. století. Pomineme‑li 
Britské ostrovy a křesťanské ostrůvky ve většinově muslimském Španělsku, byla 
celá západní latinská Evropa sjednocena ve Franské říši. To přivodilo dlouho-
dobé a stěží docenitelné následky pro celkově jednotný duchovní, náboženský 
a kulturní ráz Západu.

Karel skutečně záhy poznal, že vítězství s mečem v ruce vyžaduje oporu 
v duchovních hodnotách. Můžeme se přít o to, jestli tento franský král požíval 
větší slávu v důsledku svých vojenských triumfů nebo zásluhou péče, se kterou 
nechal ve své říši rozkvétat duchovní kulturu. Císař otevřel dialog s vědou. Jeho 
dvůr se stal jedinečným centrem vzdělanosti, které se stalo vzorem pro všechna 
nadcházející staletí. V kontaktech mezi vládnoucí mocí a vědou, které začal Karel, 
pokračovali i jeho nástupci. Tento vzor překonal zánik říše Karlovců. Na Karlově 
dvoře se koncentrovaly – zahájil to už král Pipin – jedinečné literární impulzy, 
které Karel rozhodně a neochvějně rozvíjel. Převážně ústně tradovaná kultura 
Franské říše vyžadovala obnovu latinských studií prostřednictvím vzdělané 
elity, která užívání latiny jako církevního a učeneckého jazyka přivedla k novým 
výšinám. I tento jazyk přispěl ke sjednocení Západu a otiskl do jeho jazyků 
a způsobů myšlení pečeť latinské Evropy.

Obsáhlého antického vzdělávacího programu se oficiálně nikdo nikdy nevzdal, 
přesto však efektivita školství – v neposlední řadě kvůli křesťanským výhradám 
proti jeho pohanské orientaci – v temných staletích raného středověku rapidně 
klesala. Merovejští králové sice disponovali relativně dobrým literárním vzdě-
láním, přesto se vědomosti a dovednosti scvrkávaly, až zakrněly. Teprve až za 
vlády karolinského krále Pipina, a především jeho syna, se projevil rozhodující 
protiproud. Leckde bylo možné sáhnout po antických rukopisech s příslušnými 
texty. Jejich hledání však bylo nákladné a bylo potřeba trpělivého, všudypřítom-
ného opisování, aby se zachránily a toto vědění mohlo být znovu šířeno. Římská 
antika je nadále, celé renesanci a osvícenství navzdory, rozeznatelná jen skrze 
tento raně středověký zájem karolinských konzervátorů.

Materiálem starých knih byl zpravidla levný, ale málo odolný papyrus. Při 
poklesu psací činnosti a produkce papyru byly důsledky katastrofální. Už v raném 
středověku se zásoby papyru tenčily; pouze papežská kancelář disponovala až 
do pozdního 11. století tímto záznamovým materiálem. Zbytek Západu musel 
z nouze udělat ctnost a sáhnout po drahém, avšak trvanlivějším pergamenu. 
Pomineme‑li pár výjimek, nedochoval se dodnes téměř žádný papyrový svitek 



Karel Veliký a první Renovatio imperii  Romanorum (55)

s vědeckým textem. Oheň, voda, hniloba a myši nezbytný přenos vědění těžce 
poškodily. Následky se dají vyjádřit i kvantitativně: z antických knihoven, z nichž 
některé byly obrovské, o inventáři zhruba až milionu knih se nic nedochovalo. 
Kdyby současníci Karlovců systematicky nepátrali po starých textech a rukopi-
sech, aby je opsali, a kdyby nepoužívali trvanlivý pergamen, byla by většina děl 
antické, zvláště latinské učenosti a básnictví ztracena. Žádný Cicero, Quintilianus, 
Vergilius, Horatius ani Ovidius, žádné Ars Amatoria (Umění milovat) ani Zápisky 
o válce galské by se nedochovaly, o antických křesťanských autorech ani nemluvě. 
Karlův hlad po vzdělání zachránil tyto texty, antický latinský program „svobod-
ných umění“ a příručky k „mechanickým uměním“ i jedinečnou krásu římského 
básnictví. Pozdně středověká renesance není bez něho myslitelná.

Dělení lidských schopností na „svobodná“ a „mechanická umění“ pochází 
ze vzdělávacích koncepcí starých Řeků a Římanů. Ti prohlásili za svobodné 
disciplíny ty, jimž se člověk může věnovat bez ruční práce, aniž by si jimi musel 
vydělávat na chléb. V antice byly vyhrazeny svobodným, zámožným aristokratům, 
pro jejichž obživu pracovala celá armáda různě závislých lidí. Tato sociální vrstva 
už v raném středověku neexistovala, na její místo nastoupili převážně mniši a kle-
rikové, jen nanejvýš zřídka laikové. „Mechanické“ bylo všechno, co potřebovalo 
ruce, např. chirurgie a medicína, lov, námořnictví, obchod a jakékoli řemeslo.

Tato a jiná umění našla nový domov na Karlově dvoře a v jeho říši. Král mi-
loval líbezné tóny fistuly, specifického druhu Panovy flétny, i (vodních) varhan, 
které dlouho zůstávaly vyhrazeny římskému a byzantskému císařskému dvoru. 
A Karlova dvorní knihovna byla údajně nejlépe zásobenou knihovnou raného 
středověku. Daly se tu sehnat různé rarity, jako například zachovaný, bohatě 
ilustrovaný rukopis římských zeměměřičů, geodetických techniků, za to, že 
se zachoval až do současnosti, vděčíme tomuto královskému sběrateli. Karlův 
dvůr – a od té doby snad každý středověký královský dvůr – se stal vzdělávacím 
a vědomostním centrem, vědeckou centrálou, jaká do té doby nikde neexistovala. 
Jeho nejmladšími dědici jsou moderní ministerstva vědy a výzkumu…

Náklady byly samozřejmě obrovské. Měřeno podle hospodářské výkonnosti 
tehdejší společnosti a jejích výrobních zdrojů bylo nasazení karolinské vlády 
nesrovnatelně vyšší než v současnosti. Bez toho by však neexistovala ani tehdejší 
ani dnešní intelektuální kultura. Na jedinou pergamenovou knihu bylo zapotřebí 
malého stáda ovcí, na velkoformátové luxusní svazky úměrně velká stáda. Tato 
okolnost omezovala šíření vědomostí a jeho rychlost, zato ale vytvořila vědění 
trvalé a dlouhodobé. To, co dnes můžeme poslal e-mailem do celého světa během 
vteřin nebo minut, ať už jde o rozsáhlé traktáty, obsahy celých knih a knihoven, 
vyžadovalo dlouhá desetiletí a celá staletí, aby získalo šanci na šíření. A tato 
samotná šance nezaručovala úspěšné rozšíření. Bylo zapotřebí vize nové intelek-
tuální společnosti, nekonečně houževnaté vytrvalosti, aby se vědění nahromaděné 
v antice předávalo budoucím generacím. Karel Veliký, který se staral o spásu 
křesťanství, vytyčil tuto vizi, jeho současníci a všichni jeho nástupci prokázali 
potřebnou trpělivost a zafinancovali základy i pro naše současné vědění.



 

Vážení čtenáři, právě jste dočetli ukázku z knihy Středověk. 

Pokud se Vám ukázka líbila, na našem webu si můžete zakoupit celou knihu. 


