
Obálka
ISBN 978-80-246-5886-5

Če
št

í Ž
id

é a
 je

jic
h 

de
va

te
ná

ct
é s

to
let

í
JI

N
dř

Ic
h

 T
om

aN

KarolINum

Předkládaná kniha o židovské kultuře a literatuře v Čechách 19. století dis-
kutuje vybraná témata židovské kultury na pozadí dobového historismu, 
nacionalismu a  antisemitismu. Na základě rozsáhlého množství zdrojů 
včetně poezie, prózy, ale i žurnalistiky, cestopisů, turistických průvodců, 
časopisů, kramářských tisků a  revolučních letáků zkoumá autor nejen 
židovské reflexe vlastních pozic, ale i měnící se postoje k českým Židům. 
Kniha nabízí interpretace a reinterpretace literárních a žurnalistických děl 
Jána Kollára, Karla Hynka Máchy, Siegfrieda Kappera, Karla Havlíčka 
Borovského, Leopolda Komperta, Jana Nerudy, Josefa Jiřího Kolára a řady 
dalších, dnes často neprávem zapomenutých autorů. Díky spojení textové 
analýzy a  detailní kontextualizace zde čtenář najde obohacující přínos 
k dějinám Židů v Čechách.

JINdřIch TomaN (nar. 1944) je profesorem slovanských jazyků a literatur 
na University of Michigan v USA. Po emigraci v roce 1968 pokračoval ve 
studiu germanistiky a slavistiky v Německu a později ve studiu lingvistiky 
v USA, kde se v roce 1987 trvale usadil. Vedle židovské tematiky patří k jeho 
badatelským zájmům kultura meziválečného Československa včetně dějin 
Pražského lingvistického kroužku, české avantgardy, moderní české knižní 
kultury a dějin fotomontáže.

Čeští Židé a jejich 
devatenácté století
Texty, diskuse, konflikty

 JINdřIch TomaN



Čeští Židé a jejich

devatenácté století

Texty, diskuse, konflikty

Jindřich Toman

Z anglického originálu Bohemia’s Jews and Their Nineteenth Century

Texts, Contexts, Reassessments, vydaného roku 2023 v Nakladatelství Karolinum, 

do češtiny přeložil Vladimír Petkevič

Na obálce: Mathias Wehli, Starý židovský hřbitov a Pinkasova synagoga s pohledem 

na Pražský hrad, kolem roku 1855. Olej na plátně. Židovské muzeum v Praze.

Vydala Univerzita Karlova

Nakladatelství Karolinum

Praha 2024

Redakce Lenka Ščerbaničová

Obálka a grafická úprava Filip Blažek

Sazba DTP Nakladatelství Karolinum

První české vydání

© Univerzita Karlova, 2024

© Jindřich Toman, 2024

Translations © Vladimír Petkevič, 2024

Photography © Muzeum hlavního města Prahy, Národní knihovna ČR,  

Národní muzeum, soukromá sbírka, Ústav dějin Univerzity Karlovy  

a archiv Univerzity Karlovy, Židovské muzeum v Praze, 2023 a 2024

ISBN 978-80-246-5886-5

ISBN 978-80-246-5904-6 (pdf)



Univerzita Karlova

Nakladatelství Karolinum

www.karolinum.cz

ebooks@karolinum.cz





Tato kniha by stěží mohla být dokončena bez podpory, kterou jsem 
v průběhu let obdržel od několika institucí. Zejména jsem zavázán Nadaci 
Alexandra von Humboldta za badatelskou cenu Alexandra von Humbold- 
ta a Institutu pro pokročilá judaistická studia na Michiganské univerzitě 
za poskytnutí badatelského stipendia. Další díky patří archivním institu-
cím, hlavně Židovskému muzeu v  Praze, Muzeu hlavního města Prahy 
a Národnímu muzeu.

Těžil jsem také ze zájmu řady přátel a  kolegů. V  mnoha případech se 
ukázaly být užitečné nejen výsledky jejich výzkumu, ale také jejich anga-
žovaný zájem o  můj projekt. Zvláštní poděkování patří Chadu Bryan-
tovi, Garymu Cohenovi, Steffenu Höhnemu, Hillelovi Kievalovi, Marku 
Nekulovi a Dereku Sayerovi, kterým jsem opakovaně sliboval, že kniha je 
už těsně před dokončením. Zde mohu jen opakovat: člověk míní, Bůh se 
směje – nebo se alespoň usmívá.

Návrh Nakladatelství Karolinum na překlad anglického vydání této 
monografie do češtiny jsem přijal s vřelými díky. Za překlad samotný jsem 
zavázán Vladimíru Petkevičovi, který se textu pečlivě věnoval a přispěl 
řadou důležitých podnětů. Přepracování anglické verze do češtiny 
poskytlo příležitost některé pasáže přestylizovat a  přizpůsobit znalos-
tem českého čtenáře, mj. krácením tam, kde se dala předpokládat obecná 
znalost reálií. Bylo též možné zrevidovat závěrečnou kapitolu a v nepo-
slední řadě opravit alespoň některé chyby a překlepy, které se vloudily do 
anglického originálu.

� JT, květen 2024





Obsah

Úvodem� 13

1.	 Čechy a jejich konfigurace� 19
	 1.1	 Hra se třemi škatulkami� 20
		  ■	 Obrození: Češi� 20
		  ■	 Emancipace: Židé� 22
		  ■	 Pod tlakem: Němci� 28
	 1.2	 A škatulky beze stěn� 31
		  ■	 Kdo byl kým a kdy?� 32
		  ■	 Translokální horizonty: Bildung� 33
		  ■	 Jak se kdo na koho díval� 35
		  ■	 Mezi, nebo mimo?� 38

2.	 Vyjednávání hranic: Pražské Židovské Město� 41
	 2.1	 Domácí pohledy: Židé mimo ghetto� 44
		  ■	� Lékařská topografie (židovské) Prahy: F. A. Stelzig, 1824 � 45
		  ■	 A znovu – Židé mimo ghetto: K. V. Zap, 1835� 48
		  ■	 Židé špehují v kavárnách: S. W. Schießler, 1812� 49
		  ■	 Kontaktní zóna: vzpomínky Karoliny Světlé� 51
	 2.2	Letmé pohledy zvnějšku� 53
		  ■	 Ne tak „elegantní svět“: Zlato a odpadky, rok 1829� 54
		  ■	 Angličtí cestovatelé: Henry Reeve, 1837� 56
		  ■	 Angličtí cestovatelé: George Robert Gleig, 1837� 58
	 2.3	 Židovské hlasy� 60
		  ■	 Domov v ghettu: Siegfried Kapper� 60
		  ■	 Fyziognomie ghetta: Leopold Weisel� 61
		  ■	 Purim ve vší slušnosti: H. J. Landau� 63



		  ■	 Purim v ghettu: Nostalgie Jacoba Kaufmanna� 65
	 2.4	Další úhly pohledu� 67

3.	 Ruina a její smysl: Starý židovský hřbitov v Praze� 73
	 3.1	 Pohledy minulosti� 74
		  ■	 Rané prameny� 74
		  ■	 Kritické osvícenství� 76
	 3.2	 Nové pohledy � 77
		  ■	 Vznik romantického hřbitova� 77
		  ■	 Klasický pohled: hřbitov a cyklus života� 79
		  ■	 Hřbitov jako místo vnucené jinakosti� 82
		  ■	 Hřbitov jako místo židovského spiknutí� 86
	 3.3	 Vlákna paměti� 88
		  ■	 Empatie českého romantika� 88
		  ■	 Hřbitov a židovská paměť� 90
	 3.4	Dialektika fragmentace� 92

4.	� Začlenit, nebo nezačlenit? Rozporuplné odpovědi Kollára  
a Máchy� 95

	 4.1	 Odpovědi Jána Kollára� 96
		  ■	 Pastorův misijní sen� 96
		  ■	 Slávin panteon� 98
		  ■	 Opět „pragmatické balíčky“� 101
	 4.2	Odpovědi Karla Hynka Máchy� 102
		  ■	 Orientalismus ve službách národa� 102
		  ■	 Víc než alegorie� 105
		  ■	 Praktické záležitosti – vyloučení� 106
	 4.3	Opět „pragmatické balíčky“� 109

5.	 Šokovat a pobavit: transgrese jako zábava� 111
	 5.1	 Staré frašky� 113
	 5.2	 Nová melodramata…� 117
		  ■	 Tragické tragédie: transgrese končí smrtí� 118
		  ■	� Melancholické tragédie: židovské postavy  

opouštějí scénu� 121
		  ■	� Tragédie se šťastným koncem 1: Sláva, nevěsta  

není Židovka!� 123



		  ■	� Tragédie se šťastným koncem 2: Sláva, ženich je Žid!� 125
	 5.3	 … a jejich postavy� 127
		  ■	 Židovské dcery: jak vypadají� 127
		  ■	 Židovští otcové: většinou škaredí� 129
		  ■	 Křesťanští milenci: prostě nutnost� 130
	 5.4	Licence pro nové židovské konfigurace� 131
	 5.5	 Melodramata a jejich kontexty� 133

6.	 Rozpětí židovské literatury v Čechách� 137
	 6.1	 Goethe, Čechy a židovští autoři� 138
		  ■	 Goethův pohled� 138
		  ■	 Pohledy na Goetha � 140
	 6.2	Židé z Čech o Židech z Čech� 144
		  ■	 Literatura školometů?� 144
		  ■	 Laterna magica Seliga Korna� 145
		  ■	 Šnoreři Leopolda Weisela� 148
	 6.3	Židé o Židech a Češích� 149
		  ■	 Empatie: Jacob Kaufmann� 150
		  ■	 Melancholie: Leopold Kompert� 153
	 6.4	Kultura doma: místní legendy� 157
	 6.5	Instituce čtení� 162
		  ■	 Sippurim Wolfa Paschelese� 164
		  ■	 Kalendáře� 168
	 6.6	Rozmanitost, složitost, volby� 169

7.	 Imperiální nebo místní: Frankl vs. Kapper� 173
	 7.1	 Krátce o Ludwigu Augustu Franklovi� 174
	 7.2	 Siegfried Kapper� 177
		  ■	 České listy (1846): Struktura a témata� 178
		  ■	 Kapperovy dotazy na Frankla� 183
		  ■	� Kapperovy referenční body: reformní judaismus  

a/nebo zemský patriotismus?� 184
		  ■	 Dedikace a jejich kontext� 186
		  ■	 Odpověď: Tefilot Jisro’el v češtině� 189
	 7.3	 Kroky ke sblížení� 193



8.	 Nové diskuse o Židech: čtyřicátá léta 19. století� 195
	 8.1	 Staré diskuse� 196
	 8.2	 Nové diskuse� 198
		  ■	 Agendy let 1844–1846� 199
		  ■	 Kuh/Nebeský: Projekt sblížení� 202
		  ■	 Předbřeznové reakce� 206
	 8.3	 Karel Havlíček Borovský: „fanatik 19. století“� 208
		  ■	 Židé jako cizinci� 208
		  ■	� Žid jako špatný básník: Křikloun a výrobce náhražek� 211
		  ■	 Kritické reakce � 213
		  ■	� Konec diskuse? Havlíček o židovské emancipaci (1850) � 213
	 8.4	 Projekt sblížení: silné a slabé stránky� 215

9.	 Jazyky roku 1848� 219
	 9.1	 Žánry, média, performance� 220
		  ■	 Předehra roku 1844� 220
		  ■	 Truchlení: vysoký styl� 223
		  ■	 Zpěv: revoluční styl� 227
		  ■	 Ulice jako komunikační prostor� 229
		  ■	 Ulice jako prostor verbální agrese� 235
	 9.2	 Zprávou je (emocionální) médium� 238

10.	Hledání nepřítele: Židé podle Jana Nerudy� 241
	 10.1	 „Pro strach židovský“� 243
		  ■	 Struktura� 243
		  ■	 Témata� 245
		  ■	 Zdroje a odkazy� 250
		  ■	 „Řádné chování“ už nestačí� 251
	 10.2	Nedělitelná loajalita� 252
	 10.3	Krása a mužnost� 254
		  ■	 Jeruzalém vs. Bělehrad� 254
		  ■	 Kuranda vs. Smolka� 255
	 10.4	Jazyk� 256
	 10.5	Reakce� 257
	 10.6	Odkaz� 260
	 10.7	Na závěr: antisemitismus� 262



11.	Nová doba: židovská, česká, židovskočeská� 263
	 11.1	 Nová doba židovská – v němčině� 264
		  ■	 Židovská hrdost: Marcus Teller, 1863� 265
		  ■	 Časopisy z šedesátých let 19. století� 267
	 11.2	 Nová doba česká – s Židy� 273
		  ■	 Židé v českých narativech: J. J. Kolár� 274
		  ■	 Židé v českých legendách� 276
	 11.3	 Nová doba židovská – s Čechy a v češtině� 280
		  ■	 Českožidovské hnutí a jeho Kalendář� 281
		  ■	 Jazyky Or Tomidu� 286
		  ■	 Čeští akademici Židé a čeští politikové � 288
		  ■	� Literatura jako nástroj akulturační politiky:  

Od Kappera k Rakousovi� 292
	 11.4	 Shrnutí� 298

12.	Pokus o závěr� 301
	 12.1	 Jazyk� 301
	 12.2	 Místní a imperiální� 304
	 12.3	 Diskurzy a jejich figury� 305
	 12.4	 Více o „klínech“� 308

ediční poznámka� 311

seznam vyobrazení� 313

literatura� 317

bibliografický doplněk � 357

rejstřík� 359





13

Úvodem

Tento projekt nebyl původně nic víc než zvědavé listování v dobové lite-
ratuře, později doplněné již o něco systematičtější konzultace v antolo-
giích Židé a židovství v české literatuře Oskara Donatha (Donath 1923/30) 
nebo Židé v  Čechách a  na Moravě [Die Juden in Böhmen und Mähren] 
Wilmy Iggers (Iggers 1986). Inspirací byla i bibliografie židovské Prahy 
Otty Munelese (Muneles 1952). Oskar Donath mě zaujal svým nadšením 
a na svou dobu podivuhodnou znalostí málo známých zdrojů, ve Wilmě 
Iggers jsem objevil angažovanou historičku schopnou shromáždit širokou 
škálu židovských textů z Čech a Moravy, opět z velké části ignorovaných, 
a pokud jde o stovky a stovky bibliografických hesel u Otty Munelese – 
kdykoliv jsem tento svazek otevřel, musel jsem s pokorou konstatovat, že 
jsem si nevšiml důležitého textu, který zde byl již uveden. Jinými slovy, 
probírat se zapomenutými texty bylo potěšením a inspirací.

Zmíněné zdroje dokumentují rozsáhlé rozpětí primárních textů, ale 
předběžný dojem vedl k  závěru, že akademická literatura o  židovské 
kultuře v  Čechách 19.  století je nevyrovnaná a  tato bohatá data nestu-
duje. Zatímco dvěma významným obdobím „velmi dlouhého židovského 
19. století“ – totiž éře osvícenských reforem a jejich dopadu na české země 
na straně jedné a pozdními desetiletími habsburské monarchie na straně 
druhé – se dostalo zásadní pozornosti, dekádám mezi těmito obdobími 
nebyla kromě revolučního roku 1848 v  literatuře věnována přiměřená 
pozornost. Odtud i rozhodnutí se tomuto období intenzivně věnovat.

I když se stále domnívám, že tento počáteční dojem nebyl úplně mylný, 
postupně jsem ho musel revidovat. Kromě starší historiografie, částečně 
již z dvacátých a třicátých let 20. století, došlo v posledních dekádách ve 
výzkumu tohoto meziobdobí mezi osvícenstvím a  koncem monarchie 
přece jen ke zřetelnému posunu. Ruth Kestenberg-Gladstein, navzdory 



14� Úvodem

pracovním omezením, načrtla portréty významných českých židov-
ských autorů třicátých až čtyřicátých let 19.  století (Kestenberg-Glad-
stein 2002); Hillel Kieval poskytl řadu analýz českožidovské komunity 
19. století, včetně jejího ideologického a sociálního kontextu (Kieval 1988, 
1992, 2000); Věra Leininger předložila ve vysokém rozlišení analýzu 
právního a sociálního postavení českých Židů 19. století (Leininger 2006); 
a  Martina Niedhammer se při kladení otázek o  židovské Praze dvacá-
tých až čtyřicátých let 19.  století věnovala málo zohledněnému mate- 
riálu, který zdůraznil rodinu, gender a třídu (Niedhammer 2013). Navíc se 
ukázalo, že analýzy židovské a německé Prahy v pozdní fázi habsburské 
monarchie od Garyho Cohena (Cohen 2006) jsou relevantní i  pro zde 
zvolené období; totéž platí pro práci Michala Frankla o  antisemitismu 
konce 19. století (Frankl 2007). Tyto práce pomohly v poslední instanci 
definovat mapu, na které se tato monografie nakonec nachází.

Předkládaná monografie vyzdvihuje tištěné literární a  publicistické 
zdroje, přičemž publicistika je chápána jako soubor žánrů zahrnujících 
eseje, fejetony, literární kritiku a  podobné, většinou efemérní zdroje. 
I když se zdá, že výpovědní hodnota takového materiálu má své meze, 
tištěná média jsou v  mnoha ohledech privilegovaným zdrojem tím, že 
jsou ve veřejném prostoru dobře rozpoznatelná a  často bezprostředně 
odrážejí změny a konflikty již v okamžiku, kdy se odehrávají. A co je snad 
nejdůležitější, tištěná média, jakkoli heterogenní, nejen osvětlují, jak se 
veřejný prostor „děje“, ale formují jej svou vyjadřovací kvalitou a verbál-
ními strategiemi, svým stylem argumentace a rétorickými figurami, spe-
cifickými motivy a samozřejmě samotnou přítomností ve veřejném pro-
storu, který tak formují.

Je zřejmé, že žádné texty neexistují ve vzduchoprázdnu. V  našem 
případě verbální média uplatňují své funkce v členitém historickém kon-
textu definovaném faktory, které doprovázely celkový zánik předmo-
derní doby. Jak bylo mnohokrát řečeno, anciens régimes se rozpadaly pod 
vlivem filozofie osvícenství, průmyslové revoluce, urbanizace, sekulari-
zace a na neposledním místě nacionalismu. Tyto historické faktory zde 
předpokládáme a  pouze dodáváme, že jejich souhrou vznikl novodobý 
prostor, který je zde primárně chápán jako prostor, který může zahrno-
vat širokou škálu projektů, konfliktů a řešení často existujících vedle sebe 
i proti sobě. V tomto smyslu máme před sebou prostředí, které nás přímo 
zve k tomu, abychom očekávali rizomatické spletence stanovisek a inter-



Úvodem� 15

pretací. S ohledem na židovskou historii Čech je mj. úkolem zjistit, které 
z nich byly pouhé epizody a které z nich tisková kultura zachovala jako 
provázané projekty aspirující na atribut longue durée. Celkově je zde novo-
dobý prostor chápán minimalisticky, především jako rámec, který nebrání 
vzniku určitých typů projektů a konfliktů. Zdůrazňování přítomnosti pro-
jektů – úspěšných či neúspěšných, dokončených nebo opuštěných, prosa-
zovaných jednotlivci nebo skupinami – je v každém případě významné, 
protože představují význačnou charakteristiku židovské historie Čech.

Samotný výběr materiálu z období zhruba mezi lety 1830 a 1880 je zde 
různorodý – cíl této monografie nebyl encyklopedický. Jednotlivé kapi-
toly jsou z velké části koncipovány jako případové studie, které většinou 
mapují mechanismy vyjednávání česko-židovského soužití. Lze je ale 
seskupit do několika bloků: kapitoly 2 a 3 se zaměřují na židovskou teri-
torialitu, kapitoly 4 až 9 analyzují především literární a publicistická díla, 
která odrážejí vyjednávání židovské přítomnosti v českém prostředí před 
revolučním rokem 1848 a po něm. Kapitoly 10 a 11 se věnují druhé polo-
vině 19.  století a popisují proces židovské akulturace, ale i  roli českého 
antisemitismu ve službách formování národní společnosti. Ve zpětném 
pohledu je tento rozsah možná příliš široký, zvláště vzhledem k tomu, že 
obě poloviny 19. století představují rozdílná období, nicméně ve většině 
kapitol je vyjednávání židovské přítomnosti v Čechách, tedy česko-židov-
ské soužití, stálým a spojujícím tématem.

Ačkoli tato monografie není vázána na žádnou konkrétní sociální nebo 
kulturní teorii, níže uvedené analýzy se nevyhnutelně dotýkají problémů 
se zřetelnými sociálními prvky. Epizody odvíjející se v multifaktoriálním 
prostoru odhalují faktory, které je třeba mít na paměti, včetně otázek 
identity a  loajality, a v židovském kontextu i  takzvané asimilace. Pokud 
jde o poslední z nich, následuji zde Todda Endelmana, který ukázal, že 
koncept asimilace je jen neurčitým pojmem, který postrádá analytické 
ostří již v  tom, že nerozlišuje přinejmenším čtyři odlišné faktory: akul-
turaci, tj. „osvojení si kulturních a  společenských návyků dominantní 
nežidovské skupiny“; integraci, tj. „vstup Židů do nežidovských společen-
ských kruhů a sfér činnosti“; emancipaci, tj. „získání práv a privilegií, jimž 
se těší nežidovští občané/subjekty podobného socioekonomického posta-
vení“; a sekularizaci, tj. „odmítání náboženského přesvědčení a závazků 
a praktik, které z těchto přesvědčení plynou“ (vše podle Endelmana 2008; 
2015: 50).



16� Úvodem

Tyto čtyři faktory by si jistě zasloužily podrobnou diskusi, protože 
každý je sám o sobě složitý a může zahrnovat řadu situací. V případě akul-
turace mnoho záleží na tom, zda je chápána jako multilaterální proces, 
jehož výsledkem jsou změny ovlivňující všechny zúčastněné strany. 
Pokud taková vzájemnost chybí, je třeba uznat jednostranné vztahy, což 
by znamenalo, že jednostranná akulturace v  některých případech stále 
může zasluhovat termín asimilace jako deskriptivně adekvátní. V případě 
integrace je jedním z významných aspektů nárůst neutilitárních kontaktů, 
tedy „nepraktického“ styku Židů a Nežidů, při kterém se „Židé a Nežidé 
začali setkávat v situacích, které se neřídily čistě utilitárním obchodním 
účelem“ (Katz 1973: 42). Přestože kontakt s  nežidovským světem byl 
v dějinách Židů vždy zásadní, osvícenství v podstatě anulovalo základní 
předmoderní situaci, ve které neexistoval „žádný společný základ nebo 
občanská společnost, v níž by se jednotlivci z obou skupin stýkali dob-
rovolně“ (Endelman 2015: 49). Toto zobecnění, na první pohled tvrdá 
binární opozice, zůstává užitečné jako orientační rámec, protože právě 
naše období nabádá k hledání „klínů“, které absolutní platnost této bina-
rity narušovaly či rozbíjely.

Ačkoli předkládaná studie nebyla koncipována jako zásadní příspěvek 
k teoriím identity a  loajality, těchto konceptů se znovu a znovu dotýká. 
Oba koncepty tu jsou však středem zájmu především tam, kde umož-
ňují pochopení sociálních a kulturních situací v momentu probíhajících 
konfliktů a změn – jinými slovy, „když jsou vidět“. Jak ukazují naše texty, 
dynamické aspekty identity, včetně identity násobné, patří k základním 
aspektům židovské historie. Stejně důležitý je koncept loajality, zvláště 
tam, kde jej lze chápat v  dynamických nebo procesuálních souvislos-
tech. Je vítaným orientačním bodem, kdykoli umožňuje nuance, jakými 
jsou vyjednávání loajality, násobná loajalita, nebo kdykoli jej lze chápat 
v  transakčních podmínkách dávání a  přijímání. Všechny tyto aspekty 
se typicky představují v  situacích, ve kterých existuje možnost výběru. 
Pokud by neexistovala možnost volby  – náboženské, politické, ekono-
mické, kulturní, jazykové –, neexistovaly by ani konflikty a otázky identity 
či loajality by se staly nezajímavými, ne-li nesmyslnými.

S  výše uvedenými pojmy souvisí procesy vyjednávání hranic mezi 
danými skupinami  – ať už teritoriálních, kulturních, sociálních či eko-
nomických; imaginárních, konvenčních nebo podmíněných; „měkkých“ 
nebo striktních; ignorovaných nebo vynucovaných. Přestože je pojem 



Úvodem� 17

hranice v  podstatě metaforický stejně jako mnoho jiných pojmů v  kul-
turních studiích, je v našich případech stále užitečný tím, že téměř vždy 
implikuje perspektivu konfliktu a zároveň snahu, ne-li potřebu, hranici 
překonat – nebo, abychom použili jinou metaforu, potřebu hledat „klíny“, 
kterými lze hranici prolomit.

Podívejme se tedy s  náležitou obezřetností, zda lze alespoň jeden 
segment novodobé židovské kulturní historie v Čechách – která samo-
zřejmě zahrnuje i části českých a německých kulturních dějin – kriticky 
popsat na základě konkrétních literárních a publicistických zdrojů, který 
nám veřejný prostor poskytuje. Podívejme se, zda je možné pochopit 
dynamiku století listováním ve starých novinách, obskurních brožurách 
či zapomenutých básnických sbírkách. Podívejme se, zda lze tyto zdroje 
adekvátně použít při popisu mechanismů uplatňujících se při vyjednávání 
česko-židovského soužití.





19

1.	 Čechy a jejich konfigurace

1.1	 Hra se třemi škatulkami
	 ■	 Obrození: Češi
	 ■	 Emancipace: Židé
	 ■	 Pod tlakem: Němci
1.2	 A škatulky beze stěn
	 ■	 Kdo byl kým a kdy?
	 ■	 Translokální horizonty: Bildung 
	 ■	 Jak se kdo na koho díval
	 ■	 Mezi, nebo mimo?

V českých židovských studiích je téměř zvykem, že na úvod je předložen jakýsi 
etnický inventář Čech. Je to ustálený, i když choulostivý krok, protože základní 
pojmy  – český, německý, židovský  – se v  průběhu času obsahově i  funkčně 
měnily; navíc tendence chápat je ve smyslu naší současné sémantiky může 
analýzu zkreslit. Nicméně tuto tradici zde respektujeme s triviálním připomenu-
tím, že v 19. století byly české země součástí habsburské monarchie, mnohoná-
rodnostního kolosu s centrem ve Vídni, a že byly etnicky a jazykově heterogen-
ním územím, spojujícím Čechy, Němce a Židy. První část kapitoly je konvenčním 
uvedením do této situace. Druhá část otevírá méně „rozškatulkovanou“ perspek-
tivu a zdůrazňuje dynamické aspekty naznačeného trialismu historických Čech. 
Tato část by nám měla připomenout, že každá z probíraných skupin sledovala 
své specifické zájmy a  fungovala svým specifickým způsobem. Zjednodušeně 
lze říci, že českojazyčná většina stále intenzivněji prosazovala program nacio-
nalismu a německojazyčná menšina na tento program hlavně v druhé polovině 
století aktivně reagovala a přetvářela se z německojazyčných obyvatel žijících 



20� Hra se třemi škatulkami

v Čechách v české Němce (G. Cohen). Židé po značnou část století požadovali 
základní občanská práva, přičemž opakovaně reflektovali svůj vztah k nežidov-
ské majoritě. Cíle a výsledky nebyly vždy slučitelné a docházelo ke konfliktům. 

1.1	 Hra se třemi škatulkami

V první polovině 19. století žilo v Čechách1 a na Moravě přes čtyři miliony 
obyvatel, z nichž většinu tvořili mluvčí češtiny. Jiří Kořalka uvádí násle-
dující etnicky pojatá data pro rok 1846: Češi 2 598 774 (59,77 %), Němci 
1 679 151 (38,62 %), Židé 70 037 (1,61 %) – celkem 4 347 962 (Kořalka 
1996: 140).2 Všechny tyto skupiny vedle sebe koexistovaly již dlouho před 
19. stoletím. V této části přinášíme stručné zmapování těchto tří jazykem 
a konfesí vymezovaných etnik.3

1.1.1	O brození: Češi

Od poslední třetiny 18. století, tedy zhruba 250 let po připojení českých 
zemí k  habsburské monarchii, začala místní, tehdy převážně dvojja-
zyčná intelektuální elita rozvíjet myšlenku obrození. Obrozenský proces 
byl mnohovrstevný a v různých sociálních skupinách probíhal rozdílným 
tempem. Panuje shoda, především mezi literárními historiky, že v době 
mezi poslední třetinou 18.  století a  rokem 1848 měl nejméně tři fáze,4 
z nichž první se obvykle charakterizuje jako éra učených filologů a histo-

1	 V české terminologii chybí jednoznačně zemský pojem Čech, tedy slovo odpo-
vídající německému zemskému termínu Böhmen, popř. anglickému Bohemia. 
V následujícím textu budeme proto v případě potřeby používat německou glosu 
(Böhmen/böhmisch), která určí „správný“, tedy buď jazykový, nebo zemský 
význam. Podrobný přehled české etnické terminologie viz Dickins (2011) a lite-
ratura tam citovaná.

2	 Podrobnou diskusi viz Cohen (2006: 66–68).
3	 Stručný anglicky psaný přehled habsburských Čech podává mimo jiné Sayer 

(1998). Širším rámcem habsburské říše se zabývá Judson (2016).
4	 Lze se domnívat, že tyto etapy inspirovaly teorii Miroslava Hrocha (1968) 

o fázích, které strukturují utváření národa.



Čechy a jejich konfigurace� 21

riků, kteří se řídili především ideály kritické filologie, jež přišly s osvícen-
stvím. Na tento proces navazovala druhá, „jungmannovská fáze“,5 která se 
vyznačovala aktivním pěstováním češtiny jako spisovného jazyka a domi-
nancí romantické historiografie. Oba faktory se postupně staly nástrojem 
utváření národa. Vlivný byl i  celoevropský vývoj, např. myšlenky J. G. 
Herdera o národní literatuře, ale obrozenci jako Josef Jungmann se odvo-
lávali i na jejich zvulgarizované verze, reprezentované například němec-
kým publicistou a politikem F. L. Jahnem, také známým jako „Turnvater 
Jahn“. Třetí fáze, často nazývaná „Palackého fáze“,6 bývá obvykle datována 
obdobím mezi roky 1830 a 1848, což se v historiografii habsburské monar-
chie v podstatě shoduje s předbřeznovým obdobím. Ať už však pracujeme 
s jakýmikoli daty, je zřejmé, že již dlouho před rokem 1848 měla čeština 
spisovnou podobu a  fungovala jako jazyk literatury, třebaže ne vyššího 
vzdělání. Jak již bylo často popsáno, důraz na jazyk byl významným 
rysem obrození a nakonec představoval základní kámen úspěšného pro-
jektu nejen z hlediska obecné gramotnosti, ale i národní politiky. Spojení 
jazyka a národa bylo podstatnou součástí novodobého českého naciona-
lismu.

Porážka revoluce v  roce 1848 ovlivnila českou společnost zpočátku 
tím, že zpomalila její vývoj směrem k  modernímu politickému útvaru, 
nicméně v  šedesátých letech 19.  století, tedy v  době, kdy habsburská 
monarchie přecházela k liberálnímu politickému systému definovanému 
ústavou a  parlamentarismem, mohl český nacionalismus v  mnohém 
navázat na politické představy, které se začaly formovat již na konci čtyři-
cátých let. Šedesátá a sedmdesátá léta 19. století představují pak v mnoha 
ohledech úspěšnou transformaci charakterizovanou vznikem předmo-
derních politických stran a soustředěnou snahou o vytvoření homogenní 
národní společnosti, v níž by Češi byli vedoucí silou. Jak dále uvidíme, 
součástí tohoto procesu byly diskuse o ekonomickém, kulturním a jazy-
kovém postavení Židů. 

Kdy přesně budeme považovat tuto éru za uzavřenou, závisí na zvole-
ných kritériích. Pieter Judson dospěl k názoru, že habsburská monarchie 

5	 Josef Jungmann (1773–1847), český filolog a literární historik.
6	 František Palacký (1798–1876), historik často označovaný za Otce národa, for-

moval třetí fázi obrození i politicky.



22� Hra se třemi škatulkami

se začala politicky a strukturálně měnit v osmdesátých letech 19. století 
( Judson 2017). Blízko tomuto datu jsou i česká osmdesátá a devadesátá 
léta, která se vyznačují nejen rozmachem českých politických stran, ale 
i vznikem kulturních proudů, které otevřely českou kulturu mezinárod-
nímu modernismu. Naše studie se zastavuje přibližně v  tomto bodě  – 
rozhodnutí o  asanaci pražského ghetta v  osmdesátých letech 19.  století 
můžeme považovat za symbolický mezník naší pozornosti.

1.1.2	E mancipace: Židé

Vzhledem k  poměrně krátkému seznamu kandidátů na status menšiny 
v Čechách se Židé blíží paradigmatické středoevropské menšině.7 Jejich 
postavení vycházelo nejen z  jejich vlastního smyslu pro identitu, ale 
i  z  dlouhodobé segregace a  programově praktikovaného vylučování. 
Židovské komunity přitom stály po staletí na vratkých právních zákla-
dech. Když anglický cestovatel Fynes Moryson (1566–1630) koncem 
16. století formuloval svou zprávu o pražském ghettu, učinil přímo v úvodu 
jednoduchý, ale zásadní postřeh: „V Praze mají [Židé] výsady občanů,8 ale 
kupují si je a prodlužují si je vysokými peněžními platbami“ (viz Hughes 
1903: 490). Privilegia si samozřejmě musely kupovat i jiné skupiny před-
moderních společností, ale pro židovskou menšinu byla jejich vyjedná-
vání základním mechanismem. V našem období si Židé mohli činit nárok 
na omezenou toleranci v tom smyslu, že již nebyli vystaveni extrémním 
situacím, jako bylo systematické vyhánění9 nebo pogromy východoev-

7	 V  ojedinělých případech jsou vedle Židů jako další menšina zmiňováni 
Romové; viz Dohmův vlivný spis Über die bürgerliche Verbesserung der Juden 
(Dohm 1781/83).

8	 V  originále „citizens“, což ovšem nelze chápat v  moderním smyslu tohoto 
pojmu. 

9	 Poslední vyhoštění Židů z Prahy nařídila habsburská císařovna Marie Terezie 
v roce 1744. Přestože její dekret byl brzy odvolán, myšlenka vyhoštění nezmi-
zela. V roce 1848 kolovala v Praze petice s třemi sty podpisy místních obchod-
níků, kteří požadovali vypovězení Židů, pražští radní ji ale odsunuli ad acta 
(Die Unruhen…, 1845: 36). Nástroj vyhoštění se v monarchii neomezoval vždy 
jen na Židy, srov. vypovězení protestantů ze Salcburku v roce 1731.



Čechy a jejich konfigurace� 23

ropského typu.10 Zároveň však až do poslední třetiny století neměli rovná 
práva a  zdaleka nebyli integrováni do většinové společnosti. Byli tole-
rováni jako obyvatelé druhého řádu a  postavení plnoprávných občanů 
dosáhli až v roce 1867.11

Historikové se většinou shodují v  tom, že zlomovým bodem v  ději-
nách habsburských Židů byly reformy, které postupně zaváděl formou 
zákonodárných dekretů v letech 1781–1789 habsburský císař Josef II. Tyto 
dekrety vedly ke vzniku nového společenského, hospodářského a kultur-
ního prostoru pro habsburské Židy, přičemž každý z nich se vztahoval 
k té či oné oblasti monarchie specifickým způsobem, počínaje dekretem 
pro Čechy vydaným 19. října 1781. Dekrety byly součástí rozsáhlého poli-
tického programu, který byl postupně realizován pod vlivem filozofic-
kých směrů charakteristických pro osvícenství. Odhalují sice způsob uva-
žování a specifické zájmy absolutního monarchy, zároveň ale představo-
valy společenskou smlouvu sui generis, možná neúplnou a nedokonalou, 
ale v jistém smyslu vyjadřující zájmy obou stran.12

Ačkoli dekrety Josefa II. měly specifické dopady na místní židovské 
komunity – například omezily nebo zlikvidovaly praxi židovské samo-

10	 To však neznamená, že by se násilí nevyskytovalo. K protižidovským výtržnos-
tem docházelo opakovaně po celé 19. století. Výtržnosti pokračovaly i v prvních 
letech Československé republiky, a dokonce i po druhé světové válce.

11	 V roce 1867 byla občanská rovnost definitivně zakotvena v takzvané Prosin-
cové ústavě [Dezemberverfassung], souboru zákonů, který obsahoval Základní 
zákon o společných právech občanů. Pro Židy byly důležité následující části: 
§ 2 (Vor dem Gesetze sind alle Staatsbürger gleich / Před zákonem jsou si všichni 
občané rovni), § 14 (Die volle Glaubens- und Gewissensfreiheit ist jedermann 
gewährleistet / Plná svoboda vyznání a svědomí je každému zaručena) a § 19 
(Alle Volksstämme des Staates sind gleichberechtigt, und jeder Volksstamm hat ein 
unverletzliches Recht auf Wahrung und Pflege seiner Nationalität und Sprache / 
Všechny národnosti [Volksstämme] státu jsou si rovny a každá národnost má 
nezadatelné právo na zachovávání a pěstování své národnosti a jazyka); srov. 
http://www.verfassungen.de/at/Oesterreich-Ungarn/index.htm. Často přehlí-
ženým uvolněním, které předcházelo ústavě z roku 1867, byl tzv. Gewerbegesetz 
z  roku 1859, který zrušil některá profesní omezení pro Židy (Gary Cohen, 
osobní sdělení).

12	 O židovské politice Josefa II. viz Karniel (1986), který také přetiskuje některé 
z příslušných dekretů.



24� Hra se třemi škatulkami

správy –, všechny vycházely z téže šablony, která kladla důraz na otázky 
podnikatelských aktivit, občanského života, vzdělání a na neposledním 
místě jazyka. Josefínský program oslabil status existujících židovských 
jazyků, jak je jasně patrné v zákazu jejich používání v právně relevant-
ních dokumentech,13 ale také v  tom, že nasměroval židovskou popu-
laci ke vzdělání, které probíhalo v  němčině. V  Čechách tak prováděcí 
nařízení ukládala židovským rodičům posílat děti do škol s německým 
vyučovacím jazykem.14 Dekrety dále umožňovaly Židům přístup k pod-
nikatelské činnosti  – ostatně monarchie se potřebovala modernizovat, 
už jen proto, aby mohla konkurovat svému severnímu sousedu Prusku. 
Četné diskriminační zákony však zůstaly zachovány i  po josefínských 
reformách, včetně židovské daně z hlavy (Judensteuer) a hlavně tzv. fami-
liantského zákona (Familiantengesetz), který omezoval počet židovských 
rodin v Čechách a na Moravě s cílem zabránit nárůstu židovského obyva-
telstva. Ve skutečnosti tak diskriminace Židů pokračovala po celou dobu 
před rokem 1848.15

Další linie změn vycházela ze samotných židovských komunit. Na 
počátku 19.  století reagovaly české židovské obce na nový náboženský 
a  kulturní vývoj, kterým byla haskala a  následně reformní judaismus, 
přicházející z  německých židovských komunit. Jak ukázala Ruth Kes-
tenberg-Gladstein ve své monografii o židovském osvícenství v českých 
zemích (Kestenberg-Gladstein 1969), měl tento vývoj místní specifika.16 
V Čechách vznikla významná židovská intelektuální elita, i když její před-
stavitelé zůstávali dlouho uzavřeni v dominantních židovských jazycích 
své doby.

Novější výzkumy podporují závěr, že přinejmenším v Praze 19. století 
představovali Židé „standardní“, tj. rozvrstvenou sociální skupinu, která 

13	 Toto omezení nebylo zcela nové, viz papežskou encykliku Cum nimis absurdum 
z roku 1555, antisemitskou „klasiku“ raného novověku (Cum... 1555).

14	 Viz nařízení pro Čechy z  roku 1784, v  němž se mimo jiné uvádí: „Židovští 
rodiče se vyzývají, aby posílali své děti do německých škol, nechtějí-li zaplatit 
stanovenou pokutu“ (Die Juden sollen..., in Cramer 1792: 168).

15	 Podrobný popis legislativy před rokem 1848 týkající se majetku, bydliště a sňat-
kové praxe viz Leininger (2006).

16	 Dále viz Hecht (2008a) o  osvícenském židovském filozofovi a  pedagogovi 
Peteru Beerovi. O celkovém profilu židovské Prahy viz mj. Pařík (2008).



Čechy a jejich konfigurace� 25

se se svými českými a  německými protějšky v  jistých situacích stýkala 
nejen ekonomicky, ale také sociálně a kulturně (Niedhammer 2013). Pří-
slušníci židovské elity získávali i šlechtické tituly, zatímco přední rodiny, 
zejména v  bankovnictví a  textilním průmyslu (Dormitzerové, Jerusalé-
mové, Porgesové a další), se podílely na projektech, které byly v mnoha 
případech podporovány hybridními českoněmeckými institucemi, jež se 
nevyhýbaly přijímání židovských členů. Zakládajícím členem a  ředite-
lem České spořitelny (Böhmische Sparkasse) byl v roce 1825 významný 
obchodník a  bankéř Leopold Lämel (srov. Županič 2012: 446); také 
Jednota ku povzbuzení průmyslu v Čechách, se stovkami členů největší 
zemská korporace, měla stále více židovských členů, zejména poté, co ve 
čtyřicátých letech 19.  století ztratila svůj aristokratický ráz. A  dokonce 
i jedna z ústředních institucí českého obrození, Vlastenecké Museum Krá-
lovství českého, dále České muzeum, měla ve společnosti svých příznivců 
přinejmenším jednoho židovského podporovatele, Moritze Edlera von 
Heniksteina; redaktoři muzejních publikací také spolupracovali s židov-
skými autory.17

Z  jazykového hlediska se ukázalo, že vynucované užívání němčiny 
v židovském školství bylo významným faktorem, který z Židů v Čechách 
učinil německy mluvící a německy píšící obyvatele, což se v dlouhodo-
bém horizontu negativně projevilo na česko-židovských vztazích, neboť 
český nacionalismus byl silně zaměřen na pěstování češtiny. S úpadkem 
toho, co dnes nazýváme západní jidiš,18 se němčina alespoň na papíře 
postupně stávala hlavním jazykem českých Židů, přičemž mezi určující 
germanizační faktory patřily nejen josefínské reformy, ale také osvícen-
ská haskala. Nicméně popis skutečné jazykové praxe je složitý vzhledem 
k tomu, že primární jazyková data jsou sporadická, pokud vůbec existují. 
Jako příklad pro tištěný jazyk mohou posloužit dvě pražské publikace, 
které od sebe dělí tři desetiletí: dvojjazyčné vydání 613 micvot (židov-
ských přikázání) od I. E. Landaua z roku 1798 a sbírka pohřebních mod-
liteb a souvisejících textů od M. W. Jeittelese z let 1828/30.

17	 Přesněji řečeno alespoň s jedním, a to s autorem-konvertitou Aaronem Ludwi-
gem Jeittelesem (viz níže oddíl 6.1.2).

18	 O postavení a definičních znacích tzv. západního jidiš viz Fischer (2018).



26� Hra se třemi škatulkami

V pražském dvojjazyčném vydání 613 micvot vrchního pražského rabína 
Izáka Ezekiela Landaua (I. E. Landau 1798) je hebrejský text doprovázen 
komentářem v řeči, kterou titulní list označuje jako „německý jazyk podle 
židovského nářečí“ [deutsche Sprache nach jüdischer Mundart], a úvod pak 
popisuje jako „gwehnliche munt art“ [sic!; běžný jazyk] (nestránkováno, 
hebrejským písmem, tzv. weiberschrift). Další předmluva tohoto tisku, 
jejímž autorem byl tentokrát v němčině oficiální cenzor židovských tis-
kovin Karl Fischer, posléze používá termín „běžný židovsko-německý 
jazyk“ [jüdisch-deutsche Volkssprache]. Sám Landau výslovně uvádí, že 
volbou tohoto jazyka se zaměřuje na ty své bratry, „kteří nerozumějí 
lepšímu a kultivovanějšímu jazyku“ [die eine beßere und gearbeitete šprache 
nicht fr štehn] [sic!; tamtéž]. Ačkoli specifické rysy Landauova jazyka by 
si zasloužily další rozbor, to, co nakonec čteme, je západní židovský etno-
lekt, který se silně orientuje na dobovou němčinu, byť postrádající stylis-
tickou eleganci a psaný poněkud svérázným pravopisem.

Podobný případ se opakoval na konci dvacátých let 19.  století, kdy 
v Praze v letech 1828–1830 vyšel třísvazkový dvojjazyčný soubor modliteb 

obr. 1: Titulní strana 
knihy Israelitische Gebote 
aus der heil[igen] Schrift mit 
thalmudischen Erklärungen 
übersetzt in deutscher Sprache 
nach jüdischer Mundart von 
I[srael] E[zechiel] L[andau]. 
(Izraelská přikázání z Písma 
svatého s talmudickými 
vysvětlivkami – přeložená do 
němčiny podle židovského 
nářečí I[sraelem] E[zechielem] 
L[andauem]). [Praha:] 1798. 
Židovské muzeum v Praze. 



Čechy a jejich konfigurace� 27

a textů vztahujících se k pohřebním obyčejům, který vydal Moses Wolf 
Jeitteles (1775–1847) (M. W. Jeitteles 1828/30). Jeitteles německy konsta-
tuje, že používá svůj „nesprávný“ rodný jazyk, nikoliv němčinu: 

Pro tento proslov jsem musel zvolit svou nespisovnou mateř-
štinu [jene meine nichtkorrekte Muttersprache], který mě 
stojí méně úsilí, protože jsem se v něm narodil a byl jsem na 
něj od mládí zvyklý; je přiměřený tématu a srozumitelný čtená-
řům mně podobným (M. W. Jeitteles 1828, oddíl Vorerinnerung, 
nestránkováno, v němčině ve „weiberschrift“).19

Při čtení textu však opět nenalezneme nápadné nářeční prvky. „Nesprávný“ 
je možná sloh a pravopis, i když je třeba dodat, že ani v němčině nebyla 
jazyková standardizace v té době ještě tak pokročilá jako později. Jinými 
slovy, zdá se, že tištěné prameny z období našeho zájmu vykazují silnou 
orientaci na němčinu.

Údaje z druhé strany jazykového spektra, mluveného jazyka, však exis-
tenci židovsko-německého nářečí opakovaně naznačují, ač většinou epi-
zodickým způsobem.20 Ruth Kestenberg-Gladstein uvádí, že tento jazyk 
se ve svých mluvených variantách používal v  rodinách ještě koncem 
19. století a okrajově i později. Vzhledem k tomu, že chybí konkrétní jazy-
ková data, jsme odkázáni pouze na nepřímé zmínky o této jazykové praxi. 
Například česká autorka Karolina Světlá si vzpomínala, že ve čtyřicátých 
letech 19. století slyšela na pražském Tandelmarktu „žargon“ (Světlá 1888: 
189), židovský autor Leopold Weisel hovoří o  „nejsprostším žargonu“ 
[gemeinster Jargon] v pražském ghettu kolem roku 1850 (Weisel 1850: 90) 
a krátce předtím židovský kazatel Adolf Jellinek naléhavě z Lipska prosí 
habsburské Židy, aby nepoužívali „židovský žargon“ [jüdischer Jargon], 
o němž píše nejen jako o „zkaženém  jazyce“ [verderbte Sprache], ale také 

19	 V originále: „Die Sprache, welche ich in diesem Vortrage gewählt, mußte jene 
meine nichtkorrekte Muttersprache sein, die, darin geboren, und von Jugend 
an daran gewöhnt, mir weniger Mühe kostet, dem Gegenstand angemessen 
und für Leser meinesgleichen verständlich ist.“

20	 K pokusům o popis tohoto jazyka patří Balík (2015), Demetz (2006), Kesten-
berg-Gladstein (1969: 357–359), ale i analýzy motivované zájmem o němčinu 
Franze Kafky (Nekula 2016).



28� Hra se třemi škatulkami

jako o zlu, které Židy stigmatizuje a odděluje od nežidovské většiny ( Jelli-
nek 1848). Zajímavá je i  glosa o  plzeňském purimu v  lipském časopise 
Allgemeine Zeitung des Judentums z  roku 1858, ve které se konstatuje, že 
žargon už nebyl tak rozšířený a „čistý“, což je chápáno jako znamení jisté 
ztráty autenticity (Heute ein Stück…, 1858: 191).

Na závěr těchto poznámek připomeňme, že v  šedesátých letech 
19.  století je tzv. lidový jazyk v  židovských publikacích glosován jako 
zastaralý. V  povídce Hannah: Příběh z  židovského lidového života 
[Hannah: Eine Erzählung aus dem jüdischen Volksleben], otištěné roku 
1863 v německojazyčném pražském židovském časopise Die Zeitstimme 
(X.Y.Z. 1863), zpívá dívka Hannah píseň, kterou si pamatovala z dětství. 
Poněvadž má nestandardní rysy, považoval anonymní autor za nutné 
přeložit ji do spisovné němčiny, ale jelikož Hannin text je ve skutečnosti 
německojazyčnému čtenáři snadno srozumitelný, je tento doprovodný 
překlad spíše gestem označujícím píseň za odkaz minulosti než gestem 
pomáhajícím čtenáři porozumět textu.

Ve druhé polovině 19. století byli čeští Židé hospodářsky úspěšní a do 
značné míry pokračovali ve své kulturní a jazykové orientaci na Německo. 
Zároveň se však projevovaly výrazné tendence vedoucí k akulturaci a její 
společenské institucionalizaci. Jak uvidíme níže, zatímco ve čtyřicátých 
letech 19.  století byla zahájena diskuse o  projektu česko-židovského 
sblížení, v sedmdesátých letech vznikla židovská iniciativa, českožidov-
ské hnutí, které programově prosazovalo koncepci spolupráce s Čechy, 
přičemž zásadními orientačními body bylo odpoutání od němčiny a po- 
užívání češtiny. Nejpozději koncem 19. století toto hnutí rozdrobily spole-
čenské změny, pokračující sekularizace a urbanizace a uvolnění právních 
omezení, nicméně čeština zůstávala jeho prioritou.

1.1.3	P od tlakem: Němci

Zatímco Židé si v Čechách mohou činit nárok na status vzorové menšiny, 
u  Němců v  Čechách, na Moravě a  v  rakouském Slezsku se představa 
typické menšiny komplikuje již počtem obyvatelstva a  jeho rozsáhlým 
rozprostraněním. Jelikož specifické postavení německého obyvatelstva 
zřejmě dlouho nevyžadovalo žádné zásadní emancipační úsilí, přišlo 
národní sebeurčení ve smyslu nacionalismu 19. století s určitým zpoždě-
ním. Navíc byly v první polovině století k dispozici i jiné modely identity 



Čechy a jejich konfigurace� 29

než nacionalismus, včetně zemského patriotismu,21 který byl silný při-
nejmenším na úrovni elit a také u některých českých literárních autorů, 
jejichž díla reagovala na dvojí povahu Čech s odvoláním na společné čes-
koněmecké dějiny.22

Zejména v druhé polovině století se však začaly objevovat revize iden-
tity Němců v Čechách. Podle Garyho Cohena patřil k významným činite-
lům tohoto procesu vzestup českého nacionalismu: „V procesu rezistence 
vůči české výzvě se ze zemských Čechů [Bohemians] patřících k německy 
mluvícím středním a  vyšším vrstvám stali Němci“ (Cohen 2006: 23); 
„Čech“ je zde chápán v zemském smyslu, tj. příslušností k multietnickému 
útvaru zvanému Čechy. Je to v souladu s diskusemi, které se začaly obje-
vovat v  padesátých letech 19.  století například v  takových pojednáních 
jako Němci v  Čechách [Die Deutschen in Böhmen] od Friedricha Antona 
Schmalfuße (1821–1865), pravděpodobně prvním díle, které staví české 
Němce či Němce z Čech do středu pozornosti.

Při četbě Schmalfuße se setkáváme s  diskurzem sloužícím utváření 
identity, který obsahuje jasné demarkační výroky. Například se dočítáme, 
že Němec z Čech cestující do zahraničí se poté, co je požádán, aby upřesnil 
svou totožnost, po zralé úvaze označí za „Němce z Čech [Deutsch-Böhme], 
zřídkakdy jen za Čecha [Böhme] a nikdy za Rakušana [Österreicher]“23 
(Schmalfuß 1851: 61). Schmalfuß měl také jasno v civilizační roli německé 

21	 Termín zemský patriotismus [Landespatriotismus] je ve středoevropské histo-
riografii běžný, i když se zřejmě používá až od konce 19. století. Označuje sku-
pinovou identitu založenou na identifikaci s  historicky vymezeným územím 
českých zemí, nikoli s některým z jeho etnik. V souladu s tím definoval Miro-
slav Hroch Čechy zemsky, tedy jako region „vymezený politickými (nebo his-
torickými) hranicemi, bez ohledu na jeho vnitřní strukturu a etnické hranice“ 
(Hroch 2004: 103). V tomto pojetí je etnická identita obyvatelstva podřízena 
územní specifičnosti regionu. Moderní monografické zpracování zemského 
patriotismu neexistuje, ale je v  tomto směru třeba upozornit na posmrtně 
vydanou habilitační práci Františka Kutnara (1903–1983), původně napsa-
nou ve čtyřicátých letech 20.  století (Kutnar 2003). Dále viz studie Steffena 
Höhneho, mj. Höhne (2000, 2001).

22	 Tropy a motivy charakteristické pro českou německou literaturu před rokem 
1848 systematicky zmapovala Hélène Leclerc (2011).

23	 V originále: „[…] nennt er sich mit einer gewissen Sorgfalt einen Deutsch-Böh-
men, selten geradeweg einen Böhmen, nie einen Österreicher.“



30� Hra se třemi škatulkami

menšiny v  Čechách. Podobně jako Češi [Čecho-Slawen] zprostředková-
vají kontakt mezi vyspělejším Západem a  méně vyspělým Východem, 
je podle něho „[historickým úkolem] Němců v  Čechách udržovat tyto 
[Čechy] opět ve stálém duchovním spojení se vzdělanějším Německem“ 
(tamtéž, v). Tento úryvek je pevně zasazen do dobového chápání „žeb-
říčku“ etnických skupin, ať už z hlediska etnických charakteristik, kultury 
nebo jazyků.24 Schmalfuß také poukazuje na vznikající dilemata loajality, 
včetně zániku zemského patriotismu, srov. právě citovanou pasáž „zříd-
kakdy jen za Čecha [Böhme]“, kde slovo Čech má zemské čtení.

Druhé polovině 19. století dominuje intenzivní úsilí o proměnu iden-
tity českých Němců. Kroky v tomto směru dokládá řada akademických 
iniciativ, jako byl na jedné straně Spolek pro dějiny Němců v Čechách 
[Verein für Geschichte der Deutschen in Böhmen] (1862), který měl 
širokou neakademickou základnu, a na straně druhé občanské spolky, 
jako bylo Německé kasino [Verein Deutsches Kasino], které bylo zalo-
ženo v  Praze roku 1862 a  bylo činné od roku 1875. Podobné aktivity 
vznikly v  sedmdesátých letech 19.  století také v  Brně, moravské met-
ropoli se silným zastoupením německého obyvatelstva (Malíř 2014). 
Následovaly další lokality. Dalším významným projektem bylo Německé 
divadlo v Praze, jež bylo založeno v roce 1888. Tento projekt lze zčásti 
interpretovat jako reakci na otevření českého Národního divadla v roce 
1881. Kromě toho vznikla v osmdesátých letech 19. století řada regionál-
ních spolků, například Německý šumavský spolek [Deutscher Böhmer-
waldbund] (1884), Spolek severomoravských Němců [Bund der Deut-
schen Nordmährens] (1886) a  o  několik let později Spolek českých 
Němců [Bund der Deutschen Böhmens] (1894). Mezi další významné 
spolky patřil Německý školský spolek [Deutscher Schulverein] (1880), 
původně vídeňská organizace.25

Je příznačné, že řada vznikajících spolků přiznávala, že jejich činnost 
není proaktivní, nýbrž reaktivní; tyto spolky se často nazývaly Schutzver- 
eine (obranné spolky). Ostatně již v roce 1861 pražský novinář a dramatik 

24	 O „žebříčcích“ jazyků v tomto období viz Toman (1995: 197–198).
25	 Se zpožděním zaznamenáváme monografii Jitky Balcarové (2013) o  Bund 

der Deutschen. Ačkoli se autorka zaměřuje na 20. století, podává i podrobný 
přehled sklonku 19. století a rozebírá tehdy žhavé pojmy jako völkisch, Volkstum, 
Schutzarbeit a další.



Čechy a jejich konfigurace� 31

Theophil Pisling (1834–1916) ve svém traktátu Germanizace nebo čechizace 
[Germanisierung oder Czechisierung] otevřeně tvrdil, že už jen v zájmu své 
sebezáchovy mají čeští Němci povinnost „vystupovat rázně a připravovat 
se na odpor“ (Pisling 1861: 59; zvýraznění doplněno). V této souvislosti se 
lze zmínit i o myšlenkách týkajících se přiznání autonomního postavení 
německy mluvícímu obyvatelstvu tím, že by se Čechy rozdělily na němec-
kou a  českou část. Zde stojí za zmínku Ernst von Plener (1841–1923), 
rakouský politik zapojený do sporů mezi Čechy a Němci, jenž se přiblížil 
českým politikům, jako byl Eduard Grégr, který zřejmě také viděl důvod 
pro postoupení části německy obývaného území Čech Německu.

Není pochyb o  tom, že německy mluvící komunita byla rozvrstvená 
a hrála významnou roli ve státní správě, hospodářství a kulturním životě 
Čech. Regionální rozdíly však byly markantní. Zatímco v  severních 
pohraničních oblastech se rozvíjel průmysl, například sklářský a textilní, 
život v  jižních pohraničních oblastech, jako například na Šumavě, měl 
podobu tradičnější. Svou roli tu navíc sehrála i  německá Praha, kterou 
nebylo snadné přizpůsobit zájmům německého pohraničí. Přítomnost 
Židů v německy mluvících oblastech byla vždy významná; zvýšila se ve 
druhé polovině století, kdy vnitřní migrace zahrnovala i příliv německy 
mluvícího židovského obyvatelstva z vnitrozemí do Sudet.26

1.2	 A škatulky beze stěn

I když se může zdát, že výše uvedený přehled konfigurace Čech je celkem 
jasný, neměl by vzniknout dojem, že stěny „škatulek“ byly neprostupné 
a že tři uvedené etnické skupiny spolu nekomunikovaly nebo o sobě nevě-
děly. Naopak, charakter „škatulek“ se měnil a propustné byly i hranice 
tří hlavních menšin. Jinými slovy, jednoduché nálepky, statistiky či pouze 
paralelně koncipované historie nepodávají automaticky adekvátní obraz 
toho, jak etnika na českém území fungovala. Teoreticky bychom mohli 
otevřít kapitoly pokrývající alespoň šest základních perspektiv: pohled 

26	 Tradičně koncipované profily židovských komunit, včetně komunit v českém 
pohraničí, viz Gold (1934).



32�A  škatulky beze stěn

Čechů na Němce a na Židy, pohled Němců na Čechy a na Židy a pohled 
Židů na Němce a na Židy. Vyčerpávající popis těchto vztahů není cílem 
této monografie, nicméně některé mezery jsou již zaplněné vzorovými 
studiemi. Povšimněme si například práce Jana Budňáka (2010) o vnímání 
Čechů Němci v  literárních dílech. Zajímavá je také mezietnická karika-
tura, zejména ve druhé polovině 19. století, viz studie Jiřího Štaifa (1998). 
A pokud jde o stav a fungování židovské menšiny, připomeňme publikaci 
Lenky Veselé-Prudkové (2003), která se zabývá vnímáním Židů českou 
společností v obdobích do 18. století.

1.2.1	K do byl kým a kdy?

Profily všech tří sledovaných skupin se měnily. Židé začínali 19.  století 
pravděpodobně s  nejstabilnějším sebeuvědoměním, především díky 
dějinám náboženské ortodoxie a  živému vědomí diaspory. Židovská 
komunita v Čechách v prvních desetiletích 19.  století také reagovala na 
osvícenství a reformní judaismus v podstatě sebeemancipačním vývojem.

Výraznou proměnou své identity prošli v  průběhu 19.  století i  Češi. 
Z národního programu, který začal v podstatě jako kulturní program pro-
sazovaný vzdělanou elitou, se nakonec stal explicitní program politický, 
jehož cílem byla široce založená společenská homogenizace, přičemž 
vládnoucí ideologií byl stále agresivnější nacionalismus a úsilí o určitou 
formu národního sebeurčení, jehož by se dalo dosáhnout přetvořením 
monarchie v útvar blízký federaci. (Snahy o plnou nezávislost ve smyslu 
národního státu se objevily až v  posledních „minutách“ monarchie.) 
Zejména po roce 1848 se projevila česko-německá polarizace, zejména 
v Čechách, a silná nechuť k praxi vícenásobné loajality.27

Jinými slovy, když Gary Cohen mluví o  českých Němcích, pozna-
menává, že „převážná část německy mluvícího obyvatelstva stejně jako 
mnoho českojazyčných mluvčích postrádali před rokem 1848 vědomou 
loajalitu k  jasné etnické nebo národnostní skupině“ (Cohen 2006: 21). 
Cohen si pro ilustraci vybral sjezd německojazyčných obcí v srpnu 1848, 
na němž jeden z pražských delegátů přiznal, že spočítat pražské Němce 
není možné, protože nelze spolehlivě určit, zda sčítané osoby jsou či 

27	 O nuancích a taktikách tohoto procesu viz Bugge (2017).



Čechy a jejich konfigurace� 33

nejsou Němci. Jak již uvedeno, situace se zásadně změnila v druhé polo-
vině století, kdy – opět citujme Cohena – „německy mluvící střední a vyšší 
vrstvy se proměnily z  obyvatel Čech [Bohemians] v  Němce“ (tamtéž, 
23). Je to klasická ilustrace kontextuálně definované identity. Ke konci 
století začali čeští a moravští Němci doplňovat svou loajalitu k němectví 
a Německé říši vazbou na lokální konstrukt: Sudety. Navíc existoval jasný 
protiklad i  mezi německou Prahou a  německým pohraničím (Čapková 
2005: 61–64). Tento vývoj ilustrují pokusy ustavit Liberec/Reichenberg 
jako sudetoněmecké hlavní město.

1.2.2	T ranslokální horizonty: bildung

Konfigurace Čech byla dynamická i  v  tom smyslu, že byla současně 
lokální i translokální. Ve všech našich případech hrály translokální faktory 
významnou roli, i  když často poskytovaly nesourodé referenční body. 
Měli čeští Němci omezit svou politickou loajalitu vůči Vídni, nebo sle-
dovat velkoněmeckou orientaci? (Tato otázka samozřejmě nechyběla ani 
v samotném Rakousku.) Měli Češi sledovat linii celkového slovanského 
obrození? (Panslavismus byl přinejmenším před rokem 1848 v relativní 
oblibě, ale následně vyprchal.) A  měli by se čeští Židé poohlédnout za 
hranice, například do německých zemí?

Zaměříme-li se na české Židy, setkáváme se od konce 18.  století 
s  komplexní translokální podobou reformy a  transformace přicházející 
z  Německa. Osvícení čeští maskilim ctili Lessinga, Goetha a  Schillera 
stejně jako své židovské protějšky (Mendelssohna) v Německu. Neměli 
obecně pocit, že by česká kultura mohla nabídnout něco srovnatelného. 
Někteří z  nich patřili k  aktivním přispěvatelům do periodik německé 
haskaly, jako byl časopis Sulamit (založen v Sasku v  roce 1806). Pomi-
neme-li drobné detaily, byla židovská identifikace s německou kulturou 
neboli německým pojetím vzdělanosti (Bildung) dlouhodobým projek-
tem, který probíhal po celé 19. století. V roce 1844 Adolf Jellinek, židov-
ský kazatel narozený v Čechách a působící v Lipsku a později ve Vídni, 
za použití velmi emotivního jazyka výslovně potvrdil loajalitu k německé 
kultuře a  zároveň varoval před „bratříčkováním“ s  jinými regionálními 
kulturami:



34�A  škatulky beze stěn

Židé, svým jazykem, mravy a  světonázorem Němci, by měli 
zůstat Němci a osvědčit se jako nositelé a strážci německé národ-
nosti. Před všemi národnostmi mají Němci náskok ve vzdělání 
[Bildung], mravech, kultuře, vědě a  ve spojení s  omlazeným 
Německem, které se probudilo ke svobodě. Bratříčkovat [frater-
nisieren] se s Čechomany, Slavomany a Maďaromany znamená 
odvrátit se od kultury a vzdělanosti. ( Jellinek 1848b: 154)

Opět jde o krok ve směru budování identity, který vykazuje silné kontex-
tuální rysy.

V  návaznosti na George L. Mosse (1985) chápeme Bildung, doslova 
„vzdělání“, jako soubor projektů, které sahaly od důrazu na formování 
individuálního charakteru (linie Goethova) až po světu otevřenou rov-
nováhu mezi individualitou člověka a  moderním světem včetně uznání 
moderního vzdělání a  vzdělanosti (linie Humboldtova). Bildung mělo 
také smazat rozdíly mezi privilegovanou šlechtou a nastupující buržoazií 
a být prostředkem k překonání nerovnosti lidí (linie Herderova). Navíc 
existuje dobrý důvod vnímat koncept Bildung nejen jako vstupenku mezi 
střední třídu, přinejmenším v Německu, ale postupně i jako konstitutivní 
součást židovské identity, zejména u těch, kteří se přikláněli k myšlenkám 
osvícenství a reformním, či dokonce sekulárním proudům.

V Čechách byl vliv Bildung velmi silný. Jak brzy uvidíme, Bildung zna-
menalo pro autory, jako byli Aaron (Andreas) Ludwig Joseph Jeitteles 
a Moses Israel Landau, perspektivu světové literatury již v prvních deseti-
letích 19. století, přičemž vůdčími vzory byla jména Goethe a Schiller (viz 
6.1.2). A ve čtyřicátých a padesátých letech 19. století se Bildung výrazně 
projevovalo u takových autorů jako Leopold Kompert. Je příznačné, že 
tento koncept nebyl jen jednoduchou otázkou loajality k  německému 
jazyku. Idoly německé kultury, zvláště Schiller, byli básníky svobody 
a všeobecných lidských práv. Jeden z členů pražské rodiny Jeittelesů, Ignaz 
Jeitteles (1783–1843), vydává v roce 1806 báseň s názvem Tolerance [Die 
Duldung], která je ozvěnou Schillerovy Ódy na radost, a to i po stránce 
metrické:



Čechy a jejich konfigurace� 35

Snášenlivost spojuje národy,
Učí člověka být člověkem.28
� (Ig. Jeitteles 1806: 87; zvýraznění původní)

Schiller byl stále přítomen, i ve druhé polovině století. Ve svých pamě-
tech, které se vztahují k šedesátým letům 19. století, popisuje Ottilie von 
Kahler Schillera jako referenční bod literární kultury.29

Příklon k  Bildung vytvořil diskurzní společenství, které vyjednávalo 
svou loajalitu v několika ohledech včetně ostrého vymezení vůči Čechům 
zvláště v roce 1848, což opět ukazuje na kontextuální formování identity:

Jako Němci se i Židé dožadují práv, která jsou v Rakousku při-
znána každému Němci; jako Němci nechtějí pro sebe žádná 
zvláštní práva; jako Němci jsou nositeli kultury a  vzdělání 
[Bildung], podporují obchod a průmysl; jako Němci jsou pod 
ochranou německé svobody. Je pošetilé koketovat s češstvím; 
je pošetilé vzdát se vlastního německého sebevědomí: cítit se 
Němcem znamená cítit se svobodným, neboť německý duch se 
stal skutečně svobodným. ( Jellinek 1848c)

Jellinek dále zdůrazňuje, že ve velkém zápase národů Češi prostě nechá-
pou perspektivu svobody a ve svém národním fanatismu budou naopak 
upírat právo na existenci jakékoli jiné národnosti.

1.2.3	J ak se kdo na koho díval

Další úhel pohledu, který dynamizuje naše chápání „tří škatulek“, se týká 
způsobů, jakými se etnika v  Čechách vzájemně vnímala. Je zřejmé, že 
Češi sledovali Němce neustále, i když s proměnlivou intenzitou, a Němci  
 

28	 „Duldung eint die Nationen, / Lehrt den Menschen menschlich sein.“
29	 „Ztělesněním básnického vzestupu byl Friedrich Schiller. Jeho básně, jeho 

dramata. Mezi nimi opět hlavně Vilém Tell, Marie Stuartovna a Panna Orleán-
ská, jejichž monology byly a musely být povinnými ukázkami, které neustále 
recitovala a citovala mládež, přímo etalonem domácí kultury a etikety.“ (Podle 
Iggers 1986: 175) 



36�A  škatulky beze stěn

se zase zabývali Čechy. Dělo se tak různými způsoby. Například Joseph 
Georg Meinert (1773–1844) a  Karoline von Woltmann (1782–1847), 
němečtí autoři žijící v  Čechách, považovali české pověsti a  pohádky  – 
a tím i Čechy – za folkloristicky zajímavý fenomén. Nakonec se významně 
zasloužili o sběr a zaznamenávání českého ústního folkloru. 

A Češi se už dávno dívali na místní Židy. V českých kronikách, přede-
vším v Kronice české, oblíbené kompilaci českých dějin od Václava Hájka 
z Libočan (narodil se kolem roku 1495), se to hemží zmínkami o přítom-
nosti židovských obyvatel středověkých Čech, většinou nelichotivými. 
Židovské postavy se objevují také v české literatuře, včetně frašek a lout-
kových her (viz kapitola 5), a  v  pramenech, jež dokládají „standardní“ 
úroveň lidového antisemitismu, která přetrvávala až do 20. století.30

Je třeba se zmínit i o německojazyčných pramenech našeho období, jako 
jsou Joseph Schiffner (cca 1760 – cca 1818) a Bernard Bolzano (1781–1848), 
dva velmi rozdílní představitelé pražské německojazyčné elity, kteří oba 
reagovali mj. i na přítomnost Židů v českém prostředí. Do pátého svazku 
své panoramatické Galerie zajímavých a  pozoruhodných osobností Čech 
[Gallerie der interessanten und merkwürdigen Personen Böhmens] (1804–
1808) zařadil Schiffner obsáhlé dějiny Židů v Čechách, pravděpodobně 
první takové dějiny napsané v  Čechách německým jazykem (Schiffner 
1808). Schiffnerova empatie k  Židům v  Čechách byla však minimální. 
Nenazval je sice cizinci, ale měl k  tomu velmi blízko: Židé se „k nám“ 
podle něho „vloudili“ [... schlichen ein] a chovali se velmi nevděčně. Jeho 
dílo je ovšem ohlasem současnosti, neboť nekritizuje důsledky josefín-
ských dekretů. To, že kapitola o Židech je zařazena do rozsáhlého histo-
rického líčení Čech, je významné, neboť Schiffner tak Židy nakonec začle-
ňuje do panoramatu českých dějin.31

Zcela jinou rovinu reflexe etnické konfigurace Čech – a jejího pnutí – 
přinášejí práce učence pozdního osvícenství Bernarda Bolzana (1781–
1848), kněze a profesora náboženství a matematiky na pražské univer-

30	 O taxonomii negativních židovských stereotypů v české literatuře na přelomu 
19. a 20. století píše Holý (2014).

31	 Galerii téměř okamžitě přeložil do češtiny český obrozenec Jan Rulík. Ten tak 
Schiffnerovi poskytl další prostor recepce – vedle německého i český. Poslední 
svazek, který obsahuje část o Židech, však kupodivu přeložen nebyl.



Čechy a jejich konfigurace� 37

zitě.32 Bolzano přednesl před univerzitní obcí stovky takzvaných Erbau-
ungsreden, tj. výchovných či osvětových promluv, v nichž kriticky uva-
žoval o nejrůznějších tématech, od druhého příchodu Ježíše Krista přes 
povahu hudby až po důstojnost ženství. Významné je, že se také zabýval 
vztahy Čechů a Němců v Čechách a postojem křesťanů k Židům. Bolzano 
byl v roce 1819 ze svého místa nakonec odvolán, nejspíše pro své osví-
censké sklony a kritickou neposlušnost.

Bolzanovy promluvy si zaslouží pozornost jako pozoruhodný pokus 
utvářet veřejný prostor specifickým rétorickým žánrem, jehož jazykem 
byla němčina a adresáty vícejazyčná akademická elita, mezi kterou, zdá 
se, byly tyto proslovy natolik oblíbené, že se i opisovaly a překládaly (!) 
(Winter 1935). Dne 2. února 1809 Bolzano přednesl proslov nazvaný 
O chování vůči židovskému národu [Von dem Betragen gegen die jüdi- 
sche Nation], v němž se zabýval obecným vnímáním Židů jako opovrho-
vané skupiny.33 V řeči přednesené doslova pár kroků od pražského ghetta, 
i když bez výslovných místních narážek, Bolzano konstatuje, že s Židy 
se všude zachází s opovržením, ačkoli jsou národem, který měl v minu-
losti svůj stát, jazyk a těšil se slávě. Avšak Bolzano postupně překračuje 
perspektivu krutého osudu, který Židy o  toto všechno připravil, a vinu 
za negativní vývoj přičítá křesťanům podle úsloví „Jak jsme si je udělali, 
takové je máme“. 

Jinými slovy, podle Bolzana byli za současné postavení Židů zodpo-
vědní křesťané a  ti by se měli zamyslet nad tím, jak je zlepšit. Zlepšit 
postavení Židů lze prostřednictvím lepšího vzdělání a správného infor-
mování o Židech. To jsou sice cíle, které spadají do rétoriky osvícenství, 
ale Bolzano jde až do současnosti a  hovoří o  zlepšení profesních pod-
mínek, snížení daní, a dokonce o zrovnoprávnění Židů. Změny v tomto 
směru by měly splatit křesťanský dluh. Ale třebaže je Bolzano osvíceným 

32	 Bolzano měl italského otce a pražskou německou matku. Vyrůstal v Praze, kde 
byla jeho mateřským jazykem němčina. Ač ceněný za práce v oblasti matema-
tiky a logiky, pro nás jsou důležitější jeho úvahy o Čechách. Demetz označuje 
Bolzana za „prvního sociálního filozofa mnohonárodnostního společenství“ 
(Demetz 1997: 277); dále viz Höhne (2016).

33	 Demetz (2013) rozebírá Bolzanovu řeč po formální stránce, zdůrazňuje para-
lely s G. E. Lessingem a  lituje, že Bolzano zřejmě neznal tehdejší osvícenské 
židovské myšlení v Praze.



38�A  škatulky beze stěn

občanem, katolický klerik v něm zřejmě nedokázal překročit svůj vlastní 
stín: až bude dosaženo rovnováhy, „i  tento národ povstane z  prachu, 
opustí svou zaslepenost a s radostí přijme Ježíšovo náboženství, které mu 
právem náleží“ (Bolzano 1809/1851: 208). 

V  roce 1816 se Bolzano zabýval také dalším aspektem života české 
společnosti, a to vztahy mezi Čechy a Němci. Ve své řeči O vztahu mezi 
oběma národy v Čechách [Über das Verhältnis der beiden Volksstämme 
in Böhmen] považoval za obrovské selhání, ne-li přímo zločin, že mnozí 
občané po staletí pěstovali „ducha sváru“ mezi oběma hlavními národ-
nostmi, a  neváhal svému smíšenému akademickému publiku připo-
menout, že je nutné, aby „se spoluobčané jedné a  téže země milovali, 
nechtějí-li být příčinou svého společného zániku“ (Bolzano 1816/1850: 
157). Ironií osudu však Bolzana o  zhruba tři desetiletí později dostihla 
realita. Zatímco na počátku století se zasazoval o institucionálně podpo-
rovanou dvojjazyčnost, jako pozorovatele událostí roku 1848 ho volání 
po urychleném zavedení češtiny jako vyučovacího jazyka na univerzitě 
hluboce šokovalo.34

1.2.4	M ezi, nebo mimo?

Pokud si někdo neustále uvědomoval existenci svých sousedů, byla to jistě 
židovská menšina. Spektrum židovských postojů je rozsáhlé, zejména 
v  průběhu čtyřicátých a  šedesátých let 19.  století. Ve čtyřicátých letech 
se někteří čeští Židé, jako například básník Siegfried Kapper, chtěli spojit 
s  jednou ze stran, tedy s Čechy, zatímco někteří Židé v monarchii, jako 
například výše citovaný výrazně se projevující komentátor židovských 
záležitostí Adolf Jellinek, volali z Lipska po jednoznačném spojení Židů 
s Němci „v rámci imperiální unie“:
 

Ke které národnosti ve federaci císařského státu patří Izraelité? 
K německé. Maďarismus i slovanství jsou umělé, nevyvinuly se 

34	 Bolzanova promluva o křesťanech a Židech z roku 1809 byla zřejmě dostupná 
tiskem až v roce 1851 (Bolzano 1851), zatímco řeč o Češích a Němcích z roku 
1816 vyšla o rok dříve (Bolzano 1850). V té době však byly obě promluvy už jen 
dokumentem minulosti; prameny a diskuse k nim viz Höhne (2016: 65).



Čechy a jejich konfigurace� 39

přirozeně. V  Rakousku, Čechách, Uhrách, Haliči, na Moravě 
a ve Slezsku jsou Židé Němci. V zemích, kde dochází k míšení 
jazyků, reprezentují Židé němčinu, nositelku kultury, vzdělání 
[Bildung] a vědy. [...] Židé, jazykem, kultivovaností a postojem 
Němci, mají zůstat Němci a osvědčit se jako nositelé a strážci 
němectví. ( Jellinek 1848b: 154; zvýraznění v originále)

Jellinekův postoj byl ve skutečnosti korigován jiným hlasem z roku 1848, 
který popisoval pocit naprostého vyloučení jako systematického postoje 
Čechů a Němců vůči Židům. Židovský novinář Simon Hock, který v roce 
1848 psal o českých záležitostech pro vídeňský židovský deník Oesterrei-
chisches Central-Organ für Glaubensfreiheit, Cultur, Geschichte und Literatur 
der Juden, nastínil konfiguraci, která se rovnala úplnému obklíčení:

Bez ohledu na to, jak zuřivý může být boj mezi Němci a Čechy, 
v jednom bodě se jistě shodnou – v antipatii k nešťastnému jud-
skému národu. (Cit. podle Kestenberg-Gladstein 1968: 26)

Hock popisuje konfiguraci, v  níž dvě silné strany utvářejí alianci proti 
straně menšinové, ne situaci, v níž má menší třetí strana možnost vytvořit 
alianci s jednou ze silných stran, jak si to představoval Jellinek.

Vzhledem k  těmto reakcím nepřekvapí výroky, které nakonec přímo 
vyjadřují, že si Židé v Čechách nepřejí, aby si na ně činila nárok jakákoli 
jiná národnost, včetně Němců. Nepřekvapí, že byly typické pro liberální 
éru, jak o tom například svědčí zpráva z Prahy z roku 1865 v časopise All-
gemeine Zeitung des Judentums:

V běžných dobách, nebo když je třeba něco povolit či přiznat, 
nás Židy všechny tyto národnosti [Němci, Maďaři atd.] odmí-
tají a  nazývají nás cizinci. Pokud je však možné z  nás vytěžit 
nějakou výhodu, pak nás každý z  nich chce prohlásit za své 
vlastnictví a varovně nás upozorňuje, abychom se nedomnívali, 
že patříme k jiné složce obyvatelstva a že se k ní můžeme připo-
jit. (Aus Prag..., 1865: 713)



40�A  škatulky beze stěn

Tento autor zjevně neměl potřebu prohlašovat se za německého Žida – 
byl hlavně nespokojený s tím, že patří k minoritě, která byla opakovaně 
využívána.

Další židovský hlas z šedesátých let 19. století si nejen uvědomuje, že 
Židé jsou napadanou menšinou, ale jde ještě dál. V pražském židovském 
časopise Die Zeitstimme říká autor označený pouze jako „Dr. R.“, že čeští 
Židé by neměli být ani Češi, ani Němci, a dokonce by měli pokládat za své 
poslání být jádrem „strany středu“ [Mittelpartei] (Dr. R., 1863: 34). Jistý 
A. Bloch z východočeského Nového Bydžova na to reagoval s výhradami, 
ale souhlasil, že „z hlediska historického postavení Žid nepatří k žádné 
z obou stran, protože sám o sobě představuje stranu třetí“ (A. Bloch 1863: 
86). Hlavním cílem bylo zůstat nestranný [unparteiisch].

Z těchto a podobných situací se vyvinul pocit židovského „meziposta-
vení“, protože Židé byli opakovaně konfrontováni se skutečností, že jsou 
entitou nacházející se mezi dvěma velkými bloky. Uznání tohoto posta-
vení se často chápe jako součást české židovské identity. Český židov-
ský filozof Felix Weltsch ve své úvaze publikované ve čtyřicátých letech 
20. století, tedy za druhé světové války, charakterizoval české Židy jako 
národ „středu“, který nakonec dosáhne „spirituality středu“ (Weltsch 1943: 
34).35 Nalezení způsobu, jak se se svým „mezipostavením“ vyrovnat, pro 
něj bylo výzvou, před kterou Židé v Čechách stáli – nazval ji „zvláštním 
údělem českých Židů“ (tamtéž). Z širšího hlediska zde ale v zásadě nic 
neobvyklého není. Na mnoha územích po celém světě, která jsou obývána 
více než dvěma etnickými skupinami, patří vyjednávání aliancí, někdy 
pragmatických, někdy pomíjivých, ke strategiím sebeemancipace.36

35	 Viz také Kestenberg-Gladstein (1968).
36	 Mezietnická debata se vyvíjela i po skončení našeho období. O několik dese-

tiletí později se objevila metafora mostu, vyzdvihující české Židy, kteří zpro-
středkovávali kontakt mezi českou a německou kulturou, většinou formou pře-
kladu, srov. činnost Paula/Pavla Eisnera, Rudolfa Fuchse, Otto Picka a dalších; 
viz Kieval (2005), Petrbok (2014) a Spector (2000: 195–233).



41

2.	 Vyjednávání hranic: 
Pražské Židovské Město

2.1	 Domácí pohledy: Židé mimo ghetto
	 ■	 Lékařská topologie (židovské) Prahy: A. Stelzig, 1824
	 ■	 A znovu, Židé mimo ghetto: K. V. Zap, 1835
	 ■	 Židé špehují v kavárnách: S. W. Schießler, 1812
	 ■	 Kontaktní zóna: vzpomínky Karoliny Světlé
2.2	 Letmé pohledy zvnějšku
	 ■	 Ne tak „elegantní svět“: zlato a odpadky, rok 1829 
	 ■	 Angličtí cestovatelé: Henry Reeve, 1837
	 ■	 Angličtí cestovatelé: George Robert Gleig, 1837
2.3	 Židovské pohledy
	 ■	 Domov v ghettu: Siegfried Kapper
	 ■	 Fyziognomie ghetta: Leopold Weisel
	 ■	 Purim ve vší slušnosti: H. J. Landau
	 ■	 Purim v ghettu: nostalgie Jacoba Kaufmanna
2.4	Další úhly pohledu

Jednu z  možností, jak si lze přiblížit život Židů v  Čechách v  první polovině 
19. století, představuje analýza židovské teritoriality, zde vztažená k městskému 
prostředí. Tato kapitola se proto věnuje dobovým textům, které popisují či přes-
něji diskurzně utvářejí pražské Židovské Město, dále též ghetto. Zaměřuje se na 
texty nežidovských autorů (Stelzig, Zap, Schießler, Světlá), zahraničních cesto-
vatelů (Reeve, Gleig) a místních židovských autorů (Kapper, Landau, Kaufmann, 
Weisel). Vzhledem k tomu, že pražští obyvatelé mnohdy reagovali na přítomnost 
Židů mimo hranice ghetta negativně a zahraniční návštěvníci popisovali ghetto 
jako teritorium cizinců, zdálo by se, že výsledný obraz bude celkem jednoduchý. 



42�V yjednávání hranic: Pražské Židovské Město

Hlasy židovských autorů, zčásti obyvatel ghetta, však tento závěr komplikují: 
vykreslují ghetto jako vnitřně členěný prostor, který má svébytnou strukturu, 
a v některých případech dokonce volají po otevření ghetta vnějšímu světu. Mezi 
další perspektivy, které komplikují jednoduchý binární pohled, patří gesta zvě-
davosti a nostalgie. Důležitou roli zde také hrají takové kategorie jako „vlastní 
území“, „překračování hranice“ či „kontaktní zóna“.1

V  prvních měsících revolučního roku 1848 uveřejnil židovský kazatel 
Adolf Jellinek (1821–1893), který tehdy působil v  Lipsku, v  židovském 
časopise Der Orient obsáhlý esej o  současném postavení habsburských 
Židů. Mezi tématy, kterými se zabýval, byl i fenomén ghett. Jeho postoj 
byl jednoznačný – ghetta by měla být zrušena, protože představují prizma, 
jehož prostřednictvím se utváří obraz Židů: 

Není divu, jsou-li Židé vnímáni jako samostatná entita, která je 
celému organismu obyvatelstva cizí. Prostorově segregováni se 
jeví jako cizinci, kteří pouze sledují své cíle. Ghetti [sic!] musí 
být proto v prvé řadě zrušena. ( Jellinek 1848a: 129; zvýraznění 
v originále)

Je zřejmé, že důvod pro Jellinekovu výzvu zrušit ghetta nelze oddělit od 
jejich ponižující fyzické reality, zároveň však tato výzva poukazuje na 
konstruovanou povahu diskurzu o Židech – ghetto zde hraje zásadní roli.2 

1	 Podrobný přehled sociální struktury pražského ghetta na konci 18.  století 
podává Kuděla (1989), demografickými, právními a správními aspekty v první 
polovině 19. století se zabývá Leininger (2006) a Giustino (2003) analyzuje stav 
pražského ghetta na konci 19. století, tedy v době, kdy bylo asanováno. V roce 
1900 žilo v Josefově pouze 8 % všech pražských Židů (Cohen 1977: 49).

2	 V západoevropských jazycích se výraz ghetto používal již před rokem 1800 pro 
označení židovských čtvrtí v  italských městech, jako jsou Řím nebo Benátky. 
Nejpozději na počátku 19.  století byl však tento výraz zobecněn a  označoval 
židovské lokality mimo Itálii. Když se např. anglické prameny ve třicátých letech 
19. století zmiňují o pražské židovské čtvrti, používají již zobecněného významu 
tohoto výrazu (viz Reeve níže). V němčině doplňuje slovo ghetto od třicátých let 
19. století starší výrazy Židovské Město [ Judenstadt] a Židovská ulička [ Juden-
gasse], srov. „der [sic!] Ghetto von Frankfurt“ (DTA Kernkorpus 1598–1913, 



Vyjednávání hranic: Pražské Židovské Město� 43

V době, kdy Jellinek volal po zrušení ghett, se ale ghetta již měnila. Platí 
to mimo jiné i  o  ghettu pražském, které bylo historicky segregovaným 
územím, ale v námi sledovaném období se jeho hranice stávala prostup-
nou. Prameny naznačují zmírnění – i když zpočátku jen postupné – poby-
tových omezení pro Židy, což vedlo ke zjevným změnám ve „fyzičnos-
ti“3 ghetta a jeho statusu. V roce 1823 uvádí pražský německý spisovatel 
August F. W. Griesel ve svém průvodci Prahou:

Hranice Judenstadtu nelze přesně stanovit, protože pár domů 
je jako ostrovy obklopeno křesťanským městem, což platí 
i naopak. (Griesel 1823: 14)

Všimněme si, že je to výrok o hraničních liniích. Samotná existence židov-
ské čtvrti tu zpochybňována není.

Změnu ilustrují i statistické údaje. V seznamu židovských maloobchod-
níků z roku 1829, většinou prodejců textilu, je uvedeno 215 osob, z nichž 
163 uvádějí adresu mimo Židovské Město (Verzeichnis..., 1829: 65–82). Pro 
roky 1832–1834 uvádí Leininger (2006: 202–203) jako počet členů židov-
ských rodin žijících vně ghetta 282 osob. V  polovině století dokládají 

online). Ve čtyřicátých letech 19.  století se toto slovo běžně užívá v zobecně-
ném smyslu. V roce 1843 se v německojazyčném časopise Moravia (Brno) píše 
o  Kazimierzi jako o  „Ghetto von Krakau“ (Dangelmaier 1843). K  pramenům 
souvisejícím s Prahou patří Herloßsohn, který v roce 1838 popisuje Judenstadt 
v Praze jako „ještě stále jakési ghetto“ [noch immer eine Art Ghetto] (Herloß-
sohn 1838: 153), a Kapper, který v roce 1845 ke své povídce Genenda přidává 
podtitul „Z dávných dob pražského ghetta“ [Aus der Vorzeit der [sic!] Ghetto 
Prag’s] (Kapper 1845). Kompertova sbírka Aus dem Ghetto tímto slovem ozna-
čuje vesnická ghetta (Kompert 1848). V našem textu používáme termíny Židov-
ské Město a ghetto v souladu s datací pojednávaných pramenů.

3	 Rozlišujeme zde mezi fyzickým „územím“ a  reprezentovaným „prostorem“. 
Zjednodušeně řečeno se jedná o rozdíl mezi „fyzickým místem“ a „sociálním 
prostorem“. Třebaže jde o  zjednodušení, je to produktivní zkratka, jakkoli 
fyzické území ve skutečnosti nemůže být pojmem ryze fyzickým. Tuan (1977) 
naznačuje, že aby se nějaké místo vůbec mohlo posuzovat jako místo, musí 
splňovat určitou úroveň lidské zkušenosti. Lze spekulovat o tom, že schopnost 
rozpoznat určité místo jakožto místo má něco společného s lidskou kognitivní 
výbavou.



 

Vážení čtenáři, právě jste dočetli ukázku z knihy Čeští Židé a jejich devatenácté století. 
Pokud se Vám ukázka líbila, na našem webu si můžete zakoupit celou knihu. 


