


O pravém náboženství
Vyšlo také v tištěné verzi

Objednat můžete na
www.ivysehrad.cz

www.albatrosmedia.cz

Lenka Karfíková, Augustinus Aurelius
O pravém náboženství – e-kniha

Copyright © Albatros Media a. s., 2026

Všechna práva vyhrazena.
Žádná část této publikace nesmí být rozšiřována 

bez písemného souhlasu majitelů práv.

http://www.ivysehrad.cz
http://www.albatrosmedia.cz


Aurelius Augustinus
O pravém náboženství





AURELIUS 
AUGUSTINUS

O pravém náboženství

Vyšehrad

Přeložila, úvodní studii napsala  
a poznámkami opatřila Lenka Karfíková



Tato publikace je výsledkem vědecké činnosti uvedené autorky a překladatelky 
na Evangelické teologické fakultě Univerzity Karlovy  

v rámci programu Cooperatio THEO  
a vychází s jeho finanční podporou.

Odborně recenzoval doc. PhDr. Jiří Šubrt, PhD.

Translation, Study & Commentary © Prof. Lenka Karfíková, Dr. theol., 2026

ISBN tištěné verze 978-80-267-3342-3
ISBN e-knihy 978-80-267-3343-0 (1. zveřejnění, 2026) (ePDF)
ISBN e-knihy 978-80-267-3349-2 (1. zveřejnění, 2026) (epub) 
ISBN e-knihy 978-80-267-3350-8 (1. zveřejnění, 2026) (mobi) 



Obsah

Pravé náboženství jako obrácení k jednotě  
ve světle pravdy (Úvod)  / 11
Pravé náboženství  / 17
Trojice Stvořitelka  / 26
Plán spásy v čase  / 29
Etické implikace pravého náboženství  / 34
Polemika proti manichejcům  / 38
Výstavba spisu  / 48

O pravém náboženství
Aurelius Augustinus  / 49

	 1.	Nesoulad mezi filosofií a náboženstvím v antických školách  / 51
	 2.	Sokratova kritika modloslužby  / 51
	 3.	Křesťanství přesvědčilo lidi o tom, o čem je Platon přesvědčit 

nedokázal  / 52
	 4.	Platonikové by měli následovat Platona, který by se jistě stal 

křesťanem  / 57
	 5.	Na rozdíl od filosofů křesťané uchovávají soulad mezi naukou 

a náboženskými obřady  / 58
	 6.	Božská prozřetelnost užívá všech druhů lidí k růstu církve  / 60
	 7.	Víra se zakládá na biblických událostech a proroctvích,  

obrací se k božské Trojici  / 62
	 8.	Víra je předpokladem nahlédnutí, jemuž slouží i hereze  / 64
	 9.	Augustinův spis chce čelit především manichejské nauce  / 65
	10.	Proč vznikají omyly ve věci náboženství a jak jim čelit  / 67
	11.	Veškerý život pochází od Boha, zlo naopak tíhne k nicotě  / 69
	12.	Porušení a záchrana duše i těla  / 71



	13.	Anděl, který padl pro svou sebelásku  / 73
	14.	Hřích je dobrovolný  / 74
	15.	Trest za hřích je příležitostí k nápravě  / 76
	16.	Co přinesl příchod Božího Syna  / 77
	17.	Starý i Nový zákon pocházejí od téhož Boha,  

ačkoli mají různý obsah  / 79
	18.	Bůh je dárcem bytí, formy a uchování ve vlastním rodě  / 81
	19.	Zkazit se může jen to, co je dobré,  

nikoli však svrchovaně dobré  / 83
	20.	Zlem není tělesná věc, ale nenáležitá touha po ní  / 83
	21.	Duše způsobila marnost tělesných věcí  / 86
	22.	Pomíjivost věcí neruší krásu celku  / 87
	23.	Zlo není substance, ani neruší krásu veškerenstva  / 88
	24.	Léčba duše na základě autority a rozumu  / 89
	25.	Jaké autoritě lze důvěřovat, než člověk začne  

hledat pravdu svým rozumem  / 90
	26.	Šest věků starého a nového člověka  / 92
	27.	Starý a nový člověk v dějinách celého lidstva  / 94
	28.	Osvícení lidé v dobách starého člověka  / 96
	29.	Jak rozum postupuje od viditelných věcí k neviditelným  / 97
	30.	Zákon harmonie v tělesné oblasti  / 98
	31.	Věčný zákon, podle něhož rozum vše posuzuje  / 101
	32.	Stopa jednoty, nahlížené myslí, přítomná v tělesných věcech  / 103
	33.	Lze říci, že tělesné věci jednotu jen předstírají?  

Neklamou tělesné smysly, nýbrž duch, který je posuzuje  / 105
	34.	Světlo pravdy, v němž vidíme jednotu  / 106
	35.	Volno k myšlení  / 108
	36.	Pravda jako dokonalá podobnost jednotě  / 109
	37.	Úcta ke stvoření namísto ke Stvořiteli  / 110
	38.	Modloslužba vlastním touhám  / 112
	39.	Pravda přebývá ve vnitřním člověku  / 114
	40.	Krása tělesných věcí je patrná v jejich celku  / 115
	41.	Také trest za hřích přispívá ke kráse veškerenstva  / 118
	42.	Číselná struktura tělesné slasti i vitálního pohybu  / 120
	43.	Míra prostorových a časových rozpětí vyvýšená  

nad místo i čas  / 121



	44.	Duši stvořené od Boha a ve vztahu  
k němu má všechno ostatní sloužit  / 123

	45.	Sama tělesná slast i pýcha nás upomínají,  
že je třeba je opustit  / 125

	46.	Milovat druhého jako sám sebe  / 127
	47.	Co znamená být nepřemožený  / 129
	48.	Dokonalá spravedlnost  / 133
	49.	Také zvědavost poukazuje k poznání pravdy  / 133
	50.	Božská prozřetelnost sestupuje na naši úroveň  / 136
	51.	Studium Písma jako lék duše zesláblé zvědavostí  / 138
	52.	Zvědavost, pýcha i tělesná slast  

mohou být upomínkou ctnosti  / 139
	53.	Láska k prostředkům a láska k cílům  / 140
	54.	Dobré a špatné užití přirozených darů  / 141
	55.	K čemu se obrací úcta pravého náboženství  

a co uctívat odmítá  / 143

Bibliografie  / 149
Prameny  / 149
Literatura  / 154

Zkratky periodik a edičních řad  / 162
Ediční poznámka  / 163
Jmenný rejstřík  / 164
Věcný rejstřík  / 167
Rejstřík citací a odkazů  / 174





11

Pravé náboženství  
jako obrácení k jednotě ve světle pravdy  

(Úvod)

„V něm (pravém světle) vidíš ono Jedno, díky němuž soudíš, že 
cokoli jiného vidíš, je jedno, a přece nic, co vidíš jako proměn-
livé, není totéž co ono.“1

Pojednání O pravém náboženství, jedno z raných Augustinových 
děl, bývá pokládáno za jeho první soustavnější výklad o křesťan-
ství, zároveň však za jakýsi pokus reagovat na antické představy 
o filosofii a náboženství, k jejichž podrobnější kritice se hipponský 
biskup dostane o čtvrt století později v obsáhlém výkladu O Boží 
obci.2 Mnohé motivy skutečně tato díla spojují: vedle snahy o vy-
rovnání s antickou kulturou je to nepochybně důraz na dějinnou 
ekonomii Božího plánu spásy, který se v raném pojednání teprve 
rýsuje, nicméně již zde je to prvek pro křesťanství charakteristický.3

Latinský pojem religio („náboženství“), který nemá jasný před-
obraz v řečtině, promýšleli z Augustinovi známých antických 
autorů zejména Lucretius a Cicero, ovšem velmi různým způ-
sobem.4 Zatímco Lucretius vidí v náboženství především prvek 

1	 De vera rel. 34,64 (CCL 32, 229,44–46): Per hanc [scil. lucem ueram] illud 
unum uides, quo iudicas unum esse, quidquid aliud uides, nec tamen hoc esse, quod 
illud est, quidquid mutabile uides.
2	 Srv. G. Madec, Le De civitate Dei comme De vera religione, in: týž, Petites 
études augustiniennes, Paris 1994, 189–213.
3	 Srv. J. Pegon, BA 8, 485n.; J. Speigl, Der Religionsbegriff Augustins, in: 
R. Bäumer et alii (vyd.), Synodus. Beiträge zur Konzilien- und allgemeinen 
Kirchengeschichte (FS W. Brandmüller), Paderborn 1997, 29–60, zde 44–50.
4	 Srv. J. Pegon, BA 8, 483; W. C. Smith, The Meaning and End of Religion: 
A New Approach to the Religious Traditions of Mankind, New York 1962, 21–23. 
K významu tohoto pojmu u Římanů srv. E. Feil, Religio: Die Geschichte eines 
neuzeitlichen Grundbegriffs vom Frühchristentum bis zur Reformation, Göttingen 
1986, 39–49.



12 Ú VOD

zotročující, od něhož je třeba se epikurejskou filosofií osvobodit,5 
pro Cicerona je naopak užitečné o náboženství přemýšlet a začlenit 
je do kosmické zbožnosti, jak ji tradovali platonikové a stoikové.6 
Ve starokřesťanském úzu je výraz religio typický zejména v době 
plurality a rivality náboženských představ, od pátého století po 
Kristu s predominancí křesťanství v tomto významu mizí.7

Sousloví „pravé náboženství“ (vera religio) znali již Augustinovi 
apologetičtí předchůdci Tertullian, Minucius Felix či Lactantius,8 
Augustin je však patrně jediný starokřesťanský autor, který užil 
výrazu religio v názvu svého spisu o křesťanství a promyslel jej 
systematicky.9 Jeho pokus se některým interpretům jeví nejasný 
až zmatený,10 jiní v něm vidí předstupeň k modernímu pojetí 
náboženství ve smyslu plurality náboženských tradic.11 Augustin 
nenechává nikoho na pochybách, že vera religio je v  jeho očích 
křesťanství, zároveň však upozorňuje, že „pravé náboženství“, 
které člověka „znovu spojuje“ s Bohem,12 existovalo vždy, v jeho 
vlastní době je však na místě za ně pokládat křesťanství.13

5	 Srv. Lucretius, De rer. nat. I,62n.; I,101. Samotný výraz religio („nábo-
ženství“) spojuje Lucretius s religare („připoutat“, „spojit“) ve významu 
zotročujícího pouta (De rer. nat. I,932 = IV,7: religionum animum nodis exsolvere 
pergo). Sám sice uvádí svou báseň chvalozpěvem na Venuši jako zosobněnou 
slast (srv. De rer. nat. I,1–49), avšak také láska jindy s Venuší spojovaná je 
v jeho očích nakonec spíše zotročující nemocí (De rer. nat. IV,1037–1148).
6	 Cicero (De nat. deor. II,28,72: Plasberg – Ax 78,5–10) odvozuje výraz 
religere od legere a dává mu význam „vracet se v myšlenkách k něčemu“ 
(diligenter retractare). Srv. k tomu níže, str. 147, pozn. 385.
7	 Srv. W. C. Smith, The Meaning, 24–32.
8	 Tertullian, Apol. 24,2; 35,1; Minucius Felix, Oct. 1; 38; Lactantius, Inst. I, 
praef.; I,1; I,23; IV,28,1 aj. Srv. k tomu E. Feil, Religio, 50–75; J. Lössl, Augustine 
on the True Religion: Reflections of Manichaeism in „De vera religione“, in: J. van 
Oort (vyd.), Augustine and Manichaean Christianity: Selected Papers from the First 
South African Conference on Augustine of Hippo, University of Pretoria, 24–26 April 
2012, Leiden – Boston 2013, 137–153, zde 150.
9	 Srv. W. C. Smith, The Meaning, 28–31; E. Feil, Religio, 68n.; J. Speigl, Der 
Religionsbegriff Augustins, 44.
10	 Srv. H. Dörries, Das Verhältnis des Neuplatonischen und Christlichen in 
Augustins „De vera religione“, in: ZNW 23, 1924, 64–102, zde 99n.
11	 W. C. Smith, The Meaning, 28n.; J. Lössl, Augustine on the True Religion, 152.
12	 Augustin spolu s dalšími autory předpokládá etymologickou souvislost 
výrazu religio („náboženství“) s religare („svázat“, „spojit“). Srv. De vera rel. 



13Ú VOD
13

Hledání „pravého náboženství“ jistě navazuje na Augustinovu 
osobní zkušenost, vylíčenou plasticky v jeho Vyznáních. Vychován 
v africkém křesťanství své zbožné matky, snažil se Augustin jako 
mladý rétor najít odpověď na své otázky po původu zla a uspořá-
dání světa napřed v manicheismu, k němuž se jako „posluchač“ 
(tj. nikoli jako „vyvolený“ vázaný asketickými povinnosti) hlásil 
po devět let.14 Odpovědi na své otázky zde sice nenašel, zato však 
nalezl síť kontaktů, která mu posléze pomohla etablovat se jako 
učitel rétoriky v Itálii, když se v Africe po Gratianových dekretech 
stal manicheismus riskantní.15 Zároveň sám k tomuto dualistickému 

55,111 a pozn. 385 na str. 147. Srv. také De vera rel. 55,113. Podobně soudí 
Augustin již ve svém starším díle O velikosti duše 36,80 (CSEL 89, 230,2–4): 
„Neboť pravým náboženstvím se duše spojuje a díky smíření znovu svazuje 
s jediným Bohem, jemuž byla jakoby vyrvána hříchem.“ (Est enim religio vera, 
qua se uni deo anima, unde se peccato velut abruperat, reconciliatione religat.) 
Jinak ovšem v pojednání O Boží obci X,3 (CCL 47, 275,27–29), kde je výraz 
religio spojen s religere („znovu zvolit“). Obojí etymologii Augustin připomíná 
v Retr. I,13,9. Poněkud přitom posunuje význam Ciceronovy poznámky 
(De nat. deor. II, 28,72), která odvozuje religere (stejně jako eligere) od legere 
a dává mu význam „vracet se v myšlenkách k něčemu“ (diligenter retractare). 
Tuto Ciceronovu etymologii cituje také Lactantius (Inst. IV,28,3–6: CSEL 19, 
389,3–17), který ji odmítá, protože nerozlišuje mezi náboženstvím a pověrou. 
Srv. E. Feil, Religio 41; 72n.; J. Scheid, s. v. Religion, Roman, terms relating to, in: 
S. Hornblower – A. Spawforth (vyd.), The Oxford Classical Dictionary, Oxford 
32003, 1307. K užití pojmu religio v Augustinových dílech z let 386–396 srv. 
J. Speigl, Der Religionsbegriff Augustins; k jeho významu J. Pegon, BA 8, 483n.
13	 Srv. De vera rel. 10,19; Retr. I,13,3.
14	 Srv. De mor. II,19,68; Conf. III,11,20; V,6,10. K Augustinovu manicheismu 
a manichejské nauce srv. P. Alfaric, L’évolution intellectuelle de saint Augus-
tin I. Du manichéisme au néoplatonisme, Paris 1918, 65–225; F. Decret, Aspects 
du manichéisme dans l’Afrique romaine. Les controverses de Fortunatus, Faustus 
et Felix avec saint Augustin, Paris 1970, 27–38; 183–322. Základní údaje o ma-
nichejské teologii a organizační struktuře přináší dále kupř. H.-Ch. Puech, 
Le manichéisme, in: týž (vyd.), Histoire des religions, II, Paris 1972, 523–645; 
M. Tardieu, Le manichéisme, Paris 1981; S. N. C. Lieu, Manichaeism in the 
Later Roman Empire and Medieval China: A Historical Survey, Manchester, New 
Hampshire 1985, 1–153.
15	 Srv. Conf. V,8,14; 10,18–19 a komentář J. Šubrta k těmto místům (Aurelius 
Augustinus, Vyznání, I–IX, Praha 2019, 232n., pozn. 43; 238, pozn. 53; 
J. D. BeDuhn, Augustine’s Manichaean Dilemma I. Conversion and Apostasy, 
373–388 C.E., Philadelphia 2010, 131–145.



14 Ú VOD

náboženství přivedl i další přátele, včetně svého mecenáše Roma-
niana, jemuž je spis O pravém náboženství adresován.16

Hledání pravého náboženství přitom jak v Augustinově osob-
ním příběhu, tak v jeho uvažování těsně souvisí s hledáním filoso-
fickým. K etapám jeho cesty patří také četba Ciceronova Hortensia, 
dále představa o Bohu jako tělesném, snad částečně inspirovaná 
stoicismem,17 skeptická perioda pochybování o možnosti nalézt 
pravdu,18 a konečně četba „platonských knih“,19 která Augus-
tinovi – spolu s platonizujícími kázáními milánského biskupa 
Ambrože20 – umožnila najít intelektuální podobu křesťanství, 
k němuž se mohl obrátit a jemuž se rozhodl zasvětit svůj život. 
„Filosofie“ jako životní cesta přemýšlení, jak ji Augustin chápe 
(a jak ji chápali mnozí raně křesťanští autoři před ním),21 je vlastně 

16	 De vera rel. 7,12. K Romanianovi srv. C. Acad. I,1,3; II,2,3; Conf. VI,14,24 
a komentář J. Šubrta k tomuto poslednímu místu (Vyznání, 294–296, pozn. 53). 
Na příbuzenský vztah mezi Augustinem a Romanianem ukazuje, že syn 
tohoto muže naznačuje vůči Augustinovi pokrevní pouto, srv. Carmen Licentii 
v Augustinově Ep. 26,3 (CSEL 34/1, 94): … quod sanguine tangimur uno. 
K Romanianově mecenášství srv. F. della Corte, Il mecenatismo di Romaniano, 
in: Maia 38, 1986, 3–12; k jeho postavě srv. dále J. Pegon, BA 8, 11n.; M. A. Mc-
Namara, Friendship in Saint Augustine, Fribourg 1958, 78–83; A. Mandouze, 
Prosopographie de l’Afrique Chrétienne (303–533) I, Paris 1982, 994–997.
17	 Srv. Conf. V,3,3; VII,5,7; VII,14,20. Viz k tomu Ch. Baguette, Une période 
stoïcienne dans l’évolution de la pensée de saint Augustin, in: REAug 16, 1970, 47–77. 
K rozšíření této představy srv. také C. W. Griffin – D. L. Paulsen, Augustine 
and the Corporeality of God, in: HThR 95, 2002, 97–118.
18	 Srv. De b. vita 1,4; Conf. V,14,25. Viz P. Alfaric, L’évolution intellectuelle, 259–
278; 321–358. Určitou obhajobu akademické skepse snad obsahoval i Cicero-
nův Hortensius (srv. R. Holte, Béatitude et sagesse. Saint Augustin et le problème de 
la fin de l’homme dans la philosophie ancienne, Paris – Worcester 1962, 44). Před-
stavu Augustinova přímého příklonu k akademické skepsi nicméně někteří 
badatelé odmítají (srv. J. J. Mourant, Augustine and the Academics, in: RechAug 
4, 1966, 67–96). Viz také J. Doignon, État des questions relatives aux premiers 
Dialogues de saint Augustin, in: C. Mayer – K. H. Chelius (vyd.), Internationa-
les Symposium über den Stand der Augustinus-Forschung, Würzburg 1989, 59–61.
19	 Conf. VIII,2,3; De b. vita 1,4.
20	 Srv. Conf. V,14,24; P. Courcelle, Recherches sur les Confessions de saint 
Augustin, Paris 21968, 93–138; 311–382.
21	 Srv. G. Bardy, „Philosophie“ et „philosophe“ dans le vocabulaire chrétien des 
premières siècles, in: RAM 25, 1949, 97–108.



15Ú VOD

forma náboženství. „Věříme a učíme…, že není něco jiného filosofie 
čili úsilí o moudrost a něco jiného náboženství,“ uvádí Augustin 
v našem spise,22 patrně k překvapení, ne‑li pohoršení dnešních 
znalců filosofie i náboženství.

Své pojednání k tématu „pravého náboženství“ napsal Augus-
tin podle vlastního svědectví po svém návratu z Itálie do Afriky, 
patrně jako poslední dílo před svým vysvěcením na kněze.23 Spadá 
tedy do krátkého období (389–391), které prožil se svými přáteli 
na rodinném statku v Thagaste24 a z něhož pochází také jeho první, 
protimanichejský výklad knihy Genesis (De Genesi contra Mani
chaeos)25 a filosofický rozhovor O učiteli, věnovaný tématu řeči.26 
Do téže doby Augustin datuje také dokončení šesti knih O musickém 
umění, které započal již jako čekatel křtu v Itálii v rámci svého 
plánu příruček k jednotlivým svobodným uměním.27 S odstupem 
pětatřiceti let Augustin jako biskup v Hippo Regius k pojednání 
O pravém náboženství ve svých Retraktacích (426–427) říká:

„Tehdy (tj. po návratu do Afriky) jsem napsal knihu O pravém 
náboženství, v níž jsem z mnoha hledisek a velmi obšírně pojed-
nal o tom, že pravé náboženství má uctívat jediného pravého 
Boha, tj. Trojici Otce, Syna a Ducha svatého. Také (jsem zde 
ukázal), že z jeho velikého milosrdenství bylo lidem v časovém 
plánu spásy (per temporalem dispensationem) dopřáno křesťanské 
náboženství, které je pravým náboženstvím. Konečně (jsem po-
psal), jak a jakým životem se má člověk na toto uctívání Boha 

22	 De vera rel. 5,8 (CCL 32, 193,12–14): Sic enim creditur et docetur … non aliam 
esse philosophiam, id est sapientiae studium, et aliam religionem.
23	 O svém návratu do Afriky se Augustin zmiňuje v Retr. I,10,1 a k dílu 
De utilitate credendi, které po De vera rel. bezprostředně následuje, uvádí (Retr. 
I,14,1: CCL 57, 41,1): „Již jako kněz v Hippo Regius jsem pak napsal…“ (Iam 
uero apud Hipponem Regium presbyter scripsi…)
24	 Srv. Possidius, Vita Aug. 3,1–2.
25	 Retr. I,10,1.
26	 Retr. I,12.
27	 Retr. I,6; I,11,1.



16 Ú VOD

připravit. Na prvním místě se však tato kniha obrací proti ma-
nichejským dvěma přirozenostem.“28

Z této poznámky můžeme soudit, že pojednání O pravém ná-
boženství je věnováno zejména čtyřem tématům: božské Trojici, 
dějinné ekonomii spásy, etickým implikacím tohoto náboženství 
a protimanichejské polemice.29 Nezmíněn přitom zůstává další 
okruh, který tvoří jakýsi rámec celého pojednání a který vyvolal 
diskuse o jeho možných novoplatonských zdrojích,30 totiž polemi-
ka proti pohanské filosofii, zahrnutá patrně ve zmínce o „pravém“ 
náboženství. Již Augustinův přítel, životopisec a pořadatel jeho 
díla Possidius pokládal toto téma dokonce za nejdůležitější, a pro-
to náš spis zařadil mezi Augustinovy pritipohanské polemiky.31 
Vzhledem k tomu, že toto téma přichází v  textu na pořad jako 
první, zastavme se napřed u něj, než se vrátíme k ostatním čtyřem.

28	 Retr. I,13,1 (CCL 57, 36,1–9): Tunc etiam de uera religione librum scripsi, in 
quo multipliciter et copiosissime disputatur unum uerum deum, id est trinitatem 
patrem et filium et spiritum sanctum, religione uera colendum, et quanta misericordia 
eius per temporalem dispensationem concessa sit hominibus christiana religio, quae 
uera religio est, et ad eumdem cultum dei quemadmodum sit homo quadam sua uita 
coaptandus. Maxime tamen contra duas naturas Manichaeorum liber hic loquitur.
29	 Srv. N. Cipriani, Introduzione, in: Agostino, De Vera Religione, Brescia 2022, 
5–50, zde 9.
30	 K obecně novoplatonskému zaměření Augustinova spisu srv. H. Dörries, 
Das Verhältnis. K předpokládaným ohlasům Porfyria srv. W. Theiler, Porphyrios 
und Augustin, Halle 1933; přetisk in: týž, Forschungen zum Neuplatonismus, 
Berlin 1966, 160–251; B. R. Voss, Spuren von Porphyrios „De regressu animae“ 
bei Augustin, „De vera religione, in: Museum Helveticum 20, 1963, 237–239. 
N. Cipriani upozorňuje na Augustinovo neplotinovské ztotožnění prvního 
principu, tj. jednoty, s bytím (srv. Ex 3,14), které snad podporuje myšlenku 
porfyriovské inspirace (srv. Cipriani, Introduzione, 42). Srv. níže, str. 75, 
pozn. 105.
31	 Srv. Possidius, Indiculum, vyd. A. Wilmart, Librorum omnium et tractatuum 
vel epistolarum sancti Augustini episcopi indiculum, in: Miscellanea Agostiniana: 
Testi e studi pubblicati a cura dell’Ordine Eremitano di S. Agostino nel XV centenario 
dalla morte del santo dottore, II, Roma 1931, 161–208, zde 161. K Augustinově 
polemice proti pohanům v jiných jeho dílech srv. J. Pegon, BA 8, 466–468.



17Ú VOD

Pravé náboženství

Své úvahy „o pravém náboženství“ jako cestě ke zdařilému životu 
Augustin otvírá kritikou antických filosofů, kteří měli „protiřečící 
si školy, ale společné chrámy“,32 tj. žili v jakési schizofrenii mezi 
filosofickými názory a náboženskou úctou. Augustin sice dekla-
ruje, že se nechce zabývat otázkou, která z filosofických škol se 
více přiblížila pravdě,33 přesto nenechává čtenáře na pochybách, 
že jeho sympatie patří zejména Sokratovi a Platonovi.34 Ostatní 
školy zmiňuje jen velmi zběžně a s malou úctou.35

Týž obraz poskytuje později i genealogie antické filosofie 
v osmé knize O Boží obci.36 Podobně již ve svém prvním docho-
vaném díle, Proti akademikům, se Augustin netajil tím, že právě 
u platoniků doufá nalézt cestou rozumového zkoumání pravdu 
odpovídající křesťanské víře.37 V pojednání O pravém náboženství 
dokonce neváhá křesťanství prohlásit za úspěšnější podobu pla-
tonské ontologie rozlišující trvalá a neproměnná jsoucna od jejich 
pomíjivých obrazů. Pravým štěstím duše je přitom, jak se podle 

32	 De vera rel. 1,1.
33	 De vera rel. 1,1.
34	 De vera rel. 2,2–4,7.
35	 Srv. De vera rel. 49,96 patrně s narážkou na epikurejce a stoiky: „Někteří se 
ve svých toulavých myšlenkách probírají nekonečnými světy, jiní se domnívají, 
že Bůh nemůže být nic jiného než ohnivé těleso.“ Srv. k tomu níže, str. 134, 
pozn. 322. Referát o epikurejcích a stoicích přináší Augustin také v De civ. 
VIII,5; VIII,7.
36	 Srv. De civ. VIII,1–12. Viz k tomu L. Karfíková, Platonismus bez démonů. 
Augustinova polemika proti Apuleiovi v „De civitate Dei“ VIII–IX, in: táž, Čas a řeč. 
Studie o Augustinovi, Řehořovi z Nyssy a Bernardovi Silvestris, Praha 2007, 68–87, 
zde 68–72. Jak zde Augustin uvádí, s křesťanstvím platonismus sdílí zejména 
představu o netělesném Bohu, který v pravém smyslu „je“, o stvoření světa 
i netělesné nesmrtelné duše. U Platonových následovníků našel dokonce 
myšlenku Božího Slova v jeho vztahu k Otci (Conf. VII,9,13–14; VIII,2,3) čili 
„Otcovu mysl“ spojenou s Otcem jakýmsi středním členem (De civ. X,28–29). 
K Augustinovým referátům o Platonovi srv. také F. Novotný, O Platónovi, IV, 
Praha 1970, 276–301.
37	 Srv. C. Acad. III,20,43. Viz také C. Acad. III,17,37.



18 Ú VOD

Augustinova přesvědčení Platon shoduje s křesťanstvím,38 vymanit 
se ze zajetí pouhých obrazů a obrátit se k jejich věčnému základu:

„Pravdu nelze spatřit tělesnýma očima, nýbrž jen čistou myslí, 
a duše, která se k ní přimkne, bude blažená a dokonalá. Nejví-
ce jí v tom brání život vydaný vášním a klamné obrazy smyslo-
vých věcí, které nám tento smyslový svět vtiskuje prostřednic-
tvím těla a které dávají vznik nejrůznějším názorům a omylům. 
Proto je duši třeba uzdravit, aby mohla spatřit neproměnnou 
formu věcí, která trvá stále týmž způsobem, a krásu, která si 
je ze všech stran podobná, která není rozprostřená v místě ani 
proměnlivá v čase, nýbrž zůstává ze všech stran jedna a táž.“39

V této terapii duše je podle Augustinova přesvědčení křesťanství 
úspěšnější než platonismus, protože zde nepoučuje lidský učitel 
omezený okruh svých intelektuálně založených žáků, ale sama 
božská moudrost vysílá člověka vpravdě božského, který zve 
aspoň k víře také ty, kdo intelektuálního náhledu zatím nejsou 
schopni.40 Křesťanská terapie se tedy dělí do dvou kroků: důvěry 

38	 De vera rel. 3,3. Pierre Hadot si proto ve vztahu k pojednání O pravém 
náboženství vypůjčuje Nietzschův bonmot o křesťanství jako „platonismu pro 
lid“; srv. P. Hadot, Qu’est-ce que la philosophie antique?, Paris 1995, 377; F. Nietz-
sche, Jenseits von Gut und Böse, Leipzig 1886, s. v („Platonismus für’s ‚Volk‘“). 
Rovněž v De doctr. christ. II,28,43 Augustin uvádí, že pro velkou shodu obou 
pozic následovníci Platona pokládali Ježíše za čtenáře Platonových spisů.
39	 De vera rel. 3,3 (CCL 32, 188,7–189,17): … non corporeis oculis, sed pura 
mente ueritatem uideri, cui quaecumque anima inhaesisset, eam beatam fieri atque 
perfectam, ad quam percipiendam nihil magis impedire quam uitam libidinibus 
deditam et falsas imagines rerum sensibilium, quae nobis ab hoc sensibili mundo per 
corpus impressae uarias opiniones erroresque generarent; quamobrem sanandum esse 
animum ad intuendam incommutabilem rerum formam et eodem modo semper se 
habentem atque undique sui similem pulchritudinem nec distentam locis nec tempore 
uariatam, sed unum atque idem omni ex parte seruantem. K transcendentní kráse 
srv. podobně Platon, Symp. 211a1–b5; Plotin, Enn. I,6(1),7,21–30. K rozpětí 
duše mezi smyslovým vnímáním, diskursivním uvažováním a intelektem srv. 
Enn. V,3(49),3.
40	 De vera rel. 3,3–4,7. K Augustinově pochopení křesťanství jako završení 
platonismu srv. G. Madec, „Si Plato viveret…“ (Augustin, „De vera religione“, 3.3), 



19Ú VOD

k autoritě a rozumového náhledu, k němuž chce autorita přivést.41 
Důležitý rozdíl mezi křesťanstvím a platonismem, který Augustin 
později nalezne ve víře v inkarnaci Božího Slova,42 v našem spise 
přechází poznámkou, že platonikové by se „změnou několika 
slůvek a tvrzení stali křesťany“.43

Poskvrnou platonismu bude v jeho očích zejména intelektuální 
pýcha, s níž tito filosofové příchod Boží moudrosti v poníženosti 
těla odmítli,44 zatím se však omezuje na výše zmíněnou nedů-
slednost, v níž nejsou schopni svůj filosofický náhled uplatnit 
v náboženství:

„Podíleli se totiž na týchž posvátných obřadech jako ostatní 
lidé, ale ve svých školách vyjadřovali podle svědectví týchž lidí 
o povaze svých bohů a také o svrchovaném dobru velmi různé, 
ba protichůdné názory.“45

in: J. Bonnamour (vyd.), Néoplatonisme. Mélanges offerts à Jean Trouillard, 
Fontenay aux Roses 1981, 233–247.
41	 De vera rel. 24,45. Ke vztahu autority a rozumu srv. J. Clémence, BA 8, 
494–496; F. E. van Fleteren, Authority and Reason: Faith and Understanding in the 
Works of St. Augustine, in: AugSt 6, 1973, 33–71 (zde k De vera religione 61–63); 
N. Cipriani, De vera religione, 119, pozn. 2–3; L. Karfíková, Pravda a svoboda. 
Význam a riziko svobodné vůle (Augustin, „De libero arbitrio“ II), in: táž, Umění, 
svoboda, láska podle Augustina: Sedm studií, Praha 2023, 26–48, zde 28–30.
42	 Conf. VII,9,13–14.
43	 De vera rel. 4,7 (CCL 32, 192,22n.): … paucis mutatis uerbis atque sententiis 
Christiani fierent. Poněkud explicitnější je Augustin v dopise Dioscorovi, da-
tovaném obvykle do let 410/411 (Ep. 118,3,21: CSEL 34/2, 685,3–8): „Z toho 
rozumíme, že také filosofové platonské školy mají změnit jen několik bodů, 
které křesťanské učení odmítá, sklonit zbožné šíje před Kristem, nepřemoži-
telným králem, a pochopit, že Boží Slovo na sebe vzalo člověka a přikázalo, 
co se oni neodvážili ani vyslovit, a došlo víry.“ (Ex quo intellegitur ipsos quoque 
Platonicae gentis philosophos paucis mutatis, quae Christiana inprobat disciplina, 
inuictissimo uni regi Christo pias ceruices oportere submittere et intellegere uerbum dei 
homine indutum, qui iussit et creditum est, quod illi uel proferre metuebant.) Augus-
tinův receptivní, ale i kritický vztah k platonismu připomíná kupř. G. Madec, 
Diagramme Augustinien, in: Augustinianum 25, 1985, 79–94, zde 92–94.
44	 Conf. VII,9,14; De civ. X,28–29.
45	 De vera rel. 5,8 (CCL 32, 193,3–6): … qui eadem sacra suscipiebant cum populis 
et de suorum deorum natura ac summo bono diuersas contrariasque sententias in 
scholis suis eadem teste multitudine personabant.



20 Ú VOD

Augustinovi přitom nejde jen o to, že se filosofové ve svých 
názorech neshodnou, ale že i  ti, kteří jako platonikové dospěli 
k představám adekvátním, nejsou ochotni z nich vyvodit nábo-
ženské důsledky: „… tito filosofové něco jiného zastávali spolu 
s ostatními lidmi jako své náboženství a něco jiného týmž lidem 
jako svým posluchačům vykládali v soukromí.“46 To je v Augustino-
vých očích vážný prohřešek proti jednotě, k níž sama tato filosofie 
člověka vede. Odpor k modloslužbě antických kultů přitom podle 
jeho přesvědčení vyjádřil již Sokrates, když přísahal „při psu“ či 
„kameni“, aby ukázal náboženskou neúčinnost lidských výtvorů, 
zároveň však ani on nebyl v tomto postoji důsledný.47

Tato Augustinova výtka týkající se nesouladu mezi filosofií 
a náboženskou praxí filosofů však jistě neplatí všeobecně. Ku-
příkladu vůči Plotinovi se jeví neopodstatněná, nakolik můžeme 
důvěřovat jeho životopisu z Porfyriova pera. Podle svědectví svého 
žáka byl totiž Plotin přesvědčen, že bohové uctívaní v posvátných 
ritech „mají přijít ke mně, ne já k nim“,48 a proto chtěl tohoto 
přiblížení dosáhnout „prací na vlastní soše“ svého nitra,49 nikoli 
účastí na společném kultu.

46	 De vera rel. 1,1 (CCL 32, 187,15–17): … aliud eos in religione suscepisse cum 
populo et aliud eodem ipso populo audiente defendisse priuatim. Rozpor mezi 
náboženstvím a  filosofií u antických filosofů analyzuje Th. Kobusch, Das 
Christentum als die Religion der Wahrheit. Überlegungen zu Augustins Begriff des 
Kultus, in: REAug 29, 1983, 97–128, zde 98–103.
47	 De vera rel. 2,2. Srv. podobně Tertullian, Ad nat. I,10,42 (CCL 1, 28,25), 
který zmiňuje Sokratovu přísahu „při dubu, psu, kozlu“ (quercum et canem 
et hircum); podobně Apol. 14,7 (CCL 1, 113,29); Lactantius, Inst. III,20,15 
(CSEL 19, 247,11) „při psu a huse“ (per canem et anserem). K této argumentaci 
starokřesťanských autorů srv. I. Opelt, Das Bild des Sokrates in der christlichen 
lateinischen Literatur, in: H.-D. Blume – F. Mann (vyd.), Platonismus und 
Christentum (FS H. Dörrie), Münster 1983, 192–207, zde 194; 203. Sokratova 
přísaha „při psu“ je velmi častá, srv. kupř. Platon, Apol. 22a1; Gorg. 461a7–
–462b1; 466c3; 482b5; Phaedr. 228b4; Resp. 399e5; 567d12; 592a7. Ve Faidru 
236d10–e1 Faidros přísahá při platanu, který stojí na místě rozhovoru. Srv. 
k tomu R. Hirzel, Der Eid, Leipzig 1902, 14, pozn. 1; 25; 96, pozn. 2; 100. Také 
podle Tertulliana (Ad nat. II,2,12) Sokrates popíral pohanská božstva, zároveň 
však nechal posmrtně obětovat Asklépiovi kohouta (srv. Phd. 118a7n.). Viz 
k tomu I. Opelt, Das Bild des Sokrates, 194.
48	 Porfyrios, Vita Plot. 10,33–36.
49	 Plotin, Enn. I,6(1),9,8–15.



21Ú VOD

Důležitost jednoty jako klíčového prvku pravého náboženství 
jak ve smyslu víry v  jediného Boha, tak ve smyslu sjednocení 
života na tomto základě lze podle Augustinova dalšího výkladu 
nalézt již důvěrou vůči autoritě. Dokonce ctitelé více bohů totiž 
uznávají nadvládu jednoho z nich, a mnohost lze vždy převést na 
jednotu, která je jejím základem a počátkem, stejně jako je jednička 
začátkem číselné řady:

„Není pochyb, že je mnohem spíše na místě následovat ty, kdo 
nás volají k  jednomu Bohu, zejména proto, že i  ctitelé více 
bohů se shodnou na tom, že pán a vládce jich všech je jen je-
den. A číslo se jistě odvozuje od jedničky. Je tedy na prvním 
místě třeba následovat ty, kdo tvrdí, že jeden svrchovaný Bůh 
je jediný pravý Bůh a jedině on je hoden úcty. … V samotné 
přirozenosti věcí má totiž větší autoritu jedno, které všechno 
sjednocuje, a ani v lidském rodě nemá množství žádnou moc, 
pokud se nesjednotí, tj. nesmýšlí jednotně. Podobně i v otáz-
kách náboženství mají mít větší autoritu, hodnou větší důvěry, 
ti, kdo volají k jednomu.“50

Víra v autoritu, a to i v případě jednoty, je však jen východiskem 
k vlastnímu náhledu, o který jde Augustinovi především, protože 
v něm nakonec vidí skutečné štěstí racionální duše.51 Pokouší se 
tedy i k němu svého čtenáře dovést, a sice platonským výstupem 
od viditelného k neviditelnému.52 Prvním krokem je přitom všim-
nout si krásy a uspořádání viditelných a časových věcí, a posléze 
si uvědomit, jaká schopnost je dokáže vnímat.53 Není to pouze 

50	 De vera rel. 25,46 (CCL 32, 216,12–22): Quis dubitet eos potissimum sequendos, 
qui ad unum uocant, praesertim cum illi multorum cultores de hoc uno domino 
cunctorum et rectore consentiant? Et certe ab uno incipit numerus. Prius ergo isti 
sequendi sunt, qui unum deum summum solum uerum deum et solum colendum esse 
dicunt. … Sicut enim in ipsa rerum natura maior est auctoritas unius ad unum omnia 
redigentis nec in genere humano multitudinis ulla potentia est nisi consentientis, id est 
unum sentientis, ita in religione, qui ad unum uocant, eorum maior et fide dignior 
esse debet auctoritas.
51	 De vera rel. 3,3–4,7; 25,47.
52	 Srv. Conf. VII,20,26.
53	 De vera rel. 29,52.



22 Ú VOD

smyslové vnímání, které je prostřednictvím čidel zachycuje, ale 
zároveň přemýšlení (ratiocinari) a posuzování či usuzování (iudi
care), jehož předmětem nejsou jen smyslově vnímané věci, ale také 
samotné smysly.54 Kupříkladu můžeme přemýšlet a vysvětlit, proč 
se veslo ponořené do vody lidskému zraku jeví nalomené.55

Sama racionální duše schopná takového úsudku je ovšem 
proměnná a omylná, proto je třeba prozkoumat samo umění, díky 
němuž takový úsudek provádí.56 Augustin vychází ze zkušenosti 
estetického soudu, který si žádá symetrické uspořádání:

„Je však třeba se ptát, proč nás uráží, jestliže ze dvou oken umís-
těných nikoli nad sebou, ale vedle sebe, je jedno větší či menší, 
ačkoli by mohla být stejná; kdežto jsou‑li nad sebou, i kdyby se 
snad lišila o polovinu, tato nerovnost nás tolik ne uráží. A proč 
se u dvou oken tak nestaráme, o kolik je jedno větší či menší 
než druhé, kdežto jsou‑li tři, sám náš vkus (sensus) se zdá po-
žadovat, aby buď nebyla nestejná, anebo aby prostřední bylo 
mezi největším a nejmenším, větší než nejmenší právě o tolik, 
o kolik je menší než největší.“57

Klíčové se mu přitom zdá, že náš vkus je vychovatelný, pro-
tože vždy porovnáváme podle toho, co jsme již viděli: „Co nám 
samo o sobě tolik nevadilo, rázně odmítneme ve srovnání s něčím 

54	 De vera rel. 29,53.
55	 De vera rel. 29,53; 34,62. K tomuto klasickému příkladu smyslového klamu 
srv. kupř. Sextus Empiricus, Pyrrh. hyp. I,119; Adv. math. VII,244; VII,414; 
Lucretius, De rer. nat. IV,438–442; Cicero, Acad. pr. II,25,79. Augustin sám ho 
uvádí také v C. Acad. III,11,26.
56	 De vera rel. 30,54. K tomuto Augustinovu výkladu srv. L. Karfíková, Pravda 
jako vztah podle Augustinova spisu „De vera religione“, in: táž, Čas a řeč, 50–67.
57	 De vera rel. 30,54 (CCL 32, 222,13–22): Sed certe quaerendum est, cur nos 
offendat, si duabus fenestris non super inuicem, sed iuxta inuicem locatis, una 
earum maior minorue sit, cum aequales esse potuerint, si uero super inuicem fuerint 
ambaeque de midio quamuis impares, non ita offendat illa inaequalitas; et cur non 
multum curemus, quanto sit una earum aut maior aut minor, quia duae sunt? In 
tribus autem sensus ipse uidetur expetere, ut aut impares non sint aut inter maximam 
et minimam ita sit media, ut tanto praecedat minorem, quanto a maiore praeceditur.



23Ú VOD

lepším.“58 Potud by se mohlo zdát, že jde o vycvičený vkus, který si 
osvojujeme zkušenostmi a jejich porovnáváním. Úkolem racionální 
duše však není jen uvědomit si toto estetické zalíbení, ale také 
je analyzovat. Teprve tak můžeme dospět k porozumění obecné 
zásadě, že se nám vždy líbí harmonie (convenientia), která si „žádá 
rovnost (aequalitas) a jednotu (unitas), ať už v podobnosti stejných 
částí, nebo ve stupňování nestejných“.59

S čím však porovnáváme rovnost, kterou vidíme očima? Jak ví 
každý platonik, žádná smyslově vnímatelná rovnost není dokona-
lá, a pro její posouzení přesto máme dokonalé měřítko, které na 
tuto nedokonalost upozorňuje. Toto měřítko samo tedy smyslově 
vnímatelné není, ale vidíme je myslí (mens),60 jakkoli naši mysl 
překračuje. Je totiž totožné pro věci všech velikostí, míst a časů, 
zatímco naše mysl sama je omylná a proměnná.61 Toto měřítko 
obsahuje jakousi nutnost, nelze říci, že by mohlo být také jiné.62

Tímto výstupem k ideji rovnosti jako „zákonu nad naší myslí“, 
nazývanému také „pravda“,63 však Augustinův výklad nekončí, 
nýbrž pokračuje dále úvahou nad touto rovností samou. Čemu je 
totiž tato rovnost jako dokonalá podoba vlastně rovna?

Máme‑li zůstat u estetické zkušenosti jako východiska, můžeme 
se ptát, proč se nám rovnost částí vlastně líbí a proč k ní „přilneme 
tak silnou láskou, pokud ji dokážeme náležitě vychutnat“.64 Podle 
Augustinovy odpovědi nás k rovnosti, resp. pravdě jako adekvaci 

58	 De vera rel. 30,54 (CCL 32, 222,24n.): … quod solum inspectum minus 
displicuerit in melioris comparatione respuatur.
59	 De vera rel. 30,55 (CCL 32, 223,31–33): … ipsa uero conuenientia aequalita-
tem unitatemque appetat uel similitudine parium partium uel gradatione disparium.
60	 De vera rel. 30,55.
61	 De vera rel. 30,56.
62	 De vera rel. 31,57.
63	 De vera rel. 30,56 (CCL 32, 224,76n.): … supra mentem nostram esse legem, 
quae ueritas dicitur.
64	 De vera rel. 31,58 (CCL 32, 225,18n.): … cur ea quando melius sapimus 
uehementissime diligamus. Na význam krásy jako prostředkující instance mezi 
náboženstvím (fides) a filosofií (philosophia) v našem pojednání upozorňuje 
J. Lössl, Religio, Philosophia und Pulchritudo: Ihr Zusammenhang nach Augustinus, 
„De vera religione“, in: VCh 47, 1993, 363–373, zde 367–369.



24 Ú VOD

poutá tíhnutí k jednotě, které je v nich obsaženo: „Cokoli tíhne 
k jednotě, má v ní pravidlo, formu či vzor, nebo jak jinak to vyjá-
dřit, neboť jedině ona naplňuje podobnost s tím, od něhož přijala 
bytí.“65 Počátkem, jemuž je rovnost rovna či pravda adekvátní, 
je tak podle Augustinova přesvědčení jednota (unitas), kterou 
všechny věci různou měrou napodobují, avšak žádná – s výjimkou 
dokonalé rovnosti čili pravdy – ji nepostihuje zcela.66 Tato vždy 
jen částečná, ale přece jen podoba jednotě je podle Augustinova 
výkladu zároveň zdrojem klamu, do něhož může duše upadnout, 
když pouhou stopu či podobu jednoty zamění za pravdu, která ji 
skutečně postihuje.67 Pravda je naopak nejen dokonalým vyjádře-
ním této jednoty, ale zároveň jakýmsi médiem, které ji dává vidět, 
světlem, v němž se ukazuje to, co je.68

Toto světlo však není vnější, nýbrž působí uvnitř duše, proto 
ani pravou harmonii nelze hledat ve vnějších věcech. Jejich krása 
je pro duši spíše pobídkou, aby se obrátila sama k sobě a zároveň 
pochopila, že ji tato harmonie ještě přesahuje:

„Uvědom si tedy, co je svrchovaná harmonie. Nechoď ven, vrať 
se sám k sobě, pravda přebývá ve vnitřním člověku. A když zjis-
tíš, že tvá přirozenost je proměnná, překroč i sám sebe. Přitom 
však pamatuj, že překračuješ uvažující duši. Směřuj tedy tam, 
odkud se zažehá samo světlo rozumu. Kam totiž dospěje, kdo 
uvažuje správně, než k pravdě? Pravda nepřichází sama k sobě 
uvažováním, ale to, co hledá každý, kdo uvažuje, je ona sama. 
Proto tam nalezni harmonii, nad niž vyšší nemůže být, a sám 
s ní souzni.“69

65	 De vera rel. 31,58 (CCL 32, 225,24–26): Omnia enim, quae appetunt unitatem, 
hanc habent regulam uel formam uel exemplum uel si quo alio uerbo dici se sinit, 
quoniam sola eius similitudinem, a quo esse accepit, impleuit.
66	 De vera rel. 32,60; 36,66.
67	 De vera rel. 33,61.
68	 De vera rel. 34,64; 36,66. K pravdě jako totožnosti vidění a viděného srv. 
také Plotin, Enn. V,3(49),5,21–23. Osvícení vnitřní pravdou je jedna z podob 
Augustinovy myšlenky anamnese, srv. L. Karfíková, Anamnesis. Augustin mezi 
Platonem a Plotinem, Praha 2015.
69	 De vera rel. 39,72 (CCL 32, 234,11–20): Recognosce igitur, quae sit summa 
conuenientia. Noli foras ire, in teipsum redi. In interiore homine habitat ueritas. 



 

Vážení čtenáři, právě jste dočetli ukázku z knihy O pravém náboženství. 
Pokud se Vám ukázka líbila, na našem webu si můžete zakoupit celou knihu. 


