Preklad a iivodni studie
Lenka Karfikova

AURELIUS
AUGUSTINUS

O pravém ndbozZenstvi



O pravém nabozZenstvi

Vyslo také v tisténé verzi

Objednat mtizete na
www.ivysehrad.cz
www.albatrosmedia.cz

87

Lenka Karfikova, Augustinus Aurelius
O pravém nabozenstvi - e-kniha
Copyright © Albatros Media a. s., 2026

Vsechna prava vyhrazena.
Zadna cast této publikace nesmi byt rozsifovana
bez pisemného souhlasu majitelt prav.

>
ALBATROS MEDIA


http://www.ivysehrad.cz
http://www.albatrosmedia.cz

Aurelius Augustinus
O pravém nabozZenstvi






AURELIUS
AUGUSTINUS

O pravém ndbozenstvi

Prelozila, tvodni studii napsala
a poznamkami opatrila Lenka Karfikova

Vysehrad



Tato publikace je vysledkem védecké ¢innosti uvedené autorky a piekladatelky
na Evangelické teologické fakulté Univerzity Karlovy
v ramci programu Cooperatio THEO
a vychazi s jeho finané¢ni podporou.

Odborné recenzoval doc. PhDr. Jit{ Subrt, PhD.
Translation, Study & Commentary © Prof. Lenka Karfikova, Dr. theol., 2026
ISBN ti$téné verze 978-80-267-3342-3
ISBN c-knihy 978-80-267-3343-0 (1. zveicjnéni, 2026) (cPDF)

ISBN e-knihy 978-80-267-3349-2 (1. zvefejnéni, 2026) (epub)
ISBN e-knihy 978-80-267-3350-8 (1. zvefejnéni, 2026) (mobi)



Obsah

Pravé nabozZenstvi jako obraceni k jednoté
ve svétle pravdy (Uvod) /11

Pravé ndbozenstvi /17

Trojice Stvoritelka /26

Plan spasy v case /29

Etické implikace pravého nabozenstvi /34
Polemika proti manichejcim /38
Vystavba spisu /48

O pravém nabozZenstvi
Aurelius Augustinus /49

1.
. Sokratova kritika modlosluzby /51
. Kfestanstvi piesvédcilo lidi o tom, o ¢em je Platon pfesvéddit

Nesoulad mezi filosofii a ndbozZenstvim v antickych $kolach /51

nedokazal /52

. Platonikové by méli nasledovat Platona, ktery by se jisté stal

ktestanem /57

. Na rozdil od filosofii kfestané uchovavaji soulad mezi naukou

a nabozenskymi obfady /58

. Bozska prozietelnost uziva vSech druht lidi k rtstu cirkve /60
. Vira se zaklada na biblickych udélostech a proroctvich,

obraci se k bozské Trojici /62

. Vira je predpokladem nahlédnuti, jemuz slouzi i hereze /64
. Augustintv spis chce ¢elit pfedev$im manichejské nauce /65
10.
11.
12.

Pro¢ vznikaji omyly ve véci naboZenstvi a jak jim celit /67
Veskery zivot pochazi od Boha, zlo naopak tihne k nicoté /69
Poruseni a zdchrana duse i téla /71



13.
14.
15.
16.
17.

18.
19.

20.
21.
22.
23.
24.
25.

26.
217.
28.
29.
30.
31.
32.
33.

34.
35.
36.
37.
38.
39.
40.
41.
42.
43.

And¢l, ktery padl pro svou sebelasku /73

Hfich je dobrovolny /74

Trest za htich je ptilezitosti k napraveé /76

Co pfinesl prichod Boziho Syna /77

Stary i Novy zakon pochazeji od téhoz Boha,

ackoli maji riizny obsah /79

Bth je darcem byti, formy a uchovéni ve vlastnim rodé /81
Zkazit se mtze jen to, co je dobré,

nikoli v§ak svrchované dobré /83

Zlem neni télesnd véc, ale nenalezitd touha po ni /83

Duse zpusobila marnost télesnych véci /86

Pomijivost véci nerusi krasu celku /87

Zlo neni substance, ani nerusi krasu ve$kerenstva /88
Lécba duse na zakladé autority a rozumu /89

Jaké autorité 1ze davétovat, nez clovek zacne

hledat pravdu svym rozumem /90

Sest vkt starého a nového ¢loveka /92

Stary a novy ¢lovék v déjinach celého lidstva /94

Osviceni lidé v dobach starého ¢lovéka /96

Jak rozum postupuje od viditelnych véci k neviditelnym /97
Zakon harmonie v télesné oblasti /98

Vécny zakon, podle néhoz rozum vse posuzuje /101

Stopa jednoty, nahlizené mysli, pfitomna v télesnych vécech /103
Lze fici, zZe télesné véci jednotu jen predstiraji?

Neklamou télesné smysly, nybrz duch, ktery je posuzuje /105
Svétlo pravdy, v némz vidime jednotu /106

Volno k mysleni /108

Pravda jako dokonala podobnost jednoté /109

Ucta ke stvofeni namisto ke Stvotiteli /110

Modlosluzba vlastnim touham /112

Pravda piebyva ve vnitinim ¢lovéku /114

Krasa télesnych véci je patrnd v jejich celku /115

Také trest za hiich pfispiva ke krase veskerenstva /118
Ciselna struktura télesné slasti i vitdlniho pohybu /120
Mira prostorovych a ¢asovych rozpéti vyvysend

nad misto i ¢as /121



44,

45.

46.
47.
48.
49.
50.
51.
52.

53.
54.
55.

Dusi stvofené od Boha a ve vztahu

k nému ma vSechno ostatni slouzit /123

Sama télesna slast i pycha nas upominaji,

ze je tieba je opustit /125

Milovat druhého jako sam sebe /127

Co znamena byt nepifemozeny /129

Dokonalé spravedlnost /133

Také zvédavost poukazuje k poznani pravdy /133
Boziska prozietelnost sestupuje na nasi troven /136
Studium Pisma jako 1ék duse zeslablé zvédavosti /138
Zvédavost, pycha i télesna slast

mohou byt upominkou ctnosti /139

Laska k prostfedktim a laska k cildm /140

Dobré a $patné uziti prirozenych darti /141

K ¢emu se obraci ticta pravého ndbozenstvi

a co uctivat odmitd /143

Bibliografie /149

Prameny /149
Literatura /154

Zkratky periodik a edi¢nich fad /162
Edi¢ni poznamka /163

Jmenny rejsttik /164

Vécny rejstiik /167

Rejstiik citaci a odkazt /174






11

Pravé naboZenstvi
jako obréceni k jednoté ve svétle pravdy
(Uvod)

»V ném (pravém svétle) vidis ono Jedno, diky némuz soudis, ze
cokoli jiného vidis, je jedno, a pfece nic, co vidi§ jako promén-
livé, neni totéZ co ono.“!

Pojednani O pravém naboZenstvi, jedno z ranych Augustinovych
dél, byva pokladano za jeho prvni soustavnéjsi vyklad o krestan-
stvi, zaroven vsak za jakysi pokus reagovat na antické piedstavy
o filosofii a ndbozenstvi, k jejichZ podrobné;jsi kritice se hipponsky
biskup dostane o ¢tvrt stoleti pozdéji v obsahlém vykladu O Bozi
0bci.> Mnohé motivy skute¢né tato dila spojuji: vedle snahy o vy-
rovnani s antickou kulturou je to nepochybné duraz na déjinnou
ekonomii Boziho planu spasy, ktery se v raném pojednani teprve
rysuje, nicméné jiz zde je to prvek pro kiestanstvi charakteristicky.®

Latinsky pojem religio (,ndbozZenstvi®), ktery nemd jasny pted-
obraz v rectiné, promysleli z Augustinovi znadmych antickych
autort zejména Lucretius a Cicero, ovSem velmi riznym zpt-
sobem.* Zatimco Lucretius vidi v nabozenstvi predevsim prvek

1 De vera rel. 34,64 (CCL 32, 229,44-46): Per hanc [scil. lucem ueram] illud
unum uides, quo iudicas unum esse, quidquid aliud uides, nec tamen hoc esse, quod
illud est, quidquid mutabile uides.

2 Srv. G. Madec, Le De civitate Dei comme De vera religione, in: tyz, Petites
études augustiniennes, Paris 1994, 189-213.

3 Srv. J. Pegon, BA 8, 485n.; J. Speigl, Der Religionsbegriff Augustins, in:
R. Baumer et alii (vyd.), Synodus. Beitrige zur Konzilien- und allgemeinen
Kirchengeschichte (FS W. Brandmiiller), Paderborn 1997, 29-60, zde 44-50.

4 Srv. J. Pegon, BA 8, 483; W. C. Smith, The Meaning and End of Religion:
A New Approach to the Religious Traditions of Mankind, New York 1962, 21-23.
K vyznamu tohoto pojmu u Rimanti srv. E. Feil, Religio: Die Geschichte eines
neuzeitlichen Grundbegriffs vom Friihchristentum bis zur Reformation, Gottingen
1986, 39-49.



12 UvoD

zotrocujici, od néhoz je tieba se epikurejskou filosofii osvobodit,?
pro Cicerona je naopak uzite¢né o nabozenstvi pfemyslet a zaclenit
je do kosmické zboznosti, jak ji tradovali platonikové a stoikové.®
Ve starokfestanském tizu je vyraz religio typicky zejména v dobé
plurality a rivality nabozenskych pfedstav, od patého stoleti po
Kristu s predominanci kfestanstvi v tomto vyznamu mizi.’
Souslovi ,pravé nabozenstvi® (vera religio) znali jiz Augustinovi
apologeti¢ti predchidci Tertullian, Minucius Felix ¢i Lactantius,®
Augustin je vSak patrné jediny starokfestansky autor, ktery uzil
vyrazu religio v nazvu svého spisu o kiestanstvi a promyslel jej
systematicky.® Jeho pokus se nékterym interpretim jevi nejasny
az zmateny,' jini v ném vidi pfedstupen k modernimu pojeti
nabozenstvi ve smyslu plurality nabozenskych tradic.!! Augustin
nenechava nikoho na pochybach, ze vera religio je v jeho ocich
ktestanstvi, zaroven vSak upozornuje, ze ,pravé nabozenstvi®,
které ¢lovéka ,znovu spojuje“ s Bohem, existovalo vzdy, v jeho
vlastni dob¢ je vSak na misté za né pokladat kiestanstvi.!®

5 Srv. Lucretius, De rer. nat. 1,62n.; 1,101. Samotny vyraz religio (,,ndbo-
Zenstvi“) spojuje Lucretius s religare (,,pfipoutat®, ,spojit“) ve vyznamu
zotroc¢ujictho pouta (De rer. nat. 1,932 = IV,7: religionum animum nodis exsolvere
pergo). Sam sice uvadi svou basen chvalozpévem na Venusi jako zosobnénou
slast (srv. De rer. nat. 1,1-49), aviak také laska jindy s Venusi spojovana je
v jeho o¢ich nakonec spise zotroc¢ujici nemoci (De rer. nat. IV,1037-1148).

6 Cicero (De nat. deor. 11,28,72: Plasberg — Ax 78,5-10) odvozuje vyraz
religere od legere a ddvd mu vyznam ,vracet se v myS$lenkach k nééemu*
(diligenter retractare). Srv. k tomu niZe, str. 147, pozn. 385.

7 Srv. W. C. Smith, The Meaning, 24-32.

8 Tertullian, Apol. 24,2; 35,1; Minucius Felix, Oct. 1; 38; Lactantius, Inst. I,
praef.; 1,1, 1,23; IV,28,1 aj. Srv. k tomu E. Feil, Religio, 50-75; J. Lossl, Augustine
on the True Religion: Reflections of Manichaeism in ,,De vera religione“, in: J. van
Oort (vyd.), Augustine and Manichaean Christianity: Selected Papers from the First
South African Conference on Augustine of Hippo, University of Pretoria, 24-26 April
2012, Leiden — Boston 2013, 137-153, zde 150.

9 Srv. W. C. Smith, The Meaning, 28-31; E. Feil, Religio, 68n.; J. Speigl, Der
Religionsbegriff Augustins, 44.

10 Srv. H. Dorries, Das Verhdltnis des Neuplatonischen und Christlichen in
Augustins ,De vera religione®, in: NW 23,1924, 64-102, zde 99n.

11 W. C. Smith, The Meaning, 28n.; J. Lossl, Augustine on the True Religion, 152.
12 Augustin spolu s dal§imi autory pfedpokldda etymologickou souvislost
vyrazu religio (,ndbozenstvi®) s religare (,svazat®, ,spojit“). Srv. De vera rel.



UvoD 13

Hledani , pravého nabozenstvi“ jisté navazuje na Augustinovu
osobni zkus$enost, vyli¢enou plasticky v jeho Vyzndnich. Vychovan
v africkém kiestanstvi své zbozné matky, snazil se Augustin jako
mlady rétor najit odpovéd na své otazky po ptivodu zla a uspora-

43

dani svéta napred v manicheismu, k némuz se jako ,,posluchac
(tj. nikoli jako ,vyvoleny“ vazany asketickymi povinnosti) hlasil
po devét let.'* Odpovédi na své otazky zde sice nenasel, zato vSak
nalezl sit kontaktl, ktera mu posléze pomohla etablovat se jako
ucitel rétoriky v Italii, kdyz se v Africe po Gratianovych dekretech
stal manicheismus riskantni.'® Zaroven sim k tomuto dualistickému

55,111 a pozn. 385 na str. 147. Srv. také De vera rel. 55,113. Podobné soudi
Augustin jiz ve svém star$im dile O velikosti duse 36,80 (CSEL 89, 230,2-4):
»Nebot pravym nabozenstvim se duse spojuje a diky smifeni znovu svazuje
s jedinym Bohem, jemuz byla jakoby vyrvana hiichem.“ (Est enim religio vera,
qua se uni deo anima, unde se peccato velut abruperat, reconciliatione religat.)
Jinak oviem v pojednani O BoZi obci X,3 (CCL 47, 275,27-29), kde je vyraz
religio spojen s religere (,,znovu zvolit®). Oboji etymologii Augustin pfipomina
v Retr. 1,13,9. Ponékud ptitom posunuje vyznam Ciceronovy poznamky
(De nat. deor. 11, 28,72), ktera odvozuje religere (stejné jako eligere) od legere
a davd mu vyznam ,vracet se v mySlenkdch k né¢emu® (diligenter retractare).
Tuto Ciceronovu etymologii cituje také Lactantius (Inst. IV,28,3-6: CSEL 19,
389,3-17), ktery ji odmita, protoze nerozli$uje mezi ndbozenstvim a povérou.
Srv. E. Feil, Religio 41; 72n.; J. Scheid, s. v. Religion, Roman, terms relating to, in:
S. Hornblower — A. Spawforth (vyd.), The Oxford Classical Dictionary, Oxford
32003, 1307. K uziti pojmu religio v Augustinovych dilech z let 386-396 srv.
J. Speigl, Der Religionsbegriff Augustins; k jeho vyznamu J. Pegon, BA 8, 483n.
18 Srv. De vera rel. 10,19; Retr. 1,13,3.

14 Srv. De mor. 11,19,68; Conf. 111,11,20; V,6,10. K Augustinovu manicheismu
a manichejské nauce srv. P. Alfaric, L’évolution intellectuelle de saint Augus-
tin I. Du manichéisme au néoplatonisme, Paris 1918, 65-225; F. Decret, Aspects
du manichéisme dans I’Afrique romaine. Les controverses de Fortunatus, Faustus
et Felix avec saint Augustin, Paris 1970, 27-38; 183-322. Zakladni udaje o ma-
Le manichéisme, in: tyz (vyd.), Histoire des religions, 11, Paris 1972, 523-645;
M. Tardieu, Le manichéisme, Paris 1981; S. N. C. Lieu, Manichaeism in the
Later Roman Empire and Medieval China: A Historical Survey, Manchester, New
Hampshire 1985, 1-153.

15 Srv. Conf. V,8,14; 10,18-19 a komentar J. Subrta k témto mistim (Aurelius
Augustinus, Vyzndni, I-1X, Praha 2019, 232n., pozn. 43; 238, pozn. 53;
J. D. BeDuhn, Augustine’s Manichaean Dilemma I. Conversion and Apostasy,
373-388 C.E., Philadelphia 2010, 131-145.



14 UvoD

nabozenstvi ptivedl i dalsi pfatele, v¢etné svého mecenase Roma-
niana, jemuz je spis O pravém ndboZenstvi adresovan.'

Hledani pravého nabozenstvi pfitom jak v Augustinové osob-
nim piibéhu, tak v jeho uvazovani tésné souvisi s hleddnim filoso-
fickym. K etapam jeho cesty patfi také cetba Ciceronova Hortensia,
dale pfedstava o Bohu jako télesném, snad ¢astecné inspirovana
stoicismem,'” skeptickd perioda pochybovani o moznosti nalézt
pravdu,'® a koneéné Cetba ,platonskych knih“,'® ktera Augus-
tinovi — spolu s platonizujicimi kdzdnimi milanského biskupa
Ambroze? — umoznila najit intelektudlni podobu kfestanstvi,
k némuz se mohl obratit a jemuz se rozhodl zasvétit svtij zivot.
»Filosofie“ jako Zzivotni cesta premysleni, jak ji Augustin chipe
(ajak ji chapali mnozi rané kiestansti autofi pfed nim),* je vlastné

16 De vera rel. 7,12. K Romanianovi srv. C. Acad. 1,1,3; 11,2,3; Conf. V1,14,24
a komentat J. Subrta k tomuto poslednimu mistu (Vyzndni, 294-296, pozn. 53).
Na pfibuzensky vztah mezi Augustinem a Romanianem ukazuje, zZe syn
tohoto muze naznacuje vii¢i Augustinovi pokrevni pouto, srv. Carmen Licentii
v Augustinové Ep. 26,3 (CSEL 34/1, 94): ... quod sanguine tangimur uno.
K Romanianové mecenasstvi srv. F. della Corte, I/ mecenatismo di Romaniano,
in: Maia 38,1986, 3-12; k jeho postavé srv. dale J. Pegon, BA 8, 11n.; M. A. Mc-
Namara, Friendship in Saint Augustine, Fribourg 1958, 78-83; A. Mandouze,
Prosopographie de I’Afrique Chrétienne (303-533) 1, Paris 1982, 994-997.

17 Srv. Conf. V,3,3; VIL,5,7; VI1,14,20. Viz k tomu Ch. Baguette, Une période
stoicienne dans I’évolution de la pensée de saint Augustin, in: REAug 16,1970, 47-77.
K rozsifeni této predstavy srv. také C. W. Griffin — D. L. Paulsen, Augustine
and the Corporeality of God, in: HThR 95, 2002, 97-118.

18 Srv. De b. vita 1,4; Conf. V,14,25. Viz P. Alfaric, L’évolution intellectuelle, 259~
278; 321-358. Urcitou obhajobu akademické skepse snad obsahoval i Cicero-
ntv Hortensius (srv. R. Holte, Béatitude et sagesse. Saint Augustin et le probléme de
la fin de I’homme dans la philosophie ancienne, Paris — Worcester 1962, 44). Pied-
stavu Augustinova ptimého ptiklonu k akademické skepsi nicméné néktefi
badatelé odmitaji (srv. J. J. Mourant, Augustine and the Academics, in: RechAug
4,1966, 67-96). Viz také J. Doignon, Etat des questions relatives aux premiers
Dialogues de saint Augustin, in: C. Mayer — K. H. Chelius (vyd.), Internationa-
les Symposium iiber den Stand der Augustinus-Forschung, Wiirzburg 1989, 59-61.
19 Conf. VII1,2,3; De b. vita 1,4.

20 Srv. Conf. V,14,24; P. Courcelle, Recherches sur les Confessions de saint
Augustin, Paris 21968, 93-138; 311-382.

20 Srv. G. Bardy, ,Philosophie“ et ,philosophe” dans le vocabulaire chrétien des
premieres siécles, in: RAM 25, 1949, 97-108.



UvoD 15

forma ndbozenstvi. ,Véfime a u¢ime..., ze neni néco jiného filosofie
¢ili asili o moudrost a néco jiného nabozenstvi,“ uvadi Augustin
v nasem spise,? patrné k prekvapeni, ne-li pohorSeni dne$nich
znalct filosofie i ndbozenstvi.

Své pojednani k tématu ,,pravého nabozenstvi“ napsal Augus-
tin podle vlastniho svédectvi po svém névratu z Itdlie do Afriky,
patrné jako posledni dilo pfed svym vysvécenim na knéze.? Spada
tedy do kratkého obdobi (389-391), které prozil se svymi prateli
na rodinném statku v Thagaste? a z néhoz pochazi také jeho prvni,
protimanichejsky vyklad knihy Genesis (De Genesi contra Mani-
chaeos)® a filosoficky rozhovor O uciteli, vénovany tématu feci.”
Do téze doby Augustin datuje také dokonceni Sesti knih O musickém
uméni, které zapocal jiz jako cekatel kitu v Itdlii v ramci svého
planu piirucek k jednotlivym svobodnym uménim.?” S odstupem
pétatiiceti let Augustin jako biskup v Hippo Regius k pojednani
O pravém ndboZenstvi ve svych Retraktacich (426-427) tika:

»Tehdy (tj. po navratu do Afriky) jsem napsal knihu O pravém
ndboZenstvi, v niz jsem z mnoha hledisek a velmi ob$irné pojed-
nal o tom, Ze pravé nabozenstvi ma uctivat jediného pravého
Boha, tj. Trojici Otce, Syna a Ducha svatého. Také (jsem zde
ukézal), Ze z jeho velikého milosrdenstvi bylo lidem v ¢asovém
planu spasy (per temporalem dispensationem) dopiano kiestanské
nabozenstvi, které je pravym nabozenstvim. Kone¢né (jsem po-
psal), jak a jakym zivotem se ma ¢lovék na toto uctivini Boha

22 Deverarel. 5,8 (CCL 32, 193,12-14): Sic enim creditur et docetur ... non aliam
esse philosophiam, id est sapientiae studium, et aliam religionem.

23 O svém navratu do Afriky se Augustin zminuje v Retr. 1,10,1 a k dilu
De utilitate credendi, které po De vera rel. bezprostiedné nasleduje, uvadi (Retr.
1,14,1: CCL 57, 41,1): ,,Jiz jako knéz v Hippo Regius jsem pak napsal...“ (Iam
uero apud Hipponem Regium presbyter scripsi...)

24 Srv. Possidius, Vita Aug. 3,1-2.

5 Retr. 1,10,1.

26 Retr. 1,12.

27 Retr. 1,6; L11,1.

)



16 UvoD

pfipravit. Na prvnim misté se vSak tato kniha obraci proti ma-
nichejskym dvéma pfirozenostem.“%

Z této poznamky mazeme soudit, Ze pojednani O pravém nd-
boZenstvi je vénovano zejména Ctyfem tématiim: bozské Trojici,
déjinné ekonomii spdsy, etickym implikacim tohoto nabozenstvi
a protimanichejské polemice.? Nezminén pfitom zustava dalsi
okruh, ktery tvorii jakysi raimec celého pojednani a ktery vyvolal
diskuse o jeho moznych novoplatonskych zdrojich,* totiz polemi-
ka proti pohanské filosofii, zahrnutd patrné ve zmince o ,,pravém®
nabozenstvi. Jiz Augustintv pfitel, zivotopisec a poradatel jeho
dila Possidius pokladal toto téma dokonce za nejdilezitéjsi, a pro-
to na$ spis zaradil mezi Augustinovy pritipohanské polemiky.
Vzhledem k tomu, Ze toto téma ptichazi v textu na porad jako
prvni, zastavme se napfed u néj, nez se vratime k ostatnim ctyfem.

28 Retr. 1,13,1 (CCL 57, 36,1-9): Tunc etiam de uera religione librum scripsi, in
quo multipliciter et copiosissime disputatur unum uerum deum, id est trinitatem
patrem et filium et spiritum sanctum, religione uera colendum, et quanta misericordia
eius per temporalem dispensationem concessa sit hominibus christiana religio, quae
uera religio est, et ad eumdem cultum dei quemadmodum sit homo quadam sua uita
coaptandus. Maxime tamen contra duas naturas Manichaeorum liber hic loquitur.
29 Srv. N. Cipriani, Introduzione, in: Agostino, De Vera Religione, Brescia 2022,
5-50, zde 9.

30 K obecné novoplatonskému zaméteni Augustinova spisu srv. H. Dérries,
Das Verhdltnis. K pfedpokladanym ohlastim Porfyria srv. W. Theiler, Porphyrios
und Augustin, Halle 1933; pfetisk in: tyz, Forschungen zum Neuplatonismus,
Berlin 1966, 160-251; B. R. Voss, Spuren von Porphyrios ,De regressu animae“
bei Augustin, ,De vera religione, in: Museum Helveticum 20, 1963, 237-239.
N. Cipriani upozornuje na Augustinovo neplotinovské ztotoznéni prvniho
principu, tj. jednoty, s bytim (srv. Ex 3,14), které snad podporuje myslenku
porfyriovské inspirace (srv. Cipriani, Introduzione, 42). Srv. niZe, str. 75,
pozn. 105.

31 Srv. Possidius, Indiculum, vyd. A. Wilmart, Librorum omnium et tractatuum
vel epistolarum sancti Augustini episcopi indiculum, in: Miscellanea Agostiniana:
Testi e studi pubblicati a cura dell’Ordine Eremitano di S. Agostino nel XV centenario
dalla morte del santo dottore, 11, Roma 1931, 161-208, zde 161. K Augustinové
polemice proti pohantim v jinych jeho dilech srv. J. Pegon, BA 8, 466-468.



UvoD 17

Pravé naboZenstvi

Své uvahy ,,0 pravém ndbozenstvi“ jako cesté ke zdatilému zivotu
Augustin otvird kritikou antickych filosoft, ktefi méli ,protifecici
si $koly, ale spole¢né chramy®,*? tj. zili v jakési schizofrenii mezi
filosofickymi nazory a nabozenskou tctou. Augustin sice dekla-
ruje, ze se nechce zabyvat otdzkou, ktera z filosofickych §kol se
vice pfiblizila pravdé,® presto nenechava Ctenafe na pochybach,
ze jeho sympatie patii zejména Sokratovi a Platonovi.®* Ostatni
$koly zminuje jen velmi zbézné a s malou tctou.®

Tyz obraz poskytuje pozdéji i genealogie antické filosofie
v osmé knize O BoZi 0bci.®® Podobné jiz ve svém prvnim docho-
vaném dile, Proti akademikim, se Augustin netajil tim, Ze pravé
u platonikt doufa nalézt cestou rozumového zkoumani pravdu
odpovidajici kiestanské vite.*” V pojednani O pravém ndboZenstvi
dokonce nevaha krestanstvi prohlasit za uspésnéjsi podobu pla-
tonské ontologie rozliSujici trvald a neproménna jsoucna od jejich
pomijivych obrazt. Pravym §téstim duse je pfitom, jak se podle

32 De vera rel. 1,1.

33 De verarel. 1,1.

34 Deverarel. 2,2-4,7.

35 Srv. De vera rel. 49,96 patrné s narazkou na epikurejce a stoiky: ,Néktefd se
ve svych toulavych mys$lenkach probiraji nekoneénymi svéty, jini se domnivaji,
ze Bth nemiiZe byt nic jiného nez ohnivé téleso. Srv. k tomu nize, str. 134,
VIIL,5; VIIL,T.

36 Srv. De civ. VIII,1-12. Viz k tomu L. Karfikova, Platonismus bez démonii.
Augustinova polemika proti Apuleiovi v ,De civitate Dei“ VIII-IX, in: taz, Cas a Fec.
Studie 0 Augustinovi, Rehofovi z Nyssy a Bernardovi Silvestris, Praha 2007, 68-87,
zde 68-72. Jak zde Augustin uvadi, s kfestanstvim platonismus sdili zejména
predstavu o netélesném Bohu, ktery v pravém smyslu ,je, o stvofeni svéta
i netélesné nesmrtelné duse. U Platonovych nasledovnikd nasel dokonce
myslenku Boziho Slova v jeho vztahu k Otci (Conf. VI1,9,13-14; VIII,2,3) ¢ili
»Otcovu mysl“ spojenou s Otcem jakymsi sttednim ¢lenem (De civ. X,28-29).
K Augustinovym referatiim o Platonovi srv. také F. Novotny, O Platénovi, IV,
Praha 1970, 276-301.

37 Srv. C. Acad. 111,20,43. Viz také C. Acad. 111,17,37.



18 UvoD

Augustinova presvédéeni Platon shoduje s kfestanstvim,* vymanit
se ze zajeti pouhych obrazt a obratit se k jejich vé¢nému zakladu:

»Pravdu nelze spatfit télesnyma oc¢ima, nybrz jen ¢istou mysli,
a duse, ktera se k ni pfimkne, bude blazena a dokonala. Nejvi-
ce ji v tom brani Zivot vydany vasnim a klamné obrazy smyslo-
vych véci, které nam tento smyslovy svét vtiskuje prostfednic-
tvim téla a které davaji vznik nejriznéj$im nazorim a omylam.
Proto je dusi tieba uzdravit, aby mohla spatfit neproménnou
formu véci, kterd trva stale tymz zplsobem, a krasu, ktera si
je ze vSech stran podobna, kterd neni rozprosttfena v misté ani
proménliva v ¢ase, nybrz zlstava ze vSech stran jedna a taz.“%

V této terapii duse je podle Augustinova piesvédceni kiestanstvi
uspésnéjsi nez platonismus, protoze zde nepoucuje lidsky ucitel
omezeny okruh svych intelektudlné zalozenych zaku, ale sama
bozskd moudrost vysild ¢lovéka vpravdé bozského, ktery zve
aspon k vire také ty, kdo intelektudlniho ndhledu zatim nejsou
schopni.*’ Krestanska terapie se tedy déli do dvou kroki: davéry

38 De vera rel. 3,3. Pierre Hadot si proto ve vztahu k pojednani O pravém
ndboZenstvi vyptjcuje Nietzschtiv bonmot o kiestanstvi jako ,,platonismu pro
lid“; srv. P. Hadot, Qu’est-ce que la philosophie antique?, Paris 1995, 377; F. Nietz-
sche, Jenseits von Gut und Bose, Leipzig 1886, s. v (,,Platonismus fir’s Volk™).
Rovnéz v De doctr. christ. 11,28,43 Augustin uvadi, Ze pro velkou shodu obou
pozic nasledovnici Platona pokladali JeziSe za ctenafe Platonovych spisi.
39 De vera rel. 3,3 (CCL 32, 188,7-189,17): ... non corporeis oculis, sed pura
mente ueritatem uideri, cui quaecumque anima inhaesisset, eam beatam fieri atque
perfectam, ad quam percipiendam nihil magis impedire quam uitam libidinibus
deditam et falsas imagines rerum sensibilium, quae nobis ab hoc sensibili mundo per
corpus impressae uarias opiniones erroresque generarent; quamobrem sanandum esse
animum ad intuendam incommutabilem rerum formam et eodem modo semper se
habentem atque undique sui similem pulchritudinem nec distentam locis nec tempore
uariatam, sed unum atque idem omni ex parte seruantem. K transcendentni krase
srv. podobné Platon, Symp. 211al-b5; Plotin, Enn. 1,6(1),7,21-30. K rozpéti
duse mezi smyslovym vnimanim, diskursivnim uvazovanim a intelektem srv.
Enn. V,3(49),3.

40 De vera rel. 3,3-4,7. K Augustinové pochopeni kiestanstvi jako zavrseni
platonismu srv. G. Madec, ,Si Plato viveret... (Augustin, ,De vera religione*, 3.3),



UvoD 19

k autorité a rozumového nahledu, k némuz chce autorita piivést.*!
Dtlezity rozdil mezi kfestanstvim a platonismem, ktery Augustin
pozdé¢ji nalezne ve vife v inkarnaci Boziho Slova,* v nasem spise

prechazi poznamkou, ze platonikové by se ,zménou nékolika

slivek a tvrzeni stali kfestany“.*®

Poskvrnou platonismu bude v jeho o¢ich zejména intelektualni
pycha, s niz tito filosofové ptichod Bozi moudrosti v ponizenosti
téla odmitli,* zatim se vS§ak omezuje na vy$e zminénou nedi-
slednost, v niz nejsou schopni svij filosoficky nahled uplatnit
v ndbozenstvi:

»Podileli se totiz na tychz posvatnych obradech jako ostatni
lidé, ale ve svych skolach vyjadfovali podle svédectvi tychz lidi
o povaze svych bohi a také o svrchovaném dobru velmi rtizné,
ba protichidné nazory.“#

in: J. Bonnamour (vyd.), Néoplatonisme. Mélanges offerts ¢ Jean Trouillard,
Fontenay aux Roses 1981, 233-247.

41 De vera rel. 24,45. Ke vztahu autority a rozumu srv. J. Clémence, BA 8,
494-496; F. E. van Fleteren, Authority and Reason: Faith and Understanding in the
Works of St. Augustine, in: AugSt 6, 1973, 33-71 (zde k De vera religione 61-63);
N. Cipriani, De vera religione, 119, pozn. 2-3; L. Karfikova, Pravda a svoboda.
Vyznam a riziko svobodné viile (Augustin, ,De libero arbitrio® 1), in: taz, Umén,
svoboda, ldaska podle Augustina: Sedm studii, Praha 2023, 26-48, zde 28-30.

42 Conf. VI1,9,13-14.

43 De vera rel. 4,7 (CCL 32,192,22n.): ... paucis mutatis uerbis atque sententiis
Christiani fierent. Ponékud explicitnéjsi je Augustin v dopise Dioscorovi, da-
tovaném obvykle do let 410/411 (Ep. 118,3,21: CSEL 34/2, 685,3-8): ,,Z toho
rozumime, Ze také filosofové platonské skoly maji zménit jen nékolik bodi,
které kiestanské uceni odmita, sklonit zbozné §ije pfed Kristem, nepifemozi-
telnym kralem, a pochopit, Ze Bozi Slovo na sebe vzalo ¢lovéka a pfikdzalo,
co se oni neodvazili ani vyslovit, a doslo viry.“ (Ex quo intellegitur ipsos quoque
Platonicae gentis philosophos paucis mutatis, quae Christiana inprobat disciplina,
inuictissimo uni regi Christo pias ceruices oportere submittere et intellegere uerbum dei
homine indutum, qui iussit et creditum est, quod illi uel proferre metuebant.) Augus-
tinGv receptivni, ale i kriticky vztah k platonismu pfipomina kupt. G. Madec,
Diagramme Augustinien, in: Augustinianum 25,1985, 79-94, zde 92-94.

4 Conf. VI1,9,14; De civ. X,28-29.

45 Deverarel. 5,8 (CCL 32,193,3-6): ... qui eadem sacra suscipiebant cum populis
et de suorum deorum natura ac summo bono diuersas contrariasque sententias in
scholis suis eadem teste multitudine personabant.



20 UvoD

Augustinovi pritom nejde jen o to, Ze se filosofové ve svych
nazorech neshodnou, ale Ze i ti, ktefi jako platonikové dospéli
k predstavim adekvatnim, nejsou ochotni z nich vyvodit nabo-
Zenské dusledky: ,,... tito filosofové néco jiného zastavali spolu
s ostatnimi lidmi jako své nabozenstvi a néco jiného tymz lidem
jako svym poslucha¢tim vykladali v soukromi.“4® To je v Augustino-
vych ocich vazny prohfesek proti jednoté, k niz sama tato filosofie
¢lovéka vede. Odpor k modlosluzbé antickych kultd pritom podle
jeho presvédéeni vyjadril jiz Sokrates, kdyz piisahal ,pfi psu ¢i
»kameni“, aby ukdzal ndbozenskou netéinnost lidskych vytvort,
zaroven v$ak ani on nebyl v tomto postoji dusledny.*’

Tato Augustinova vytka tykajici se nesouladu mezi filosofii
a nabozenskou praxi filosofti v§ak jisté neplati vSeobecné. Ku-
prikladu vici Plotinovi se jevi neopodstatnénd, nakolik mizeme
duvérovat jeho zivotopisu z Porfyriova pera. Podle svédectvi svého
zaka byl totiz Plotin pfesvédcen, Ze bohové uctivani v posvatnych
ritech ,,maji ptijit ke mné, ne ja k nim“,*® a proto chtél tohoto
pribliZzeni dosdhnout ,praci na vlastni so$e“ svého nitra,*® nikoli
ucasti na spole¢ném kultu.

46 De vera rel. 1,1 (CCL 32, 187,15-17): ... aliud eos in religione suscepisse cum
populo et aliud eodem ipso populo audiente defendisse privatim. Rozpor mezi
nabozenstvim a filosofif u antickych filosofti analyzuje Th. Kobusch, Das
Christentum als die Religion der Wahrheit. Uberlegungen zu Augustins Begriff des
Kultus, in: REAug 29,1983, 97-128, zde 98-103.

47 De vera rel. 2,2. Srv. podobné Tertullian, Ad nat. 1,10,42 (CCL 1, 28,25),
ktery zmifiuje Sokratovu piisahu ,,pti dubu, psu, kozlu® (quercum et canem
et hircum); podobné Apol. 14,7 (CCL 1, 113,29); Lactantius, Inst. I11,20,15
(CSEL19, 247,11) ,,pii psu a huse® (per canem et anserem). K této argumentaci
staroktestanskych autorti srv. I. Opelt, Das Bild des Sokrates in der christlichen
lateinischen Literatur, in: H.-D. Blume — F. Mann (vyd.), Platonismus und
Christentum (FS H. Dérrie), Minster 1983, 192-207, zde 194; 203. Sokratova
piisaha ,pfi psu“ je velmi ¢astd, srv. kupt. Platon, Apol. 22al; Gorg. 461a7-
—-462b1; 466¢3; 482b5; Phaedr. 228b4; Resp. 399¢5; 567d12; 592a7. Ve Faidru
236d10-el Faidros pfisahé pii platanu, ktery stoji na misté rozhovoru. Srv.
k tomu R. Hirzel, Der Eid, Leipzig 1902, 14, pozn. 1; 25; 96, pozn. 2; 100. Také
podle Tertulliana (4d nat. 11,2,12) Sokrates popiral pohanska boZstva, zaroven
v8ak nechal posmrtné obétovat Asklépiovi kohouta (srv. Phd. 118a7n.). Viz
k tomu I. Opelt, Das Bild des Sokrates, 194.

48 Porfyrios, Vita Plot. 10,33-36.

49 Plotin, Enn. 1,6(1),9,8-15.



UvoD 21

Dtlezitost jednoty jako klicového prvku pravého nabozenstvi
jak ve smyslu viry v jediného Boha, tak ve smyslu sjednoceni
zivota na tomto zdkladé Ize podle Augustinova dal§tho vykladu
nalézt jiz diivérou vici autorité. Dokonce ctitelé vice bohi totiz
uznavaji nadvladu jednoho z nich, a mnohost lze vidy pfevést na
jednotu, kterd je jejim zakladem a pocatkem, stejné jako je jednicka
zacatkem ciselné rady:

»Neni pochyb, Ze je mnohem spise na misté nasledovat ty, kdo
nas volaji k jednomu Bohu, zejména proto, ze i ctitelé vice
bohii se shodnou na tom, ze pan a vladce jich vSech je jen je-
den. A Cislo se jisté odvozuje od jednicky. Je tedy na prvnim
misté tfeba nasledovat ty, kdo tvrdi, Ze jeden svrchovany Bih
je jediny pravy Bth a jediné on je hoden tcty. ... V samotné
prirozenosti véci ma totiz vétsi autoritu jedno, které vSechno
sjednocuje, a ani v lidském rodé nema mnozstvi zadnou moc,
pokud se nesjednoti, tj. nesmysli jednotné. Podobné i v otaz-
kach ndbozenstvi maji mit vétsi autoritu, hodnou vétsi davéry,
ti, kdo volaji k jednomu.“%

Vira v autoritu, a to i v pfipadé jednoty, je vSak jen vychodiskem
k vlastnimu ndhledu, o ktery jde Augustinovi pfedev$im, protoze
v ném nakonec vidi skute¢né stésti racionalni duse.’! Pokousi se
tedy i k nému svého Ctenatfe dovést, a sice platonskym vystupem
od viditelného k neviditelnému.’? Prvnim krokem je pfitom v§im-
nout si krasy a uspofadani viditelnych a ¢asovych véci, a posléze
si uvédomit, jakd schopnost je dokaze vnimat.5® Neni to pouze

50 Deverarel. 25,46 (CCL 32, 216,12-22): Quis dubitet eos potissimum sequendos,
qui ad unum uocant, praesertim cum illi multorum cultores de hoc uno domino
cunctorum et rectore consentiant? Et certe ab uno incipit numerus. Prius ergo isti
sequendi sunt, qui unum deum summum solum uerum deum et solum colendum esse
dicunt. ... Sicut enim in ipsa rerum natura maior est auctoritas unius ad unum omnia
redigentis nec in genere humano multitudinis ulla potentia est nisi consentientis, id est
unum sentientis, ita in religione, qui ad unum uocant, eorum maior et fide dignior
esse debet auctoritas.

51 De vera rel. 3,3-4,7; 25,47.

52 Srv. Conf. VII,20,26.

53 De vera rel. 29,52.



99 UvoD

smyslové vnimani, které je prostrednictvim cidel zachycuje, ale
zaroven premysleni (ratiocinari) a posuzovani ¢i usuzovani (iudi-
care), jehoz pfedmétem nejsou jen smyslové vnimané véci, ale také
samotné smysly.** Kuptikladu mtizeme premyslet a vysvétlit, pro¢
se veslo ponofené do vody lidskému zraku jevi nalomené.>
Sama racionalni duse schopna takového tsudku je ovSem
proménnd a omylna, proto je tteba prozkoumat samo uméni, diky
némuz takovy tsudek provadi.*® Augustin vychazi ze zkuSenosti
estetického soudu, ktery si Zada symetrické uspofadani:
»Je viak tfeba se ptat, pro¢ nds urazi, jestlize ze dvou oken umis-
ténych nikoli nad sebou, ale vedle sebe, je jedno vétsi ¢i menst,
ackoli by mohla byt stejnd; kdezto jsou-li nad sebou, i kdyby se

N7

snad lisila o polovinu, tato nerovnost nas tolik neurazi. A pro¢

v

se u dvou oken tak nestardme, o kolik je jedno vétsi ¢i mensi
nez druhé, kdezto jsou-li tfi, sim nas vkus (sensus) se zda po-
zadovat, aby bud nebyla nestejnd, anebo aby prostfedni bylo
mezi nejvétsim a nejmensim, vétsi nez nejmensi pravé o tolik,
o kolik je mensi nez nejvétsi.“%

Klicové se mu ptitom zda, ze na$ vkus je vychovatelny, pro-
toze vidy porovnavame podle toho, co jsme jiz vidéli: ,Co ndm
samo o sobé tolik nevadilo, razné odmitneme ve srovnani s né¢im

54 De vera rel. 29,53.

5 Deverarel. 29,53; 34,62. K tomuto klasickému piikladu smyslového klamu
srv. kupt. Sextus Empiricus, Pyrrh. hyp. 1,119; Adv. math. V11,244; VI1I,414;
Lucretius, De rer. nat. 1V,438-442; Cicero, Acad. pr. 11,25,79. Augustin sim ho
uvadi také v C. Acad. 111,11,26.

5 Deverarel. 30,54. K tomuto Augustinovu vykladu srv. L. Karfikova, Pravda
Jjako vztah podle Augustinova spisu ,De vera religione®, in: ta%, Cas a fec, 50-67.
57 De vera rel. 30,54 (CCL 32, 222,13-22): Sed certe quaerendum est, cur nos
offendat, si duabus fenestris non super inuicem, sed iuxta inuicem locatis, una
earum maior minorue sit, cum aequales esse potuerint, si uero super inuicem fuerint
ambaeque de midio quamuis impares, non ita offendat illa inaequalitas; et cur non
multum curemus, quanto sit una earum aut maior aut minor, quia duae sunt? In
tribus autem sensus ipse uidetur expetere, ut aut impares non sint aut inter maximam
et minimam ita sit media, ut tanto praecedat minorem, quanto a maiore praeceditur.



UvoD 23

lep$im.“%® Potud by se mohlo zdat, Ze jde o vycvi¢eny vkus, ktery si
osvojujeme zku$enostmi a jejich porovnavanim. Ukolem racionalni
duse vsak neni jen uvédomit si toto estetické zalibeni, ale také
je analyzovat. Teprve tak mizZeme dospét k porozuméni obecné
zasad¢, ze se nam vzdy libi harmonie (convenientia), ktera si ,,zada
rovnost (aequalitas) a jednotu (unitas), at uz v podobnosti stejnych
¢asti, nebo ve stupriovani nestejnych®.>

S ¢im v8ak porovnavame rovnost, kterou vidime o¢ima? Jak vi
kazdy platonik, Zadnd smyslové vnimatelna rovnost neni dokona-
14, a pro jeji posouzeni pfesto mame dokonalé métitko, které na
tuto nedokonalost upozornuje. Toto méfitko samo tedy smyslové
vnimatelné neni, ale vidime je mysli (mens),” jakkoli nasi mysl
prekracuje. Je totiz totozné pro véci vech velikosti, mist a casi,
zatimco nase mysl sama je omylna a proménna.®! Toto méfitko
obsahuje jakousi nutnost, nelze fici, Ze by mohlo byt také jiné.**

Timto vystupem k ideji rovnosti jako ,,zakonu nad nasi mysli®,
nazyvanému také ,pravda“,”® v§ak Augustiniiv vyklad nekondi,
nybrz pokraduje déle ivahou nad touto rovnosti samou. Cemu je
totiz tato rovnost jako dokonala podoba vlastné rovna?

Mame-li ziistat u estetické zkuSenosti jako vychodiska, mtizeme
se ptat, pro¢ se ndm rovnost c¢asti vlastné libi a pro¢ k ni ,,pfilneme
tak silnou laskou, pokud ji dokdzeme nalezité vychutnat“.®* Podle
Augustinovy odpovédi nas k rovnosti, resp. pravdé jako adekvaci

5 De vera rel. 30,54 (CCL 32, 222,24n.): ... quod solum inspectum minus
displicuerit in melioris comparatione respuatur.

59 Dewverarel. 30,55 (CCL 32, 223,31-33): ... ipsa uero conuenientia aequalita-
tem unitatemque appetat uel similitudine parium partium uel gradatione disparium.
60 De vera rel. 30,55.

61 De vera rel. 30,56.

62 De vera rel. 31,57.

63 De vera rel. 30,56 (CCL 32, 224,76n.): ... supra mentem nostram esse legem,
quae ueritas dicitur.

64 De vera rel. 31,58 (CCL 32, 225,18n.): ... cur ea quando melius sapimus
uehementissime diligamus. Na vyznam krasy jako prostfedkujici instance mezi
nabozenstvim (fides) a filosofii (philosophia) v naSem pojednani upozoriuje
J. Lossl, Religio, Philosophia und Pulchritudo: Ihr Qusammenhang nach Augustinus,
»De vera religione®, in: VCh 47,1993, 363-373, zde 367-369.



924 UvoD

poutd tihnuti k jednoté, které je v nich obsazeno: ,,Cokoli tihne
k jednoté, ma v ni pravidlo, formu ¢i vzor, nebo jak jinak to vyja-
drit, nebot jediné ona napliuje podobnost s tim, od n¢hoz pftijala
byti.“%® Pocatkem, jemuz je rovnost rovna ¢i pravda adekvétni,
je tak podle Augustinova pfesvédceni jednota (unitas), kterou
vSechny véci riznou mérou napodobuji, avak zadna — s vyjimkou
dokonalé rovnosti ¢ili pravdy — ji nepostihuje zcela.®® Tato vzdy
jen castecna, ale pfece jen podoba jednoté je podle Augustinova
vykladu zdroven zdrojem klamu, do né¢hoz mize duse upadnout,
kdyz pouhou stopu ¢i podobu jednoty zaméni za pravdu, ktera ji
skute¢né postihuje.®” Pravda je naopak nejen dokonalym vyjadie-
nim této jednoty, ale zaroven jakymsi médiem, které ji dava vidét,
svétlem, v némz se ukazuje to, co je.%

Toto svétlo vSak neni vnéjsi, nybrz ptsobi uvnitf duse, proto
ani pravou harmonii nelze hledat ve vnéjsich vécech. Jejich krasa
je pro dusi spise pobidkou, aby se obratila sama k sob¢ a zaroven
pochopila, ze ji tato harmonie je§té pfesahuje:

»Uvédom si tedy, co je svrchovand harmonie. Nechod ven, vrat
se sam k sobé, pravda pfebyva ve vnitinim ¢lovéku. A kdyz zjis-
ti§, Ze tva pfirozenost je proménna, prekroc i sam sebe. Pfitom
vSak pamatuj, Ze prekracuje$ uvazujici dusi. Smétuj tedy tam,
odkud se zazeha samo svétlo rozumu. Kam totiz dospéje, kdo
uvazuje spravné, nez k pravdé? Pravda nepfichdzi sama k sobé
uvazovanim, ale to, co hleda kazdy, kdo uvazuje, je ona sama.
Proto tam nalezni harmonii, nad niz vy$si nemize byt, a sim
s ni souzni.“®

65 Dewverarel. 31,58 (CCL 32, 225,24-26): Omnia enim, quae appetunt unitatem,
hanc habent regulam uel formam uel exemplum uel si quo alio uerbo dici se sinit,
quoniam sola eius similitudinem, a quo esse accepit, impleuit.

66 De vera rel. 32,60; 36,66.

67  De vera rel. 33,61.

68 De vera rel. 34,64; 36,66. K pravdeé jako totoznosti vidéni a vidéného srv.
také Plotin, Enn. V,3(49),5,21-23. Osviceni vnitini pravdou je jedna z podob
Augustinovy myslenky anamnese, srv. L. Karfikova, Anamnesis. Augustin mezi
Platonem a Plotinem, Praha 2015.

69 De vera rel. 39,72 (CCL 32, 234,11-20): Recognosce igitur, quae sit summa
conuenientia. Noli foras ire, in teipsum redi. In interiore homine habitat ueritas.



Vazeni Ctenafi, prave jste docetli ukazku z knihy O pravém nabozenstvi.
Pokud se Vam ukazka libila, na nasem webu si miiZete zakoupit celou knihu.



