
Anthony Vidler

Zkř ivený 
prostor

N A K L A D A T E L S T V Í  K A R O L I N U M

E D I C E  L I M E SDeformace psychologického prostoru způsobené ago-
rafobií a klaustrofobií na konci devatenáctého století 
se záhy začaly projevovat také v architektuře, urbani-
smu či filmu. Neurózy a fóbie se tak staly jedním z nej-
výraznějších zdrojů umělecké tvorby ve dvacátém sto-
letí. Anglický historik a teoretik architektury Anthony 
Vidler (1941–2023) popisuje formování psychologic-
kých představ o prostoru od Pascala a Freuda až po 
teoretiky prostorového odcizení, jakými byli Georg 
Simmel, Siegfried Kracauer a Walter Benjamin, a na 
příkladech současných umělců ukazuje, jak digitální 
technologie umožňují architektonické ztvárnění takto 
zkresleného prostoru.

A
n

th
on

y 
V

id
le

r
Z

k
ři

ve
n

ý 
p

ro
st

o
r

zkriveny prostor_mont.indd   1zkriveny prostor_mont.indd   1 20.11.2025   13:1520.11.2025   13:15



Zkřivený prostor

Umění, architektura  

a úzkost v moderní kultuře

Anthony Vidler

Z anglického originálu Warped Space: Art, Architecture, and Anxiety  

in Modern Culture, vydaného nakladatelstvím MIT Press roku 2000,  

přeložila Kateřina Kovářová. Doslov napsal Ladislav Nagy.

Vydala Univerzita Karlova

Nakladatelství Karolinum

Praha 2025

Edici Limes řídí Martin Procházka

Redakce Jan Havlíček

Grafická úprava Jan Šerých

Sazba DTP Nakladatelství Karolinum

První české vydání

© Univerzita Karlova, 2025

© 2000 Massachusetts Institute of Technology

Translation © Kateřina Kovářová, 2025

Epilogue © Ladislav Nagy, 2025

ISBN 978-80-246-5993-0

ISBN 978-80-246-6004-2 (pdf)



Univerzita Karlova
Nakladatelství Karolinum

www.karolinum.cz
ebooks@karolinum.cz





OBSAH

předmluva� 7

poděkování� 11

úvod� 13

část i
Horror vacui: Konstrukce prázdnoty od Pascala k Freudovi� 33
Agorafobie: Psychopatologie městského prostoru� 43
Rámování nekonečnosti: Le Corbusier, Ayn Randová  

a idea „nepopsatelného prostoru“� 75
Prostory pasáže: Architektura odcizení: Simmel,  

Kracauer, Benjamin� 91
Slepá ulice: Walter Benjamin a prostor rozptýlení� 109
Výbuch prostoru: Architektura a filmová imaginace� 129
Metropolitní montáž: Velkoměsto jako film u Kracauera,  

Benjamina a Ejzenštejna� 143
Bod X: Vyčerpání prostoru na místě činu� 157

část ii

Sám doma: Veřejná sféra Vita Acconciho� 171
Plný dům: Postdomácí odlitky Rachel Whitereadové� 179



Ztraceni v prostoru: Architektonické fragmenty  
Toby Khedooriové� 187

Hluboký prostor / Vytěsněná vzpomínka:  
Vzdělávací komplex Mikea Kelleyho� 195

Terminální transfer: Průchody Marthy Roslerové� 209
Angelus novus: Expresionistická utopie Coop Himmelb(l)au� 225
Za baroko: Eric Owen Moss v Culver City� 231
Kostka smrti „K“: Neoformace Morphosis� 241
Kost a kůže: Přehnuté formy od Leibnize po Lynna� 259
Stavění v prázdných prostorech: Daniel Libeskind  

a postprostorová prázdnota� 277
Planety, komety, dinosauři (a brouci):  

Prehistorické subjekty / postdějinné identity� 285

doslov: Vidlerovy městské prostory  
aneb interdisciplinarita z druhé strany (Ladislav Nagy)� 303

jmenný rejstřík� 309



PŘEDMLUVA

Záhyby, kapky, sítě, pláště, schémata: slova, jimiž jsou v posledním 
desetiletí popisovány teoretické a projektové metody, rychle nahradi­
la řezy, trhliny, praskliny a negace spojené s dekonstrukcí, které zase 
ve své době vytěsnily typy, znaky, struktury a morfologie funkcio­
nalismu. Tento nový slovník souvisí se současným zájmem o informe 
neboli beztvaré; svou energii, zdá se, čerpá z nového čtení Bataille 
a obnoveného zájmu o Deleuze a Guattariho; z filmů by dal přednost 
Crashi před Blade Runnerem a Matrixu před Brazilem; mezi oblíbené knihy 
by se mu možná dostal Burroughs (ale už ne Gibson) a Žižek (ale asi 
ne Derrida). Charakteristické formy této dnes již silné tendence jsou 
složité a zakřivené, hladké a protínající se, leštěné a průsvitné. Nový 
slovník i jeho zhmotnění se prolínají s digitálními technologiemi, od 
nichž přebírají spoustu svých postupů; mnohé návrhy a stavby by bez 
nich nešlo realizovat, případně si je vůbec představit. Jedná se o slova 
a tvary formulované a zpracované ve virtuálním prostoru, nicméně 
úzce související s výrobními postupy a technologií materiálů. Takové 
spojení by nebylo možné bez digitálního rozhraní, které teoretické 
i praktické informace analyzuje podle stejných pravidel reprezentace 
a replikace.



8 ZKŘIVENÝ PROSTOR

I když mohou působit jako zcela nové, výrazy a  formy tohoto 
nového směru mají své místo v určité genealogii modernismu, z níž 
čerpají svou obraznost i filosofii. Historickou kontinuitu s vývojem na 
počátku 20. století přináší společný zájem o prostor, byť ho dnes defi­
nujeme zcela jinak než první avantgardy, a podobné vnímání důsled­
ků psychologie a psychoanalýzy. Prolnutí prostorového a psycholo­
gického myšlení o podstatě prostorových omezení a psychologické 
charakteristiky subjektu se stávalo středem zájmu společenského 
a estetického diskursu už od přelomu 19. a 20. století; některá avant­
gardní hnutí 20. a 30. let 20. století, například expresionismus, zkou­
mala toto prolnutí z hlediska zobrazení; současné experimenty tyto 
dva termíny zachovávají, avšak tradiční prostor modernismu defor­
mují, stejně jako zpochybňují též tradiční fikci humanistického sub­
jektu. Ať už mluvíme o teorii nebo designu, výsledkem je v každém 
případě určitý druh deformace, kterou nazývám zkřivený prostor.

V této knize se zabývám dvěma zjevně odlišnými, ale ve skutečnos­
ti úzce souvisejícími typy prostorové deformace. Prvnímu dal vznik­
nout modernistický zájem o psychologii trvající od konce 19. století, 
který kladl důraz na to, že prostor je ze své podstaty projekcí subjek­
tu, a tudíž předzvěstí a pramenem všech neuróz a fobií tohoto sub­
jektu. Takto vnímaný prostor není prázdný, ale zaplňují ho znepo­
kojivé objekty a tvary, mezi nimiž se nacházejí architektonické formy 
a velkoměsto. Taková narušení vztahu subjektu a objektu následně 
přitahují umění, které při jejich zobrazování samo pokřivuje tradiční 
způsoby, jimiž se prostor popisoval od renesance.

Druhý typ zkřivení vzniká vynuceným prolínáním různých médií – 
filmu, fotografie, výtvarného umění, architektury – způsobem, který 
rozbíjí hranice žánru a jednotlivých umění jako odpověď na potřebu 
nových a jedinečných způsobů zobrazení prostoru. Výtvarní uměl­
ci jednoduše nerozšiřují svůj rejstřík do trojrozměrného prostoru, 
nýbrž ve svých instalacích berou otázky architektury jako nedílnou 
a zásadní součást svého díla, jímž kritizují tradiční pojmosloví umění. 
Stejně tak architekti zkoumají postupy a formy výtvarného umění, 
často výrazovými prostředky samotných umělců, ve snaze uniknout 
zkostnatělým zákonům funkcionalismu a formalismu. Toto prolíná­
ní přineslo druh „intermediálního umění“ tvořeného objekty, které 



9Předmluva

zdánlivě patří do jedné kategorie, ale pro svůj výklad vyžadují inter­
pretační aparát kategorie jiné.

Vztah mezi tímto psychologickým a uměleckým zkřivením vychází 
ze společného výchozího bodu všech uměleckých a architektonických 
kategorií modernismu: prostoru metropole v jejích různých formách 
a kulturních identitách, od Vídně a Berlína konce 19. století po Los 
Angeles na konci století 20. Tento prostor, ať už zkoumán z hlediska 
sociologického, psychologického nebo estetického, se chová takříka­
jíc jako proud, jemuž subjekty a objekty musejí přizpůsobit své od 
počátku komplikované vztahy. A ať už se architekti či umělci snaží 
vyřešit problémy spjaté s metropolitním životem prostřednictvím 
materiálních nebo utopických řešení, anebo je prostě zobrazit v jejich 
tiché hrůze a neklidu, výsledkem vždy byla a  je potřeba vyvinout 
nové formy výrazu. Prost idealistického nadšení, ale též bez pocitu 
dystopie jsem prozkoumal několik příkladů tohoto procesu, který ve 
všech svých důsledcích tvoří podhoubí přetrvávajícího experimentu, 
jenž nazýváme modernismem.

Anthony Vidler
Los Angeles, květen 1999





PODĚKOVÁNÍ

Prvotní inspirací pro zkoumání dějin agorafobie v kultuře mi bylo 
pozvání na sympozium nazvané „Siegfried Kracauer: Kritik v exi­
lu“, které v roce 1990 uspořádali Andreas Huyssen a Mark Ander­
son v Goetheově domě (Goethe House) na Kolumbijské univerzitě. 
Koncepce a první kapitoly knihy vznikly během stipendijního pobytu 
v Gettyho centru dějin umění a humanitních věd (Getty Center for 
the History of Art and the Humanities) v roce 1993; zde mi poskytli 
nedocenitelné připomínky Kurt Forster, Keith Moxey, Michael Holly 
a má výzkumná asistentka, Lori Weintrobová. Přednášky na Berkeley 
mi odborně okomentovali T. J. Clark, Tony Kaes a Anne Wagnerová. 
Prezentaci rozpracované knihy moderovala Mary Kelleyová a spolu 
se svými studenty mi poskytla pronikavé postřehy. Zesnulý Ernest 
Pascucci uspořádal pod záštitou Guggenheimova muzea a časopisu 
ANY konferenci o  „Veřejném strachu“, věnovanou právě tématům 
obsaženým v této knize; ta mi prostřednictvím diskuse a řady vel­
mi originálních prezentací v zásadní fázi psaní nesmírně pomohla 
rozvinout a utřídit si myšlenky. Mark Cousins, jenž mě velkoryse 
hostil na Vysoké škole Architektonické asociace (Architectural Asso­
ciation School of Architecture) v Londýně, v posledních pár letech 
přečetl skoro všechny kapitoly a byl mi neustálým zdrojem podpory 



12 ZKŘIVENÝ PROSTOR

a rozvážné kritiky. Susan Buck-Morssová, Dietrich Neumann, Edward 
Dimendberg a Thomas Y. Levin mi pomohli s otázkami týkajícími 
se kritické teorie, Benjamina, Kracauera a filmu. Chci zde poděko­
vat umělcům a architektům, jejichž práce mi poskytla hlavní podnět 
k psaní – Wolf Prix z Coop Himmelb(l)au, Daniel Libeskind, Eric 
Owen Moss, Thom Mayne, Mike Kelley, Toba Khedooriová, Martha 
Roslerová a  Gregg Lynn byli vždy ochotní sdílet své myšlenky 
a vysvětlovat mi své projekty. Sylvia Lavinová z pozice vedoucí oddě­
lení architektury na UCLA vytvořila podnětné prostředí pro debatu 
a diskusi. Mnoho problémů mi od roku 1993 pomohli překonat moji 
studenti na UCLA. Spyros Papapetros si ve své hluboké znalosti dějin 
a teorie animismu, tísnivého a fobie při pátrání v knihovně nezadal se 
Sherlockem Holmesem a stejnou velkorysostí oplýval při svém kritic­
kém čtení prvních verzí.

Roger Conover tuto knihu laskavě, ale vytrvale směřoval k vydá­
ní. Emily Apterová pokládala otázky a přicházela s  návrhy, které 
mi dodávaly směr a intelektuální nadšení v každé fázi psaní. Nico­
las Apter-Vidler byl natolik šlechetný, že se se mnou podělil o svou 
znalost dinosaurů, mravenců a herního softwaru, abych se vzdělal 
v digitální oblasti.



ÚVOD

V této knize zkoumám úzkostné vize moderního subjektu, který se 
ocitl v prostorových uspořádáních, nad nimiž nemá kontrolu, a snaží 
se tuto tíživou situaci pochopit prostřednictvím reprezentace a archi­
tektury. Strach, úzkost a odcizení a jejich psychologické protějšky, 
tedy úzkostné neurózy a fobie, jsou úzce spojené s estetikou prostoru 
již od modernismu. Za romantismu, libujícího si v hrůze vznešené­
ho, číhaly strach a děs v krajině, domácím prostoru i ulicích velko­
měst. Modernismus sice mnoho těchto obav z prostoru vytlačil do 
sféry psychoanalýzy, nicméně zároveň podléhal strachům novým – ty 
neoddělitelně spojoval s metropolí, abstraktní představy utvářel ve 
znamení neurastenie a agorafobie a způsoby reprezentace zakládal na 
psychologických poruchách odcizeného subjektu. S nárůstem těchto 
rozličných iterací se definice prostoru posunula od představy pevné 
nádoby zaplněné předměty a těly k produktu subjektivní projekce 
a introjekce. Ve jménu hledání reprezentace prostoru moderní iden­
tity byly od začátku století transformovány, překračovány a ignoro­
vány zdánlivě pevně dané zákony perspektivy. Ústředními motivy 
avantgardního umění se tak staly roztříštěné tělo, tvář zkroucená 
vnitřní bolestí, klaustrofobní architektonický prostor a agorafobický 
městský prostor, tedy patologie vyjádřené deformací normy. Tehdy 



14 ZKŘIVENÝ PROSTOR

vzniklé slovníky odsunutí a roztříštění, zkroucení a přetočení, tlaku 
a uvolnění, prázdnoty a zástavby, beztvarého a přebujelého jsou živé 
dodnes a stávají se součástí děl odhalujících a snad i kritizujících zda­
leka ne stabilní každodenní život.

Virtuální strachy pozdní moderny, ať už vyjádřené výmluvným 
mlčením strohých interiérů Židovského muzea v  Berlíně Daniela 
Libeskinda, nebo ještě mlčenlivějšími odlitky tradičního domácího 
prostoru v projektu Dům Rachel Whitereadové, nezapřou, že patří 
do jedné rodiny se starými fobiemi modernismu, jež se projevova­
ly v roztříštěných perspektivách expresionismu, důsledné abstrakci 
purismu, znepokojivých snech surrealismu a dadaistickém Merzbau. 
V obou případech vede pocit ztráty a smutku, artikulovaný prostřed­
nictvím teoretických poznatků psychologie a psychoanalýzy, ke snaze 
najít jeho estetický protějšek; v obou případech tvorba tohoto pro­
tějšku nutí estetiku k novým a někdy přehnaným formám vyjádření. 
To, co zde nazývám zkřivený prostor, je vlastně metafora zahrnující 
všechny varianty takové síly, tedy pokus, jakkoliv marný, proniknout 
do formy prostřednictvím psychologie.

V tomto ohledu témata této knihy rozvíjejí otázky položené v před­
chozí studii Tísnivé v architektuře (The Architectural Uncanny). Na jejím kon­
ci jsem zavedl pojmy „temný prostor“ a „transparentnost“ v kontex­
tu psychologických teorií dvojnictví a identity, zejména jako možné 
důsledky konceptu „legendární psychastenie“ Rogera Cailloise či 
absorpce prostoru současných kritik architektonické monumentality. 
S vědomím, že výchozí bod pro interpretaci modernistické transpa­
rentnosti a jejích současných neprůhledných či průsvitných alterna­
tiv by mohla poskytnout teorie stadia zrcadla Jacquese Lacana, na 
závěr zmiňuji Lacanův seminář o angoisse neboli úzkosti z roku 1963. 
V kontextu tísnivých účinků zrcadlení, zastínění a ztráty tváře přichá­
zím s hypotézou, že tlumené povrchy nové, netransparentní archi­
tektury Rema Koolhaase a mnoha jeho současníků netlumí úzkost 
moderního subjektu ve zjevné absenci transparentnosti i odrazu jako 
její náhražky, nýbrž směřují k přeformulování podmínek vnitřního 
a vnějšího světa ve vztahu k tělu. V takovém čtení by se paranoidní 
prostor modernismu přeměnil v říši paniky, kde, jak jsem si dovolil 
navrhnout, by se všechny meze a hranice „rozplynuly v nepronik­
nutelné, takřka hmatatelné substanci, jež téměř nepostřehnutelně 



15Úvod

nahradila tradiční (tj. modernistickou, na lidské tělo orientovanou) 
architekturu“.1

V přítomné studii rozšiřuji téma úzkosti a modernistického para­
noidního subjektu za hranice tísnivého (doslova „unheimlich“) domo­
va, přičemž zkoumám ideu fobického prostoru a z něho vyplývajícího 
prostoru zkřiveného. Ten chápu jako obecnější jev postihující všech­
ny veřejné prostory, krajiny strachu a topografie beznaděje vzniklé 
v důsledku soudobého technologického a kapitalistického vývoje 
takříkajíc od metropole k megalopoli. O těchto tématech uvažuji 
v kontextu dřívějšího, navenek triumfálního urbanismu a monumen­
tálního architektonického modernismu, který právě na vrcholu svého 
sebevědomí a působení v nově vznikajících metropolích prošel krizí 
identity, jež se projevila nejen společenskou kritikou v první dekádě 
20. století, ale i zpochybněním samotné reprezentace a opuštěním 
historických jistot realismu ve prospěch bytostně nejednoznačné 
abstrakce. Tato abstrakce, analyzovaná v kontextu nové psychologie 
vnímání, se mnohým jevila jako něco, co samo vzešlo z prostorové­
ho strachu, „strach[u] z nezměrného duchovního prostoru“, v němž 
kunsthistorik Wilhelm Worringer vidí důvod užívání „defenzivních“ 
geometrických tvarů oproti přirozenějším a vnímavějším formám uží­
vaným společnostmi žijícími v souladu se svým okolím.

Osvícenecký sen o racionálním a transparentním prostoru, jak ho 
zdědil modernistický utopismus, již od počátku problematizovalo 
vědomí, že samotný předpoklad prostoru stojí na základě estetiky 
nejistoty a pohybu a psychologie úzkosti, ať už nostalgicky melan­
cholické, nebo progresivně anticipační.2 To bylo na jedné straně 
nevyhnutelné. Psychologie prostoru, jejíž kořeny sahají do empirické 
psychologie a novokantovského formalismu konce 19. století (teorie 
zrakového vnímání Roberta Vischera, koncepty vcítění a Raumästhetik 
Theodora Lippse nebo mentalismus Conrada Fiedlera), se zabývala 
uchopením nekonečně se měnících pocitů a nálad vnímajícího subjek­
tu, jehož vjemy vycházely spíše z jeho vlastních projekcí, než z toho, 

1	 Anthony Vidler: The Architectural Uncanny: Essays in the Modern Unhomely, Cambridge, Mass.: MIT 
Press 1992, s. 225.

2	 Pro podrobný přehled tohoto intelektuálního vývoje viz Stephen Kern: The Culture of Time and Space, 
1880–1918, Cambridge, Mass.: Harvard University Press 1983.



16 ZKŘIVENÝ PROSTOR

co se na daném místě objektivně nachází.3 Moderní zájem o prostor 
pak pramenil z vědomí, že vztah mezi pozorovatelem a uměleckým 
dílem je založený na měnícím se „pohledu“ určeném pohybujícím 
se tělem, tedy teorii, s níž v populární umělecké kritice přišel Adolf 
von Hildebrand a v dějinách umění Alois Riegl. Prostorová dimenze 
se rychle stala hlavním tématem pro každého, kdo toužil pochopit 
zvláštní charakter architektury coby umění, které sice vnímáme zra­
kem, ale zažíváme v prostoru.4 Jak říká Mitchell W. Schwarzer, „vznik 
architektonického prostoru“ je přímým důsledkem rozvoje vědecké­
ho zkoumání zrakového vnímání a psychologie, což vede k jistému 
„percepčnímu empirismu“ a následně k představě prostoru, který už 
není vnímán jako pasivní nádoba zaplněná předměty a těly, ale náh­
le získává všechny atributy relativní, pohyblivé a dynamické entity.5 
A tak se psychologické teorie Hermanna Lotze a Wilhelma Wundta, 
dále rozvíjené Lippsem a Vischerem, studující prostor jako funkci 
počitků tělesného pohybu v mysli, připojují k implicitní prostoro­
vosti antropologie uzavření Gottfrieda Sempera a dějin prostorové 
estetiky Richarda Lucaeho.

Snad nejdůležitějším představitelem prostorové architektury byl 
August Schmarsow, jenž oponoval statické psychologii monumentu 
coby odrazu těla, již Heinrich Wölfflin rozvinul v rané práci Prolego-
mena k psychologii architektury (Prolegomena zu einer Psychologie der Architektur)6 
a stejně tak odmítal Semperovu teorii „oblékání“ neboli uzavření 
prostoru zavěšením „zdí“ na nosnou konstrukci. Schmarsow naopak 
vycházel z předpokladu, že prostor, a obzvláště prostor architekto­
nický, je produkt tělesné aktivity a vnímání. V řadě textů napsaných 
v letech 1893 až 1895 rozvíjí psychologickou charakteristiku prostoru 

3	 Pro krátké, ale trefné shrnutí hnutí viz Mitchell W. Schwarzer: The Emergence of Architectural Space: 
August Schmarsow’s Theory of Raumgestaltung, Assemblage 15 (srpen 1991), s. 50–61.

4	 Viz Harry Francis Mallgrave – Eleftherios Ikonomou (ed.): Empathy, Form, and Space: Problems in Ger-
man Aesthetics, 1873–1893, Santa Monica: Getty Center for the History of Art and Humanities 1994. 
Následující shrnutí značně vychází z této práce, jež představuje nejúplnější a nejužitečnější výklad „vze-
stupu prostoru“ v historii a teorii architektury. Obsahuje úplné překlady a informativní úvod. Pro inter-
pretaci Riegla a kritiku Hildebranda viz Margaret Iversen: Alois Riegl: Art History and Theory, Cambridge, 
Mass.: MIT Press 1993, zvláště s. 71–90.

5	 M. W. Schwarzer: The Emergence of Architectural Space, s. 48–61.
6	 Heinrich Wölfflin: Prolegomena zu einer Psychologie der Architektur, München: Kgl. Hof & Universitäs-

Buchdruckerei 1886.



17Úvod

založenou na konceptu „tušené formy“ – tu si budujeme prostřednic­
tvím zraku v kombinaci s „pozůstatky smyslových zkušeností, k nimž 
přispívají svalové prožitky našeho těla, citlivost naší kůže i stavba 
našeho těla… Náš smysl pro prostor (Raumgefühl) a prostorová před­
stavivost (Raumphantasie) usilují o vytváření prostoru (Raumgestalterin) 
a uspokojení pak hledají v umění. Takové umění nazýváme architek­
turou, jež je vlastně tvůrkyní prostoru (Raumgestalterin).“7 Od prvních 
pokusů dítěte ustavit v přírodě hranice a zdi, přes budování hradeb, 
zábran či plotů a postupný vývoj geometrie vyvstává architektonic­
ké uspořádání jako abstrakce přirozených instinktů, vytvářející hra­
nice pro zrak a pohyb; vertikální linie, nesené těly pohybujícími se 
vpřed, přeneseně i doslova utvářejí hloubku a tím i prostor pro volný 
pohyb. Schmarsow zdůrazňuje potřebu těla mít dostatek „manév­
rovacího prostoru“ (Spielraum); tento koncept později převezmou 
Wölfflin s Benjaminem a použijí jej k popisu „prostorové plnosti“ 
renesanční architektury. Pro Schmarsowa „jsou dějiny architektury 
dějinami smyslu pro prostor“ a její přežití dnes – ve „věku nádraž­
ních hal a obchodů“ – závisí na obnovení tohoto smyslu v současném 
výrazivu namísto opakování starších forem prostorového vyjádření.8 
S tím, jak byla představa architektonického prostoru coby prostoru 
s dějinnou specifičností využita k oživení paradigmatu historismu, se 
dějiny slohu nevyhnutelně postupně rozplynuly nebo byly nahrazeny 
dějinami prostoru.9 Toto chápání prostoru humanistické hry začalo 
být všeobecně přijímáno kolem roku 1914. Geoffrey Scott, který, jak 
poznamenává Reyner Banham, pracoval jako tajemník u Bernarda 
Berensona, a tak přišel do styku s okruhem estetiků a historiků hlá­
sících se k Lippsovi, píše: „Cílem výstavby je uzavřít prostor; když 
stavíme, neděláme nic jiného, než že vhodný objem prostoru vyčlení­
me, izolujeme a zajistíme; z této potřeby pramení veškerá architektu­
ra. Esteticky je však prostor ještě nadřazenější. Architekt z prostoru 

7	 F. Mallgrave – E. Ikonomou (ed.): Empathy, Form, and Space, s. 286–287. Z inaugurační přednášky 
Augusta Schmarsowa přednesené na Lipské univerzitě 8. listopadu 1893 a následně vydané pod názvem 
Das Wesen des architektonischen Schöpfung, Leipzig: Karl W. Hiersemann 1894.

8	 Ibid., s. 295–296.
9	 Viz Paul Zucker: The Paradox of Architectural Theory at the Beginning of the ‘Modern Movement’, Jour-

nal of the Society of Architectural Historians 10, č. 3 (říjen 1951), s. 8–14.



18 ZKŘIVENÝ PROSTOR

modeluje jako sochař z hlíny. Svůj prostor koncipuje jako umělecké 
dílo.“10

Proti Schmarsowovu „tělesnému“ pojetí prostoru se vyhranil 
Riegl s teorií upřednostňující místo hmatu zrak. Tvrdí, že prostor 
nebyl vždy základním rysem architektury, nýbrž se v dějinách zraku 
objevuje až poměrně pozdě, ke konci starého Říma. Rieglovo pojetí 
vývoje prostoru od „zblízka nahlížených“ a haptických forem starého 
Egypta přes „normální“ vzdálenost pozorovatele používanou Řeky 
až po hlubokou a nejednoznačnou prostorovou formu pozdního 
Říma mělo značný význam pro teoretické rozpracování perspekti­
vy, zejména pro Waltera Benjamina a Erwina Panofskyho.11 Podob­
ně, a opět bez Schmarsowových tělesných ingrediencí, roubuje Paul 
Frankl v knize Vývojové fáze nové architektury (Die Entwicklungsphasen der neu-
ren Baukunst, 1913–1914) prostorové dějiny architektury od renesance na 
léty prověřenou periodizaci historismu. Čtyři kategorie – prostorovou 
formu, tělesnou formu, viditelnou formu a funkční intenci – zkou­
má ve čtyřech obdobích či fázích s cílem přeformulovat otázku stylu 
podle prostorovo-formálních kritérií, která dohromady utvářejí budo­
vu jako celek: „Hlavní roli v našem vnímání budovy hraje vizuální 
dojem, obraz vytvořený rozdíly světla a barvy. Empiricky tento obraz 
reinterpretujeme do koncepce tělesnosti, což určuje tvar vnitřního prosto-
ru, ať už ho vnímáme zvenčí, nebo stojíme uvnitř. Vzhled, tělesnost 
a prostor však samy o sobě budovu netvoří… Když jsme si převedli 
vizuální obraz do koncepce prostoru uzavřeného hmotou, z této pro­
storové formy vyčteme jeho účel.“12

Dějiny vývoje prostoru budou v modernistické tradici takříkajíc 
posvěceny v roce 1941, kdy vychází kniha Prostor, čas a architektura (Spa-
ce, Time and Architecture) Sigfrieda Giediona.13 Stejně jako pro většinu 
moderních architektů, i pro Giediona je nová koncepce prostoru, 

10	 Geoffrey Scott: The Architecture of Humanism, London: Constable and Company 1914, s. 226–228.
11	 Alois Riegl: Die spätrömische Kunstindustrie nach der Funden in Österreich-Ungarn, 2 sv., Vienna: 

K. K. Hof- und Staatsdruckerei 1901–1923. Pro stručný popis Rieglových vizuálních dějin architektury viz 
Iversen: Alois Riegl, kapitola 5, Late Roman Art and the Emancipation of Space, s. 71–90.

12	 Paul Frankl: Principles of Architectural History: The Four Phases of Architectural Style, 1420–1900, přel. 
a ed. James F. O’Gorman, Cambridge, Mass.: MIT Press 1968, s. i.

13	 Sigfried Giedion: Space, Time and Architecture: The Growth of a New Tradition, Cambridge, Mass.: 
Harvard University Press 1941.



19Úvod

podpořená modernistickou avantgardou volající po odtržení od 
dějin, leitmotivem moderny samotné, potvrzujícím význam prostoru 
jak pro architektonický urbanismus a formu, tak pro moderní život 
celkově. Idea prostoru přinášela dvojí příslib, a to rozpustit rigidní 
stylistickou charakteristiku do základních trojrozměrných uspořá­
dání a poskytnout takříkajíc stavební materiál pro rozvoj skutečně 
moderní architektury. Modernistickým architektům tyto prostorové 
teorie nabízely únikový východ z pasti stylistického oživování his­
torických slohů, možnost zahrnout čas, pohyb a společenský život 
do chápání abstraktní formy obecně, a také naznačit, jak definovat 
výrazivo tohoto nového života i jeho vztahu k přírodě a tělu. Dějiny 
modernismu lze skutečně psát (a taky se tak stalo) jako dějiny pro­
tichůdných představ o prostoru. V roce 1907 píše Hendrik Berlage 
stať Umění prostoru a architektura (Raumkunst und Architektur).14 
August Endell, jenž v Mnichově navštěvoval přednášky Theodora 
Lippse, v knize Krása velkoměsta (Die Schönheit des grossen Stadt) z roku 
1908 spojuje teorii prostoru a teorii vcítění. Oba tito autoři podle 
všeho ovlivnili prostorovou představivost Miese van der Roheho.15 
Ve vlastním časopise rozvíjeli revoluční koncepty „neoplastického 
prostoru“ holandští architekti a výtvarníci z uskupení De Stijl včetně 
Thea van Doesburga a Pieta Mondriana. Ve Spojených státech ame­
rických se Frank Lloyd Wright utkal s prostorem celého kontinentu 
a vytvořil vizi „prérijního“ prostoru, jenž odpovídal demokratickému 
individualismu. Jeho vídeňský asistent Rudolph Schindler tomuto 
„novému médiu“ vzdal hold v krátké stati o tak zvané „prostorové 
architektuře“ vydané v roce 1934.16 Ve Francii se úvahy Henriho Berg­
sona o čase, pohybu a prostoru rychle uchytily u architektů i umělců 
a zároveň pronikly do populárních textů Élieho Faureho, díla malíře 

14	 Harry Francis Mallgrave poznamenává, že „Schmarsowův nápad v podstatě kanonizoval holandský 
architekt Hendrik Berlage ve významné přednášce z roku 1904, v níž definoval architekturu jako ‚umění 
uzavření prostoru‘“. In: Gottfried Semper: The Four Elements of Architecture and Other Writings, přel. 
Harry Francis Mallgrave – Wolfgang Herrmann, úvodem opatřil Harry Francis Mallgrave, Cambridge: 
Cambridge University Press 1989, s. 42; s odkazem na Hendrik Berlage: Gedanken über Stil in der Bau-
kunst, Leipzig: Julius Zeitler Verlag 1905, a Hendrik Berlage: Raumkunst und Architektur, Schweizerische 
Bauzeitung 49 (1907).

15	 Viz vynikající pojednání o Miesových prostorových předchůdcích in: Fritz Neumeyer: The Artless Word: 
Mies van der Rohe on the Building Art, Cambridge, Mass.: MIT Press 1991, s. 171–193.

16	 R. M. Schindler: Space Architecture, Dune Forum (únor 1934), s. 44–46.



20 ZKŘIVENÝ PROSTOR

Amédého Ozenfanta i architekta Le Corbusiera, jenž je později pře­
pracuje do poetické ozvěny modernistického espace indicible čili „nepo­
psatelného prostoru“.

Formální experimenty prvních avantgard byly alespoň částečně 
pokusem znázornit časoprostorová vykloubení ve filosofii, matemati­
ce a později fyzice a zároveň vyjádřit dopad moderního života na duši 
jedince a masy. Když se teď z konce století ohlížíme, lze zazname­
nat, jak na tyto snahy navazovaly všechny další pokusy napříč médii 
i uměleckými postupy, které se snaží zrcadlit nové etapy technologic­
kého pokroku, konzumního spektáklu a neklidu subjektu. To, co se 
v různých obměnách nazývá „smrt“ nebo „zmizení“ subjektu, odka­
zuje právě k postupné transformaci individualistického romantické­
ho ideálu, a tak není překvapivé, že prostorové koncepty vyprávějí 
obdobný příběh, od ideálu „plnosti“ k narůstajícímu pocitu „zploš­
tění“ a pokřivení.

Srovnávat současné výrazové formy s  avantgardou počátku 
20. století se může zdát násilné nebo přinejmenším povrchní; pře­
ce jen návrat historických slohů v postmodernismu a dekonstrukti­
vismu měl tendenci snižovat jakoukoliv kontinuitu s architekturou 
10. a 20. let. Samozřejmě v okamžiku, kdy prostorové pokřivení zaží­
váme takřka denně a kdy se omračující rychlostí ženeme virtuálně 
simulovanými chodbami nejnovější počítačové hry, nám prostorové 
formy počátku 20. století mohou přijít trochu bizarní, snad až primi­
tivní. Geometrické pokusy prvních modernistů napodobit zhroucení 
prostoru a času se na jisté úrovni zdají z hlediska dnešního prostře­
dí virtuální reality stejně daleko, jako jsou zrezlé motory první prů­
myslové revoluce od současných počítačů. Zatímco úsilí vtělit tuto 
myšlenku do „beztížných“ projekcí jistého Ela Lisického, experimen­
tálních montáží nějakého Sergeje Ejzenštejna a architektonických 
promenád (promenades architecturales) jistého Le Corbusiera vyžadovalo 
lopotné procesy vizuální reprezentace a reprodukce, dnes díky tech­
nikám postdigitální kultury tyto formy vznikají nenuceným úhozem 
do klávesnice. Jak se ukazuje na příkladu Guggenheimova muzea 
Franka Gehryho ve španělském Bilbau, architektonické produkty 
digitálních manipulací jednak prozkoumávají až doposud nepředsta­
vitelnou složitost a také díky digitálnímu propojení techniky projek­
tování s výrobním procesem přinášejí revoluci tvorby samotné.



21Úvod

I přes tak jasné rozdíly však současné grafické efekty digitálního 
prostoru vděčí za mnohé modernistickým experimentům v oblasti 
zobrazování, a to způsobem, který má vážné důsledky pro teoretické 
úvahy o virtuální realitě. Expresionistické sny Hermanna Finsterlina 
a křivky muzea v Bilbau spojuje víc než jen otevřený formalismus. 
I když je pravda, že škála technik znázornění se rozšířila, zároveň 
platí, že v samotném rámování prostoru se od modernismu změnilo 
jen málo. I ve virtuální realitě stále platí perspektiva; objekty se stále 
vytvářejí a zobrazují dle všech trojrozměrných zvyklostí 18. a 19. sto­
letí. Jako by mezi Albertiho oknem a počítačovou obrazovkou nebyl 
větší rozdíl než mezi axonometrií Gasparda Mongea z  18.  století 
a digitálním modelem dinosaura vytvořeným společností Industri­
al Light and Magic. Změnila se však technika simulace a – hlavně – 
místo či pozice subjektu neboli tradičního „pozorovatele“ zobrazení. 
Mezi současným virtuálním prostorem a modernistickým prostorem 
leží aporie vytvořená autogenerativní povahou počítačového progra­
mu a jeho skutečnou slepotou k přítomnosti pozorovatele. V tomto 
ohledu obrazovka nepředstavuje obraz a už vůbec ne náhradní okno, 
ale spíše nejednoznačné a nestálé umístění subjektu.

Obdobně komplikovaný dopad na teorii má komplexní prolnu­
tí tradičního myšlení o perspektivě s jejími modernistickými defor­
macemi a současné digitální kultury. Na jedné straně kunsthistoriky 
a studenty kulturních studií láká znovu zkoumat zdroje moderního 
vidění, ony teoretické premisy „technik pozorovatele“, jak je výstiž­
ně pojmenoval Jonathan Crary.17 Na straně druhé digitální nadšenci 
provolávají zrod nové a nezmapované éry, jakkoli o tom nedokázali 
předložit pádný důkaz. Sám se domnívám, že modernismus a součas­
nost nejsou jasně odděleny, tedy že k pochopení použití výše uvede­
ných technik v digitalizaci je nezbytné pečlivé zkoumání tradičního 
a modernistického vidění; to však vůbec neznamená, že právě povaha 
digitalizace principiálně nezměnila způsob, jakým se díváme na pro­
stor a jsme v něm sami nahlíženi.

Podmínky pro myšlení o těchto základních problémech vidění 
a prostorovosti vznikly přímo v raném modernismu díky oné nové 
zvláštní formě potenciality známé jako psychologická projekce či 

17	 Jonathan Crary: Techniques of the Observer, Cambridge, Mass.: MIT Press 1990.



22 ZKŘIVENÝ PROSTOR

introjekce – jevu, který současná virtuální realita při své přehnané glo­
rifikaci a doslovném výkladu reality často přehlíží. Narušení albertov­
ských, karteziánských a kantovských paradigmat prostoru a technik 
zobrazení psychoanalýzou a psychologií a položení břemene vidění 
nikoliv na techniku, ale na pozorovatele byl první krok v utváření 
relativně samostatného subjektu pohrouženého do zdánlivého cha­
osu časoprostorového atomového univerza, nyní reprezentovaného 
pokřiveními kubismu, futurismu, expresionismu a dalších.

Renesanční objev perspektivy a následné teoretické i empirické 
změny, které diváka/subjekt podle všeho vrhly do neustálé eroze, 
či exploze humanistického pohledu, však psychologicko-fyziologic­
ké pokřivení (doslovné či jevové) zcela neodstranilo ani nepopřelo. 
I když Erwin Panofsky chápal, že „perspektiva transformuje psy­
chofyziologický prostor do prostoru matematického“, jeho nedávný 
vykladač Hubert Damisch trvá na zásadním a systematickém odděle­
ní prostoru „toužícího subjektu“ (postulovaného Foucaultem v jeho 
interpretaci Velázquezova obrazu Dvorní dámy i Lacanem v jeho kon­
ceptu „tableau“ jakožto „vztahu, skrze nějž subjekt nalezne svou 
podstatu“) a prostoru subjektu karteziánského (subjektu, který „se 
v historicky daném okamžiku cogito stává korelátem vědy“).18 Navzdo­
ry těmto rozdílům však Panofsky i Damisch docházejí k závěru, že 
modernismus vládu perspektivní kultury zcela nesvrhl: Panofsky 
odmítnutím tvrzení Ela Lisického, že konstruktivismus vytvořil nový 
neeukleidovský prostor, a Damisch myšlenkou, že i přes všechny 
vědecké a psychoanalytické modely zůstává perspektiva „myšlením 
v malbě“, tedy formálním aparátem umělců, jenž se podobá větě 
v jazyce. Pro účely následujících úvah můžeme v souladu s Damis­
chem a Panofskym říci, že zkřivení perspektivního prostoru je ekvi­
valentní procesu myšlení v  architektuře coby diskurzivní meditaci 
o místě, v němž se v prostoru nachází subjekt a ten druhý, a způso­
bu, jímž architektura může na reflexi tohoto místa poukázat.19 Jak 

18	 Erwin Panofsky: Perspective as Symbolic Form (1924–1925), přel. Christopher Wood, Cambridge, Mass.: 
MIT Press 1991, s. 31; Hubert Damisch: The Origin of Perspective, přel. John Goodman, Cambridge, 
Mass.: MIT Press 1994, s. xiii–xiv.

19	 Viz H. Damisch: The Origin of Perspective, s. 447, kde shrnuje: „perspektiva směřuje k diskurzu jako 
ke svému cíli či důvodu bytí, ale její původ (či výchozí bod) se nachází mimo řeč, vně tohoto zvukového 
prvku: v rovině, kde je na malbě věnování, kde reflektuje sebe sama a je to skrze perspektivu vidět.“ 



23Úvod

totiž poukázal Damisch, žádná teorie o vztažnosti perspektivy nebe­
re v potaz její narůstající všudypřítomnost a užitečnost v televizním 
a digitálním zobrazení. Damisch píše: „Není nejmenších pochyb, že 
díky fotografii, filmu a nově videu je naše doba ‚zasvěcená‘ do para­
digmatu perspektivy mnohem více, než bylo patnácté století, které se 
mohlo chlubit jen pár ‚správnými‘ perspektivními konstrukcemi.“20 
A tak zatímco modernismus pevně věřil, že objev teorie relativity 
přinese zásadní změnu paradigmatu, tento posun byl nevyhnutelně 
zamýšlen ve vztahu k perspektivě či Damischovými slovy v rámci 
perspektivy.

Uspořádání této knihy zhruba odpovídá chronologii modernistic­
kých dějin prostoru od konce 19. století do současnosti. Část I se 
zabývá vznikem prostoru coby psychologického pojmu spojeného 
s narůstajícím pocitem úzkosti, od Pascalovy posvátné hrůzy, jež 
se ho zmocnila při úvahách o tom, jak problematické je pro rozum 
i vědu pochopit stále se zvětšující a potenciálně prázdný vesmír, až 
po vliv psychologie na estetiku a dějiny umění kolem přelomu století. 
Odtud dál k tomu, jak psychologie po roce 1870 objevila prostorové 
fobie, zvláště agorafobii a klaustrofobii, které podle všeho vznikají 
přímo z povahy moderního života a jeho prostorových podmínek. 
Zobecnění modernistické úzkosti se rychle stalo leitmotivem teorií 
odcizení v sociologických analýzách Georga Simmela a  jeho sou­
časníků, následně ho přejali a kriticky rozvinuli Siegfried Kracauer, 
Walter Benjamin a další, když se pokoušeli stanovit vliv nových mas­
médií a jejich technologické podstaty na tradiční formy reprezentace 
skrze často skličující analýzu vykořeněného subjektu moderní kultu­
ry. Benjamin reflektuje narůstající pocity kritiků i umělců, že prostor 
jako humanistický konstrukt, konkretizovaný v renesančních experi­
mentech s perspektivou, se v modernismu zplošťuje, uzavírá a vyčer­
pává, a to tak, že redukuje „manévrovací prostor“ lidského subjek­
tu; je to pocit, proti němuž se staví postnietzschovská imaginace 

Tento závěr můžeme pro architekturu parafrázovat s implikací, že perspektiva určitým způsobem tuto 
disciplínu zároveň konstituuje i reflektuje. Zkřivený prostor by tedy v tomto smyslu byl přímo forma 
myšlení o a v architektuře.

20	 H. Damisch: The Origin of Perspective, s. 28.



24 ZKŘIVENÝ PROSTOR

Le Corbusiera, Miese van der Roheho a dalších, kteří věřili, že „konec 
perspektivy“ představuje pro modernistického „člověka“ vítězství 
a osvobozující skok do nekonečna. Tyto otázky zkoumám v kontextu 
debat počátku 20. století o povaze a roli prostorového zakřivení ve fil­
mové technice montáže a též ve formálních pokusech architektů, jako 
byl Le Corbusier, navrhovat takové prostory, které by tento pohyb 
vytvářely a podporovaly. Tyto snahy uspíšil jeho přechod k vzdušné 
vizi urbanistického a územního plánování.

Část II zkoumá způsob, jímž řada současných umělců a architektů 
zabývajících se vztahy prostoru k tělům, duším a objektům reagu­
je na současnou situaci projekty, které používají psychoanalytické 
a psychologické poznatky, a tak zpochybňují fiktivní stabilitu nahlí­
žejícího subjektu. Zde mě zajímá především to, jak sblížení a střet 
architektonických a uměleckých prostředků vytvářejí jedinečné formy 
prostorového zkřivení. Výtvarníci, kteří se začali věnovat architektu­
ře, a architekti, kteří se pustili do umění, v posledních deseti letech 
změnili způsob, jímž lze chápat styl a ztvárnění prostoru. Ačkoliv se 
v dílech i teorii prvních avantgard takové výměny – mezi architektu­
rou jako takovou, výtvarným uměním, instalací a dramatem – odehrá­
valy často, většinou vznikaly v rámci obecné teorie konstrukce prosto­
ru jako univerzálního proudění – takříkajíc média, které zahrnovalo 
a prostupovalo všechna média. Jenže dnes, kdy mezi jednotlivými 
uměleckými disciplínami jsou poměrně jasné hranice, ale jednotící 
teorie prostoru chybí, získává překračování hranic umění a architek­
tury jednoznačně zásadní úlohu. Jak poukazuji v kapitole věnované 
Miku Kelleymu, není pravda, že sochařství prostě „rozšiřuje své pole 
působnosti“; spíše přijímá teoretické praktiky architektury, aby své 
pole působnosti proměnilo. Stejně tak když někdo s architekturou 
zachází jako s uměleckou metodou, jako designovou strategií, plně si 
uvědomuje, co z architektonického slovníku odmítá či proměňuje – 
například funkcionalismus, formální kódy modernistické abstrakce 
nebo přímo architektonické typologie. Ani v jednom případě nevzni­
kají vzhledem radikálně odlišné výsledné prostory, radikální jsou však 
specifická pokroucení dosažená jednotlivými metodami.

Architektonické instalace Vita Acconciho, prostorové odlitky 
Rachel Whitereadové, vznášející se fragmenty Toby Khedooriové, 
zkoumání vlastních (vytěsněných) vzpomínek na minulost spojenou 



25Úvod

s architekturou Mikea Kelleyho a fotografie dálnic a letišť Marthy 
Roslerové zde nahlížím jako zinscenovaná rozrušení normálních 
vzorců prostorové organizace a zkušenosti a zkoumání patologič­
tějších forem. Tito umělci zapojili architektonické způsoby vnímání 
a projekce za účelem vykořenění uměleckého objektu a předložení 
slovníku prostorových odkazů jako komentář a kritiku světa, v němž 
žijeme. Podobně architekti dali vědomě v sázku představu kartezián­
ského subjektu v prostorových přeměnách a deformacích, které se 
sice tváří, že vycházejí z avantgardních vzorů 20. let, ale prostor nevy­
hnutelně chápou postpsychoanalyticky a postdigitálně. Nejslavněj­
ším příkladem této vlny zkřivení je samozřejmě Gehryho muzeum 
v Bilbau se svými zohýbanými a trčícími tvary obalenými titanovými 
pláty. Ty poskytují přístřeší soše Richarda Serry, jehož Zkroucené elip-
sy (Torqued Ellipses) extrémně posunuly hranici únavy materiálu oceli 
a destabilizovaly nahlížející subjekt. Avšak celá řada dalších expe­
rimentů, včetně utopického expresionismu Coop Himmelb(l)au, 
roztříštěné geometrie Erica Owena Mosse, protáhlých a napůl zano­
řených symbolických ztvárnění skupiny Morphosis, neútulné prázd­
noty Daniela Libeskinda, nelidských a zároveň animistických blo­
bů, plášťů a sítí Grega Lynna, dává tušit, že se v architektuře rodí 
nový druh prostorového řádu, který, jak tvrdím, se podobá dřívějším 
avantgardním experimentům nejenom vizuálně, ale také si žádá roz­
šíření souvislostí a interpretace s ohledem na svou digitální produkci 
a reprodukci.

V této knize se nepokouším předložit kompletní výklad dějin ideje 
prostoru v moderní kultuře; toto téma už má rozsáhlou bibliografii 
a stále vyvolává živé debaty.21 Analýza prostorových otázek zaměst­
nává mnoho kritiků a historiků od počátku 70. let 20. století: díla 
Henriho Lefebvrea, Michela Foucaulta, Gillese Deleuze, Paula 
Virilia a mnoha dalších, stejně jako novější studie Bernarda Cache, 
Victora Burgina a Elizabeth Groszové obohatily kategorii prostoru 

21	 Zdaleka nejlepší historický úvod do těchto otázek představuje S. Kern: The Culture of Time and Space. 
V oblasti umění je stále extrémně užitečná kniha Lindy Dalrymplové Hendersonové The Fourth Dimension 
and Non-Euclidean Geometry in Modern Art, Princeton: Princeton University Press 1983.



26 ZKŘIVENÝ PROSTOR

o další kategorie.22 Lefebvreovy prostory – „společenské“, „absolut­
ní“, „abstraktní“, „Rozporuplné“, a „Rozdílné“ – byly v teorii zná­
sobeny „šikmými“, „jinými“, „zvrácenými“, „skopofilickými“, „para­
noidními“, „postmoderními“, „hyper“ a „kyber“ prostory, nemluvě 
o deleuzovském seznamu „přehnutých“, „hladkých“ a „rýhovaných“ 
prostorů. Nemám v úmyslu na tento seznam přidávat další položky. 
Zcela záměrně jsem použil nekonkrétní definice, abych umožnil atri­
butům „zkřivený“ a „zkřivení“ plně rozvinout hru analogií a meta­
for v mnoha různých kontextech, od expresionistických a filmových 
„explozí“ ve 20. letech minulého století přes psychoanalytické projek­
ce v 70. letech až po vyspělé deformace digitálního zobrazení a vir­
tuální reality.

Jestli v nějakém ohledu zacházím s prostorem konzistentně, pak 
v tom, že více než čisté a jednotné definice filosofie a psychoanalýzy, 
nebo doslovné utváření prostoru, který se jeví jako zkřivený, mě zají­
má prolínání těch dvou: komplexní uplatnění projekce a introjekce 
v procesu tvorby paradigmatu reprezentace, jakéhosi „imaga“ archi­
tektury, které se projevuje ve všech ohledech problematiky vlastní 
situace subjektu. Navzdory tomu, že upřednostňuje produkci před 
psychoanalýzou, se zde jako užitečná ukazuje Lefebvreova klasifika­
ce tří typů prolínání prostoru. Pro Lefebvrea bylo důležité rozlišení 
pravé „prostorové praxe“ (proces produkce a reprodukce prostoru 
a také vztah společnosti k prostoru); „reprezentace prostoru“ nebo­
li konceptualizovaného prostoru („prostor projektantů, urbanistů, 

22	 Mimo mnoha dalších děl si jako ukázková zaslouží zmínit tato: Henri Lefebvre: The Production of Space, 
přel. Donald Nicholson-Smith, Oxford: Blackwell 1991, v originále H. Lefebvre: La production de l’espace, 
Paris: Éditions Anthropos 1974; Michel Foucault: Discipline and Punish: The Birth of the Prison, přel. 
Alan Sheridan, New York: Vintage/Random House 1979 (č. Michel Foucault: Dohlížet a trestat: Kniha 
o zrodu vězení, přel. Čestmír Pelikán, Praha: Dauphin 2000), a zvlášť provokativní a významný článek Of 
Other Spaces, Diacritics (jaro 1986), s. 22–27, v originále Des espaces autres, Architecture-Mouvement-
-Continuité (říjen 1984) (č. Michel Foucault: O jiných prostorech, in: M. Foucault: Myšlení vnějšku, přel. 
Čestmír Pelikán – Miroslav Petříček jr. – Stanislav Polášek – Petr Soukup – Karel Thein, Praha: Herr-
mann & synové 1996); Gilles Deleuze: The Fold: Leibniz and the Baroque, přel. Tom Conley, Minneapolis: 
University of Minnesota Press 1993 (č. Gilles Deleuze: Záhyb: Leibniz a baroko, přel. Marie Caruccio 
Caporale, Praha: Herrmann & synové 2014); Paul Virilio: L’espace critique, Paris: Christian Bourgeois 
1984; Victor Burgin: In/Different Spaces: Place and Memory in Visual Culture, Berkeley: University of 
California Press 1996; Bernard Cache: Earth Moves: The Furnishing of Territories, přel. Anne Boyman, 
ed. Michael Speaks, Cambridge, Mass.: MIT Press 1995; Elizabeth Grosz: Space, Time and Perversion, 
London: Routledge 1995.



27Úvod

technokratů zodpovědných za dělení pozemků a  sociálních inže­
nýrů“); a „reprezentačních prostorů“ neboli prostorů „přímo žitých“ 
zahrnujících reálné fyzické prostory a prostory symbolicky přisvo­
jené.23 Victor Burgin toto rozlišení šikovně využil, když vysvětloval 
debatu mezi Mikem Davisem, Edem Sojou a Fredricem Jamesonem 
o implikacích Jamesonovy analýzy hotelu Bonaventure v Los Ange­
les. Říká, že jasné rozdíly mezi těmito třemi autory nepoukazují ani 
tak na rozdílnost argumentů jako na rozdílnost stupně zájmu o pro­
stor. V  tomto ohledu se moje vlastní kritika záměrně omezuje na 
prostor realistický, tedy prostor vytvářený architekty, umělci a kriti­
ky pod vlivem právě té jedné prostorové praktiky, kterou Lefebvre 
neanalyzoval: postpsychoanalytické obrazotvornosti, jež se snaží vysledovat 
v moderním velkoměstě místa úzkosti a neklidu.24

A konečně, i když se dotýkám aspektů psychologie a psychoa­
nalýzy, v žádném případě se nesnažím vytvořit ucelenou teorii psy­
chologického prostoru, a už vůbec ne takovou, která by mohla vést 
k architektuře vhodnější pro současný subjekt a jeho technologické 
denotáty. Stejně tak netvrdím, že příklady architektonické, urbani­
stické a umělecké praxe, které uvádím, představují psychologické 

23	 H. Lefebvre: The Production of Space, s. 33.
24	 Viz V. Burgin: In/Different Spaces, s. 27 a násl. S odstupem lze Lefebvreovu jinak pronikavému příspěvku 

k prostorové analýze vytknout zejména neskrývanou utopickou touhu po občanském „právu na město“ 
a očekávaní, že okamžitě nastane nikoliv hypotetická, ale reálná transparentnost mezi společností a pro-
storem. Tento pohled, z nějž v 60. letech 20. století často vycházejí podobně smýšlející kritici kapitalis-
tického prostoru od Guy Deborda po Paula Virilia, je v jistém ohledu pouze radikalizací idealističtějších 
„transparentností“, o něž se pokoušeli Le Corbusier, Mies van der Rohe a další – takříkajíc opakováním 
dialektiky osvícenství, kde Lefebvre v roli Rousseaua/Barbeufa stojí proti Le Corbusierovi jako d’Alember-
tovi/Robespierrovi. Jak poznamenává Victor Burgin, takřka úplné potlačení psychoanalytického, nemluvě 
o psychologickém, paradigmatu ve studii napsané v letech 1968 až 1974 brání Lefebvreovi rozvinout 
některé z nejzajímavějších odboček k překryvu vztahů mezi duševním a společenským prostorem (jak Bur-
gin naznačuje, nezáleží na tom, jestli motivací bylo Lefebvreovo pohrdání psychoanalýzou coby buržoazní 
individualistickou praktikou nebo soupeření s jeho současníkem Jacquesem Lacanem). Lefebvre vidí 
Lacanův omyl (jemuž v The Production of Space věnuje jen tři zběžné poznámky pod čarou) nejen v tom, 
že upřednostnil epistemologickou nadřazenost jazyka před prostorem – komunikaci před životem –, ale 
že svým stadiem zrcadla zmrazil subjekt do „formy ustrnulé“ namísto „vedoucí k transcendenci v a skrze 
prostor, který je zároveň skutečný i symbolický (imaginární)“ (H. Lefebvre: The Production of Space, 
s. 185, poznámka 19) Lefebvre zavrhuje „zrcadlo“ jakožto klamavý a nebezpečný nástroj abstrakce, který 
tělo pohltí a uvězní na a ve svém „ledovém povrchu“. Pohrdavě usuzuje, že existuje jen „malé ospravedl-
nění pro jakékoliv systematické zobecnění dopadů tohoto konkrétního předmětu, jehož role je v podstatě 
omezena na bezprostřední blízkost těla“ (H. Lefebvre: The Production of Space, s. 185–186).



28 ZKŘIVENÝ PROSTOR

struktury v jakémkoliv smyslu nebo se dají vnímat jako ukázkové zna­
ky psyché při utváření objektů. Žádná konkrétní formální nebo nefor­
mální událost nemůže být nárokována psychoanalýzou; ale mnoho 
takových zkušeností a experimentů může utvářet subjekty interpreta­
ce informované psychoanalýzou, která v určitém smyslu může osvět­
lit neustále se měnící vztahy konstrukce prostoru a identity.

Místy jsem použil básnickou licenci a přesunul důraz psychoanaly­
tické interpretace ze subjektu na objekt. Tedy, slovy Marka Cousinse, 
čas od času jsem si představoval, že by mohla existovat psychoanalý­
za architektury – architektura by si takříkajíc lehla na gauč –, která by 
svými implikacemi a reflexí odhalila její vztah k „subjektům“. Takto 
personifikovaná jako „jiná/druhá“ by architektura a její vztah k pro­
storu mohly sloužit jako lacanovský obraz zrcadla, tedy rám úzkosti 
a tvar touhy.25 To trochu perverzní převrácení ortodoxní teorie jsem 
si dovolil, abych zdůraznil aktivní roli objektů a prostorů v úzkosti 
a fobii. I když si samozřejmě uvědomuji, že psychoanalýza sleduje 
původ těchto neuróz v etiologiích sexuality, touhy po druhém, kast­
račním komplexu a podobně, chtěl jsem zachovat původní roli pro­
storu a objektů při vzniku úzkosti, zvláště s ohledem na reprezentaci 
takové úzkosti v umění. A tak, navzdory Charcotově „tezi o dědič­
nosti“, jsem se rozhodl ponechat v roli původce strachu pocit agora­
fobního a klaustrofobního prostoru; podobně jsem zachoval smysl 
„okna“ coby transparentního průřezu mezi vnitřkem a venkem, i když 
připouštím Freudovu touhu ho vidět jako zastoupení jiného výjevu. 
V tomto duchu mě fascinuje přelud vlků za oknem stejně jako prvotní 
výjev, který zastupují; skladiště a koňmi se hemžící ulice Vídně malé­
ho Hanse, stejně jako odhalení „pravé“ příčiny jeho fobie. Mou stra­
tegii asi nejlépe ilustruje odkaz na Lacanovo vysvětlení pascalovské 
„prázdnoty“ či „vakua“ jako reflexe filosofova zájmu o touhu. Když 
Lacan interpretoval Pascalovy vědecké experimenty s vakuem jakožto 
útok na jeho současníky, které touha děsila, definoval lacanovsko-pas­
calovskou funkci podle pravidel „touhy po druhém“:

25	 Jacques Lacan, přepis nepublikovaného semináře Angoisse, 19. prosince 1962: „Tím chci říct, … že jako 
první je ohledně této struktury úzkosti třeba zmínit něco, na co se při pozorování vždy zapomene, i když to 
vidíte; fascinován obsahem zrcadla člověk zapomene na jeho hranice a že úzkost je ohraničená.“ A dále: 
„Zrcadlo se nerozprostírá do nekonečna, zrcadlo má hranice.“



29Úvod

Prázdnota nás vůbec nezajímá teoreticky. Už pro nás skoro nemá význam. 

Víme, že i ve vakuu se tvoří uzly, tělesa, vlnové balíky a cokoliv chcete. Všechno 

dosavadní myšlení se krom přírody děsilo všeho, kde se mohla nacházet prázd­

nota, a proto právě k ní Pascal obrací naši pozornost, abychom si uvědomili, 

jestli i my čas od času nepodléháme tomuto děsu.26

I když připouštím relevanci Lacanova psychoanalytického důrazu, 
chci zde zdůraznit, že mě naopak nejvíce zajímá to, co prázdnota 
může pojmout, a její sklon podněcovat hrůzu. Základní otázkou této 
knihy je skutečně povaha těchto podivných „uzlů, těles, vlnových 
balíků“ a „čehokoliv chcete“, které mohou být vytvářeny ve vakuu 
nebo vakuem.27 Všechny tyto přízračné tvary představují reprezentace 
úzkosti či hrůzy tváří v tvář prázdnotě a při různých příležitostech 
se pojmenovávají architektura či urbanistické prostory; jejich rozrůs­
tání a proměna je již po více než století předmětem umělecké repre­
zentace. Jejich nedávný vstup do virtuálního světa jen znásobil jejich 
potenciál se proměňovat a ještě víc zatemnil jejich místo a úlohu ve 
vztahu k jejich subjektům, nám, kteří „čas od času podléháme jejich 
děsu“.

Poslední poznámka. Chci zdůraznit, že v tomto pojednání o kul­
turních odezvách psychologických zkoumání různých fobií a  při 
analýze prostorových implikací textových záznamů psychoanalý­
zy v žádném případě nemám v úmyslu komentovat nebo snižovat 
význam a vážnost duševních poruch, jejich různých etiologií a možné 
léčby.

26	 Ibid., 12. prosince 1962. Je třeba poznamenat, že francouzština nerozlišuje slova „prázdnota“ a „vakuum“. 
Lacanova „prázdnota“ je tedy zároveň Pascalovým „vakuem“.

27	 Lacanovy francouzské termíny „des noeuds, des pleins, des paquets d’ondes“ mají mnoho implikací. 
Pleins může znamenat „tělesa“, ale v kontextu vides (prázdnoty) i „plnost“. Paquets mohou být balíky, 
ale také „uzlíčky“, a ve spojení s vlnami nejspíše implikují znepokojivě beztvarý stav.





Část I




