
JO
N

AT
H

A
N

S
A

C
K

S
K

N
IH

A
N

U
M

E
R

I JONATHAN SACKS

KNIHA NUMERI:
ROKY V POUŠTI

Rabín Jonathan Sacks předkládá čtenářům své úvahy nad 
knihou Numeri, zabývá se problémy současnosti na  pozadí 
staro zákonních textů a naopak vysvětluje biblické texty na pří-
kladech z dnešního světa. Jak zmiňují recenzenti a kritici, jedná 
se o výjimečnou publikaci propojující tradiční texty s problémy 
21.  století, autor se věnuje řadě detailů a  přitom je schopen 
převodu na  dnešnímu čtenáři pochopitelnější paralely. Jde 
o v pořadí čtvrtou knihu cyklu pravidelných úvah nad tématy tý-
denních oddílů čtení Tóry, nazvaného Covenant &  Conversation.

Lord Jonathan Sacks (1948–2020) byl světově proslulý  rabín, 
fi losof, spisovatel a náboženská i morální autorita. Je autorem 
třiceti pěti knih, včetně anglického komentovaného překladu 
ortodoxního siduru, Koren Sacks Sidur, a  zásadních komen-
tářů k  machzorům ke svátku Roš ha-šana, Jom kipur, Pesach, 
Šavuot a Sukot. Řada jeho knih získala literární ceny. Mezi lety 
1991 a  2013 zastával funkci vrchního rabína Velké Británie 
a Common wealthu. Král Charles III. ho nazval „světlem národa“ 
a Tony Blair „intelektuál ním velikánem“. Rabín Sacks pravidelně 
vystupoval v rozhlase, televizi a přispíval do tištěných médií jak 
v Británii, tak po celém světě a často přednášel na významných 
univerzitách. Za svou práci získal řadu mezinárodních ocenění. 
Roku 2005 byl povýšen do šlechtického stavu, v roce 2009 se 
stal doživotním členem Sněmovny lordů britského parlamentu.

ISBN 978-80-7667-052-5



Be-midbar 

Naso 

Be-ha‘alotcha 

Šlach lecha 

Korach 

Chukat 

Balak 

Pinchas 

Matot 

Mas‘ej



Nakladatelství P3K
Praha 2025

KNIHA NUMERI:
ROKY V POUŠTI



Covenant & Conversation. Numbers: The Wilderness Years.
Maggid Books. An Imprint of Koren Publishers Jerusalem Ltd.
Copyright © 2017 by Jonathan Sacks
All rights reserved.

Translation by arrangement with Koren Publishers Jerusalem Ltd.
Translation © Tereza Rejšková, 2025
Czech edition © Nakladatelství P3K, 2025

ISBN 978-80-7667-052-5 (tištěná kniha)
ISBN 978-80-7667-053-2 (pdf)
ISBN 978-80-7667-054-9 (e-pub)
ISBN 978-80-7667-055-6 (mobi)

Publikace vychází s podporou
Nadačního fondu obětem holocaustu
a Nadace Židovské obce v Praze.

Děkujeme rabi Herschelovi Glückovi OBE
za zprostředkování vydání knihy.



Obsah

Předmluva  9
Poznámka překladatelky  11

Numeri – Tehdy a teď  13

Be-midbar
Příběh člověka: Dějství čtvrté  45
Prostor mezi  52
Slovo v poušti  59
Zákon a země  65
Hošea čte o putování v poušti  72

Naso
Co se počítá?  80
Kmeny  86
Světci a učenci  94
Kněžská požehnání  99
Usilovat o mír  107

Be-ha‘alotcha
Kniha mezi knihami  115
Tábor a pospolitost  121
Adaptivní výzvy  126
Má být vůdce pečujícím otcem?  131
Sedmdesát starších  136
Miriamina chyba  142



Šlach lecha
Strach ze svobody  150
Čas a jeho role v politice  155
Příkazy a vyprávění: Věřit a vidět  161
Čím se Jehošua a Kalev odlišovali?  168
Beze zdí  172
Fenomén třásní  178

Korach
Vedení jako služba  185
Plášť celý blankytně modrý  191
Rozepře v zájmu nebes  199
Nebrat si to osobně  206
Moc a vliv  213
Rovnostářský instinkt judaismu  219

Chukat
Příběh a příkaz  229
Jochanan ben Zakaj a červenohnědá kráva  236
Rituál a neurověda  243
Zhřešil Moše?  249
Ztráta Miriam  258
Nakonec láska  262

Balak
Slyšet to nejtěžší  270
Lid, který přebývá odděleně  276
Muž bez věrnosti  280
Ať vás chválí cizí ústa  284
Tragická ironie  289



Pinchas
Horlivec  297
Čin a důsledek  303
Když dojdou slova  311
Koruna pro všechny  317
Lekce vedení  324
Umění načasování  330

Matot
Svět, jenž tvoříme slovy  336
Priority  343
Hra s nenulovým součtem  348
Mimo podezření  354

Mas‘ej
Dlouhá cesta za svobodou  362
Smrt velekněze  369
Jedinec a komunita  373
Složitost lidských práv  378
Náboženský význam Izraele  383
Prorocký hlas  387

Poznámky  393
Přepis hebrejských jmen  409
O autorovi  410





Předmluva

Kniha, kterou držíte v  ruce, je souborem zamyšlení k  tématům 
čtvrté knihy Mojžíšovy. Jak zmiňují recenzenti a kritici, jedná se 
o výjimečnou publikaci propojující tradiční texty a aktuální pro-
blémy 21. století. Rabín Sir Jonathan Sacks se zamýšlí nad knihou 
Numeri, věnuje se řadě detailů a přitom je schopen syntézy a pře-
vodu na dnešnímu čtenáři pochopitelnější paralely.

V židovské tradici je pevně ukotven zvyk předčítat každou so-
botu v synagogách část textu Tóry (Pěti knih Mojžíšových) tak, aby 
se za rok přečetla celá kniha a mohlo se začít znovu. Tyto týdenní 
oddíly se nazývají paraši (nebo též sidry). Celá Tóra je dnes členěna 
na 54 částí a roční cyklus čtení začíná a končí během podzimního 
svátku Simchat Tora. Bývá zvykem učenců a rabínů pronášet během 
týdne a zejména o šabatu divrej tora (slova Tóry) na vybraná témata 
právě aktuální paraši.

Z týdenních komentářů Jonathana Sackse postupně vznikl velmi 
populární a do řady světových jazyků přeložený pětidílný knižní 
cyklus Covenant & Conversation (A Weekly Reading of the Jewish 
Bible). Před dvaceti lety vydalo naše nakladatelství pod názvem 
O svobodě a náboženství český překlad výběru komentářů k první 
knize Mojžíšově (Genesis). Po dlouhé odmlce jsme se v roce 2020 
dostali k překladu druhé z knih, tam již šlo o kompletní obsah ori-
ginálu. Na Exodus navázal Leviticus vydaný v roce 2023. Překlad 
celého původního textu rabína Sackse předkládáme čtenářům 
i u knihy Numeri. Do dvou let plánujeme vydat poslední zbývající 
část týdenních komentářů k Tóře.

Kniha je určena širší čtenářské veřejnosti a nevyžaduje hlubší 
vstupní znalosti judaismu. Pro snadnou orientaci v  biblických 
textech používáme standardní členění textu na kapitoly a věty – 
např.  (Numeri 11:7) = kniha Numeri (čtvrtá kniha Mojžíšova), 
11. kapitola, věta 7.

Poznámky převážně citačního charakteru jsou na konci knihy, 
obsahové poznámky pod čarou na stránce.

� Redakce





Poznámka překladatelky

Všechny citace z  biblických knih jsou, až na  uvedené výjimky, 
v českém ekumenickém překladu. Od znění překladu se odchyluji 
jen v otázce vlastních jmen, která vždy přepisuji v hebrejské formě 
(např. Moše, nikoli Mojžíš) v  souladu se záměrem nakladatele. 
Přehledný seznam vlastních jmen v hebrejské a české formě je uve-
den na konci knihy. Některá vybraná, zejména místopisná, jména 
(Izrael, Jeruzalém, Jordán ad.) ponechávám v české podobě.

V případě dalších citovaných textů platí, že kde není v poznámce 
uveden jiný překladatel, jedná se o můj překlad.

� Tereza Rejšková





� Numeri – Tehdy a teď  13

Numeri – Tehdy a teď

Listopad 1989. Pád Berlínské zdi. Studená válka dospěla ke konci. 
Sovětský svaz se hroutí. Mladý americký politolog Francis Fukuyama 
strhává všeobecnou pozornost svou obsáhlou esejí nazvanou Konec 
dějin.1 V textu tvrdí, že dvě základní instituce moderního západu, 
liberální demokracie a tržní ekonomika, dokázaly svou převahu 
nad sovětským komunismem a že brzy dobydou celý svět. Lidé už 
nechtějí přinášet oběti a strádat ve válkách kvůli národu, třídě nebo 
přesvědčení. Vize, kterou předkládá John Lennon v roce 1971 ve své 
písni Imagine, jež nabízí sekulární obdobu mesiášského věku, je 
podle autora na dosah: „Nic, kvůli čemu by se mělo umírat nebo 
zabíjet / už žádné náboženství / představ si celé lidstvo / jak žije 
v míru.“

Neuplynuly ani tři roky, než vypukla krvavá etnická válka v bý-
valé Jugoslávii – nejprve v Bosně, později v Kosovu – mezi muslimy, 
pravoslavnými Srby, chorvatskými katolíky, tedy mezi skupinami 
obyvatel, které spolu po desetiletí žily v míru. Liberální myslitel 
Michael Ignatieff smutně podotkl, že síla „krve a přináležitosti“ zví-
tězila.2 V roce 1993 harvardský politolog a historik Samuel Hunting-
ton v protikladu ke „konci dějin“ předpověděl „střet civilizací“.3

Přeskočíme k roku 2011. Občanské protesty v Tunisku strhly 
obrovskou vlnu nepokojů po celé severní Africe a Blízkém východě, 
do značné míry posílenou novými sociálními médii. Nepokoje pro-
pukly v Iráku, Libyi, Sýrii a Jemenu, občanská povstání jsme mohli 
zaznamenat v  Bahrajnu a  Egyptě. V  Alžírsku, Íránu, Libanonu, 
Jordánsku, Kuvajtu, Maroku, Ománu a Súdánu jsme byli svědky 
masových demonstrací. Brzy tato vlna dostala jméno Arabské jaro 
v naději, že to, co se událo ve východní Evropě v roce 1989, se stane 
i na Blízkém východě – lidé se organizovali, aby odmítli tyranii 
a přiklonili se k demokracii, liberalizaci a lidským právům.

Když nyní o pět let později píšu tyto řádky, naděje na něco tako-
vého je téměř bez výjimky zdrcena a autoritářské režimy přetrvávají 

Numeri – Tehdy a teď



14  Numeri – Tehdy a teď

v Egyptě a Bahrajnu, občanská válka devastuje Sýrii, Libyi a Jemen 
a spolu s nimi stovky tisíc životů. Dvacáté první století stáhlo obrov-
ské části Blízkého východu, Afriky a Asie do Hobbesova přirozeného 
stavu, v němž každý bojuje s každým a kde život je „osamělý, ubohý, 
zlý, brutální a krátký“4. Po skončení studené války nenastoupil mír 
a svoboda, ale staronové barbarství a útlak. A liberálně demokra-
tický západ si je sám sebou méně jistý, než tomu bylo v posledních 
stoletích. A  tak se sny o  svobodě rozplývají v  nočních můrách 
chaosu, násilí a strachu.

A právě proto je kniha Numeri – hebrejsky Be-midbar, doslova 
„v poušti“ – pro naši dobu klíčovým textem. V dějinách literatury 
bychom těžko hledali tak sebezpytující a tázající se text na téma 
„dlouhé cesty za svobodou“, jak to nazval Nelson Mandela. Kniha 
Numeri nám jasně říká jedno: na cestě ke svobodě nejsou žádné 
zkratky. Nečte se to snadno a optimismu zde také moc nenajdeme. 
Kniha Numeri je střízlivým varováním mezi knihami, které jsou ji-
nak pro celou západní civilizaci hlavním zdrojem naděje – knihami 
hebrejské Bible.

Knihy Mojžíšovy, zejména Exodus a Numeri, vyprávějí o cestě 
z otroctví a útlaku ke svobodě a vládě práva. Cesta z Egypta do země 
zaslíbené není na mapě nijak dlouhá. Ale Numeri nám jasně říká, 
že trvá déle, než by se zdálo, neboť taková cesta není jen fyzickým 
přechodem pouště, ale psychologickým, morálním a duchovním 
přesunem. Proto trvá tak dlouho, jak dlouho trvá lidem se změnit. 
A jak nám kniha napovídá, může to trvat opravdu dlouho.

Politická změna nenastane nikdy jen následkem změny politiky. Je 
k ní potřeba skutečná proměna lidí, kterou umožní rituály, „návyky 
srdce“ a nepolevující úsilí vzdělávat. To všechno vzniká z bolestné 
zkušenosti, jejíž poznání se budoucím generacím uchovává pro-
střednictvím opakovaného připomínání. Nestačí k  tomu pouze 
mít vysoké ideály, ale především životní způsoby, které tyto ideály 
přenášejí do  každodenních mezilidských interakcí. Demokracie 
nevzniká jen tím, že se svrhne tyran. Jak si Platón všímá v Ústavě, 
demokracie je často jen jakýmsi preludiem další tyranie. Člověk 



� Numeri – Tehdy a teď  15

nezíská svobodu jen tím, že unikne z otroctví. Ke svobodě národ 
dojde jen tehdy, když přijme zodpovědnost, která vede k ochotě se 
omezit, k odvaze a trpělivosti. Bez toho může cesta dlouhá několik 
set kilometrů trvat čtyřicet let. A i pak cesta vlastně teprve začíná.

Znepokojivý text

Kniha Numeri se čte těžko a je mezi pěti knihami Tóry tou nejná-
ročnější. Najdeme v ní pozoruhodnou škálu textů, žánrů a témat. 
Nabízí příběhy, zákony, výsledky sčítání lidu, itineráře, detailní 
rozmístění lidí při táboření a putování, zákony týkající se žen pode-
zřelých z nevěry, nazírství, slibů, očisty, obětí a nejrůznějších dalších 
témat, která sám Moše musel přinést Bohu k rozsouzení. Nacházíme 
zde popisy bitev, povstání, stavů kolektivní paniky a také podivný 
příběh o pohanském proroku a mluvící oslici.

Nejenže kniha obsahuje tak roztodivný materiál, promíchává ho 
navíc způsobem, který se zdá téměř náhodný. Vyprávění jsou přeru-
šována výčtem zákonů, které by se tematicky hodily jinam. Numeri 
se někdy jeví jako brikoláž textů poslepovaných bez ladu a skladu, 
bez zastřešujícího tématu nebo struktury. Mnoho ze zde uvede-
ných zákonů, zejména těch týkajících se svatyně, by patřilo spíše 
do knihy Leviticus, knihy svatosti místa a času. Proč je uvádět zde 
v kontextu putování, a ne v kontextu svatých událostí u hory Sinaj, 
kde se odehrává kniha Leviticus? Proč přerušovat vyprávění kvůli 
právnickým odbočkám, které zdánlivě s příběhem nemají nic spo-
lečného? O čem vůbec Numeri je? Jaké je její zastřešující téma?

Setkáváme se také s  pasážemi ve  formě déjà vu. Ty opakují 
příběhy známé z knihy Exodus: reptání kvůli jídlu a vodě, obavy, 
úzkosti a pochyby, zda měli z Egypta vůbec odcházet. Proč čteme 
jen opakování známého?

Dalším znepokojivým rysem této knihy je, jak negativní její pří-
běhy jsou. Jsme svědky téměř souvislého řetězce brblání a stížností. 
Tři takové po sobě následující příběhy najdeme v kapitolách 11 a 12. 



16  Numeri – Tehdy a teď

Nejprve se jedná o stížnost nekonkrétního charakteru, následuje 
kritika jídla nejprve ze strany doprovázejících národů a posléze 
Izraelitů. Nakonec vyslechneme kritiku Mošeho ze strany jeho 
vlastní sestry a bratra.

Sotva toto skončí, dostáváme se ke scéně, která je bodem obratu 
celé knihy. Dvanáct zvědů je vysláno, aby prozkoumalo přislíbenou 
zemi, deset z nich se vrací s demoralizující informací – země je dobrá, 
ale obyvatelstvo je silné a města nedobytná. Lid si zoufá a říká: 
„Ustanovme si náčelníka a vraťme se do Egypta“ (Numeri 14:4). 
Jedná se o jakýsi protějšek příběhu o zlatém teleti z knihy Exodus. 
V obou případech se Bůh tak rozčílí, že pohrozí národu zničením 
a chce začít znovu jen s Mošem. Moše Boha prosí, aby se obměk-
čil, a argumentuje jeho vlastními slovy – třinácti atributy milosti, 
které Bůh použil v onom prvním případě. Bůh se podvolí, nicméně 
s podmínkou, že nikdo z té generace do země zaslíbené nevkročí 
s výjimkou Jehošuy a Kaleva, dvou věrných zvědů. Jejich děti už 
ano, ale oni ne.

V tu chvíli se zdá, že už to nemůže být horší. Jenže může – záhy 
poté dojde k povstání Koracha a jemu věrných nespokojenců, které 
představuje nejvážnější hrozbu Mošeho autoritě. A tak se dostáváme 
na samé dno. Po vyprávění o pohanském proroku Bilamovi, kterého 
najali, aby Izrael proklel, zatímco on mu namísto toho požehná, při-
chází nejtemnější chvíle za celá léta putování pouští. Bezprostředně 
poté, co Bůh národ ochránil před kletbami nepřátel, je svědkem 
toho, jak se muži Izraele oddávají nemorálním sexuálním a modlo-
služebným praktikám s moábskými a midjánskými ženami – tedy 
naprostého rozkladu všeho, co mělo Izraelity činit „královstvím 
kněží a svatým národem“ (Exodus 19:6). Dá se vůbec z takové ku-
mulace selhání a věrolomnosti vykřesat nějaký zbytek naděje?

A  nejsou to jen obyčejní lidé, kteří klopýtají, ale i  Moše, 
ke kterému vzhlížíme jako k příkladnosti víry. Muž, se kterým se 
setkáváme v knize Numeri, už není ten z knihy Exodus. V jedné 
z nejdrásavějších pasáží celého Tanachu vyjadřuje téměř absolutní 
zoufalství: „Když už se mnou chceš takto jednat, raději mě zabij, 



� Numeri – Tehdy a teď  17

jestliže jsem u tebe nalezl milost, abych se nemusel dívat na svoje 
trápení“ (Numeri 11:15). Moše se z tohoto rozpoložení sice zotaví, 
ale jak příběh pokračuje, pozbývá více a více kontrolu nad vývojem 
událostí. V příběhu s navrátivšími se zvědy mají hlavní slovo Kalev 
a Jehošua. Během Korachova povstání Moše reaguje přehnaně – 
jeho přání, aby se země otevřela a pohltila nepřátele, celou situaci 
jen vyostří, namísto aby ji vyřešilo. V další problematické situaci, 
kdy se lidé dožadují vody poté, co zemře Miriam, reagují Moše 
a Aharon tak špatně, že jsou shledáni vinnými a je jim zapovězen 
vstup do zaslíbené země. Proč je Moše v době putování pouští tak 
jiný než Moše z příběhu Exodu?

Kniha Numeri navíc podivně přistupuje k času. Prvních jede-
náct kapitol pokrývá pouhých dvacet dnů.* V kapitole 9 se dokonce 
na chvíli vracíme o měsíc zpět.** Později se však celých třicet osm 
let jakoby vypaří. V jednu chvíli se nacházíme jen o trochu více než 
rok od východu z Egypta a vzápětí ve čtyřicátém roce putování, kdy 
se Izraelité blíží svému cíli. Je těžké přesně stanovit, kde k tomuto 
časovému posunu dochází. Nabízí se kapitola 26, kde se prostřed-
nictvím druhého sčítání dostáváme k nové generaci, která dokončí 
cestu, kterou jejich rodiče započali.

To působí jako nový začátek. Nicméně ten skok v čase se ve sku-
tečnosti odehraje dříve, mezi kapitolou 20, v níž čteme o smrti Mi-
riam a Aharona, a následující kapitolou, která popisuje první boje, 
které podnikají Izraelité při dobývání země zaslíbené.

Jak máme všem těmto problematickým aspektům rozumět? 
Ve svém úvodu nabízím sedm exegetických principů, které nám 
pomáhají většinu těchto záhad knihy Numeri rozšifrovat a porozu-
mět tomu, proč je vystavěna tak, jak je.

*	 Od „prvního dne druhého měsíce ve druhém roce po jejich vyjití z egyptské 
země“ (Numeri 1:1) do dne určeného takto: „Ve druhém roce, dvacátého 
dne druhého měsíce“ (Numeri 10:11), kdy lid začíná svoji pouť ze Sinaje.

**	 Numeri 9:1 se odehrává „v prvním měsíci, druhého roku“.



18  Numeri – Tehdy a teď

Princip 1 — Cesta od, cesta do

Prvním úkolem je porozumět tomu, jaké místo zaujímá kniha 
Numeri celkově v  systému knih Tóry. Pět knih Tóry dodržuje 
hrubý chronologický řád. Kniha Genesis začíná stvořením vesmíru 
a pokračuje přes líčení raných dějin lidstva až k příběhu Avrahama 
a jeho bezprostředních potomků. V knize Exodus už se z rodiny stal 
národ a počínaje touto knihou až ke knize Numeri čteme o tom, jak 
byl tento národ vyveden z egyptského otroctví a přiveden na kraj 
země zaslíbené. Kniha Deuteronomium uvádí Mošeho proslovy 
pronesené ke konci jeho života. Taková se jeví chronologická struk-
tura na povrchu. Knihy jsou seřazeny chronologicky na časové ose 
a vyprávějí, co se odehrálo, zhruba v tom pořadí, v němž se události 
objevovaly.

Pod touto povrchovou vrstvou je vrstva chiastická, což znamená, 
že knihy jsou seřazeny zrcadlově symetricky – ABCBA – kde vrchol 
je umístěn uprostřed spíše než na konci:

  [A]  Genesis: Prolog – prehistorie Izraele
	   [B]  Exodus: Cesta z Egypta k hoře Sinaj
		  [C]  Leviticus: U hory Sinaj
	 [B1]  Numeri: Cesta od hory Sinaj k břehům Jordánu
[A1]  Deuteronomium: Epilog – budoucnost Izraele coby národa 

ve své zemi.

Pokud text čteme takto, vrchol pěti knih nalézáme v dlouhém pojed-
nání rozprostřeném na celou knihu Leviticus, konec knihy Exodus 
a prvních deset kapitol Numeri. Zde se text zaměřuje na Izraelity 
u hory Sinaj, kteří tam uzavřeli smlouvu s Bohem, souhlasili s tím, že 
se stanou „královstvím kněží a národem svatým“ pod svrchovaností 
Boží a se svatyní ve svém středu a etickým kodexem vystavěným 
na myšlence svatosti.

Z pohledu této struktury je okamžitě zřejmé, že Exodus a Nu-
meri toho mají hodně společného. Obě knihy pojednávají o cestě, 



� Numeri – Tehdy a teď  19

obě vyprávějí o vzdálenostech, které Izraelité urazili, a bitvách, které 
vybojovali. V obou knihách nalezneme stížnosti na nedostatek jídla 
a vody, krize způsobené malomyslností a nedůvěrou. V Exodu lidé 
zpanikaří, když pronásledováni egyptskými vozy dojdou k Ráko-
sovému moři. V Numeri zpanikaří, když si na základě informací 
od deseti zvědů představí, co všechno musí dobýt v zemi opevně-
ných měst obývaných obry.

V obou knihách si lidé idealizují minulost a vzpomínají na Egypt 
nikoli jako na zemi, kde čelili útlaku, nýbrž na zemi, kde bylo bez-
pečno a kde měli dostatek potravy. V obou knihách se setkáváme 
se zásadním hříchem, který ohrožuje budoucnost celého národa: 
v Exodu je to zlaté tele, v Numeri zpráva zvědů. V obou knihách 
Moše trpí pod tíhou své vůdčí role, v obou knihách dostane po-
dobnou radu, aby své úkoly sdílel. Zde jsou znázorněny některé 
z paralel:

Exodus Numeri

Vedeni oblakem (13:21) Vedeni oblakem (10:11)

Vítězství nad Egyptem (14) Vítězství nad Sichonem a Ogem 
(21:21−35)

Píseň vítězství (15:1−18) Píseň vítězství (21:14−15)

Stěžování si (15:23−24) Stěžování si (11:1)

Mana a křepelky (16) Mana a křepelky (11:4−35)

Stěžování si kvůli vodě (17:1−7) Stěžování si kvůli vodě (20:2−13)

Amalek (17:8−16) Amalek (14:45)

Mošeho tchán (18:1−12) Mošeho tchán (10:29−32)

Pomoc Mošemu ze strany 
vůdců kmenů (18:14−26)

Pomoc Mošemu ze strany 
vůdců kmenů (11:16−17)

Povstání (32:1−8) Povstání (14:1; 25:1−3)

Moše zasahuje (32:11−13) Moše zasahuje (14:13−19)

Boží soud (32:34) Boží soud (14:26−35; 25:4)

Mor (32:35) Mor (14:37; 25:8−9)

Šabat a svátky (23:12−17) Šabat a svátky (28−29)



20  Numeri – Tehdy a teď

Smíření prostřednictvím kněží 
a levitů (32:26−29)

Smíření prostřednictvím kněží a levitů 
(17:1−15; 25:7–13)

Sčítání lidu (30:11−16) Sčítání lidu (1−4; 26)

Mezi oběma knihami jsou ovšem také zjevné rozdíly. V Exodu lid 
za své stížnosti není potrestán, zatímco v Numeri je.* Nejzřetelnější 
rozdíly jsou znát na Mošeho reakci. V Exodu se obrací na Boha, který 
mu vždy pomůže nějakým zázrakem. V Numeri jsou jeho reakce již 
napjatější a pohybují se na škále zoufalství a bezmoci. Tón už je jiný, 
něco se změnilo.

Jeden rozdíl má co do činění se smlouvou a svatyní. V Numeri 
už Izraelité nejsou jen skupinou prchajících otroků. Jsou náro-
dem, který má smlouvu s Bohem, se zákonem a Boží přítomností 
ve svém středu. Dalším klíčovým rozdílem je povaha cesty samotné. 
V Exodu je to cesta odněkud: cesta z Egypta a otroctví. Příběh útěku. 
V Numeri je to už cesta někam, cesta do země zaslíbené, kterou si 
mají podmanit a v níž se mají usadit. Příběh přibližování se, příběh 
příprav.

Nejsou to jen dvě půlky jednoho příběhu. Exodus a  Numeri 
představují dva různé druhy svobody, o  kterých slavně hovořil 
Isaiah Berlin – Exodus je o svobodě negativní, v hebrejštině chofeš. 
Numeri je o  svobodě pozitivní, které učenci dali jméno cherut.5 
Negativní svoboda je to, co získá otrok, když je osvobozen. Už mu 
nikdo nerozkazuje. Na individuální úrovni si může dělat, co chce. 
Ale společnost, v níž si každý může dělat, co chce, není svobodná 
společnost. Je to anarchie. Skutečně svobodná společnost nutně 
potřebuje pravidla a schopnost každého jedince se omezit tak, aby 
svoboda jednoho nebyla na úkor svobody někoho dalšího. Taková 
společnost je svobodná tím, že ctí zákony. Z toho důvodu je mezi 

*	 Jeden příklad za všechny: V obou knihách si lidé stěžují na nedostatek masa 
a v obou jsou jim seslány křepelky. V Exodu už se nic víc nestane, zatímco 
v Numeri je lid stižen morem, zatímco pojídá křepelky.



� Numeri – Tehdy a teď  21

Exodem a Numeri navzdory všem podobnostem propastný rozdíl. 
Pro Exodus je zásadní útěk před faraonem. Pro Numeri schopnost 
izraelského národa se popasovat se zodpovědností a vládnutím sobě 
samému.

Princip 2 — Technické a adaptivní výzvy

Tento princip nám pomáhá pochopit, proč Mošeho reakce na různé 
výzvy jsou v Numeri tak jiné, než byly v Exodu. V kapitole 11 není 
Moše dalek naprostého zoufalství. V případě navrátivších se zvědů 
sice Mošeho modlitby na  Boha zapůsobí, ale skutečnými vůdci 
národa v té chvíli jsou Jehošua a Kalev. Během Korachova povstání 
Moše ztrácí rozvahu a později u Meriby se na lid rozčílí tak, že mu 
Bůh nedovolí dovést lid až do  země zaslíbené. V  nejtemnějších 
chvílích knihy, když Izraelité pobývají v Šitim, se rozhodování ujme 
Pinchas, nikoli Moše.

Událost Mošeho reakce

Lid si stěžuje na jídlo. (11:4−6) „Nemohu sám unést všechen tento 
lid, je to nad mé síly. Když už se 
mnou chceš takto jednat, raději 
mě zabij, jestliže jsem u tebe nalezl 
milost, abych se nemusel dívat 
na svoje trápení.“ (11:14−15)

Špatné zprávy ze strany zvědů, 
špatná nálada mezi lidem (13−14)

Moše a Aharon padnou tváří k zemi. 
(14:5)

Izraelité se snaží napravit své skutky 
tím, že jdou okamžitě do bitvy. 
(14:40)

Moše je před tím varuje, ale 
neposlechnou ho. Ti, co bojují, jsou 
poraženi. (14:41−45)

Korachovo povstání (16:1−35) Moše se modlí, ať se zem otevře 
a pohltí rebely. To ovšem nedokáže 
povstání potlačit a lidé dále brblají. 
(16:28−17:6)



22  Numeri – Tehdy a teď

Stěžování si na nedostatek vody 
(20:2−5)

Moše k lidu hovoří přísně, udeří 
do skály, je mu znemožněno 
později vstoupit do země zaslíbené. 
(20:7−12)

Šitim: nemorálnost, modloslužeb
nictví, Zimriho hřích (25:1−6)

Zkázu odvrátí Pinchas, nikoli Moše. 
(25:7−13)

Nezměnil se Moše, nýbrž povaha vůdcovství v obou knihách. K po-
chopení nám pomůže rozlišení Ronalda Heifetze mezi technickými 
a adaptivními výzvami.6 Technická výzva znamená, že vznikne ně-
jaký praktický problém a lidé se obrátí k vůdci, aby přišel s řešením. 
Adaptivní výzva znamená, že lidé sami jsou problémem. Změnit se 
musí lidé. Vůdce nemůže problém vyřešit sám. Musí lidi přesvědčit 
o tom, že je třeba se změnit. V takových případech musí vůdci doká-
zat lidem problém předat zpět a dát jim bezpečný prostor a dostatek 
důvěry, aby si problém mohli promyslet a vyřešit.

Charakter Mošeho vedení v Exodu byl ryze technický. Lid měl 
žízeň, Moše požádal Boha a ten poskytl vodu. Měli hlad, Bůh poslal 
jídlo. Ocitli se v pasti mezi mořem a blížící se egyptskou armádou, 
Bůh rozdělil moře. Lidé hřešili a Moše se modlil za odpuštění. Nikdo 
po nich nechtěl, aby změnili svou povahu. Lidé měli nějaký problém, 
obrátili se na Mošeho, Moše se obrátil na Boha a problém se vyřešil. 
Kniha je o mnoha úskalích technického rázu a o zázracích, které 
tato úskalí vyřešily.

Naopak v Numeri se setkáváme s úplně jinými problémy. Lid 
už neprchá z Egypta, připravuje se na vstup do země zaslíbené, 
musí bojovat a překonávat nebezpečí. K tomu je zapotřebí odvahy 
a kolektivní zodpovědnosti. Bitvy už za ně nevyhrává Bůh, jen dává 
lidu sílu, aby bojoval sám za sebe. Lid se musí dokázat postarat sám 
o sebe a nespoléhat na to, že mu pomůže někdo jiný. Lidé se museli 
adaptovat a změnit. Kdyby tak neučinili, neměli by už problém, 
nýbrž sami by byli oním problémem.

A právě to proměnilo vztah Mošeho k lidu. Nejvíc patrné to je 
v kapitole 11, kdy si lidé stěžují kvůli maně a nedostatku masa. Moše 



� Numeri – Tehdy a teď  23

z toho propadne zoufalství. Ale proč? Vždyť stejný problém už řešil 
v Exodu 16 a tehdy si nezoufal. Vždyť věděl, že tehdy Bůh seslal 
křepelky a že tak mohl učinit i nyní.

Ne snad, že by na tuto událost zapomněl, nebo byl už prostě 
vyčerpán. K zoufalství ho vedlo poznání, že se lidé nezměnili, na-
vzdory tomu, že obdrželi Tóru na Sinaji a postavili svatyni. Takové 
dvě události přece měly lid proměnit! Tím, že se tak nestalo, Moše 
pochopil, že lidé ještě nejsou připraveni na to vyrovnat se s adaptivní 
výzvou. A proto si zoufal. Už předem viděl, že tomuto lidu, který za-
žil na vlastní kůži některé z největších zázraků v dějinách, a přesto si 
stěžoval na jídlo, chybí vize a odvaha potřebná k vybudování národa 
ve svaté zemi.

Moše neměl nikdy problém ve vztahu s Bohem. Dokud vše, co 
potřeboval, dostával z nebe ve formě zázraku, byl si vším jistý. Měl 
ovšem velké problémy ve svém vztahu k lidu. Nedokázal je přimět 
k tomu, aby se změnili. Lidé se změně brání, a to zejména tehdy, 
když ji vnímají jako ztrátu. Proto jsou adaptivní výzvy tak stresující 
jak pro vůdce společenství, tak i společenství samotné. Moše se 
na lid zlobil a oni se zlobili na něj.

Princip 3 — Čas jako faktor 
při překonávání strachu ze svobody

V jádru negativních emocí, do nichž se hrouží ústřední kapitoly Nu-
meri, je strach, zejména strach ze svobody. Izraelité měli před sebou 
dosud nepoznaný úkol – vytvořit nový druh společnosti, která by 
byla zásadně odlišná od čehokoli, co jí předcházelo, společnosti po-
stavené na smlouvě, kolektivní zodpovědnosti a nomokracii – vládě 
práva, nikoli lidí.

Svoboda znamená ztrátu bezpečí a předvídatelnosti. Znamená 
převzetí zodpovědnosti za své činy způsobem, který otrok nezná. 
Odhodíme pasivitu a závislost. Jako jedinci i jako národ dospějeme. 
Po celou cestu z Egypta k hoře Sinaj Izraelité nemuseli přemýšlet 



24  Numeri – Tehdy a teď

o svobodě. Prchali před svými pronásledovateli, soustředili se na holé 
přežití. Ale teď, na cestě od hory Sinaj do země zaslíbené, si natvrdo 
uvědomili, co je čeká. Jako národ měli vyrůst, měli nechat své dětství 
za sebou.

Michael Walzer upozorňuje na  to, že „svoboda spoutává  – 
poutem zákonů, závazků a  zodpovědnosti.“ Jak říká, Izraelité 
„mohli nabýt svobody tím, že přijali disciplínu svobody, závazek 
žít na základě společného standardu a zodpovědnosti za své činy.“7 
Jak nám otevřeně říká Tóra, svoboda je neskutečně náročná. Je to 
dřina, avoda. Je pozoruhodné, že Tóra užívá stejné hebrejské slovo 
pro otročení faraonovi a službu Bohu. Mezi těmito dvěma věcmi – 
otročit lidskému vládci a sloužit Stvořiteli vesmíru, který nás stvořil 
k obrazu svému, je přece obrovský rozdíl, ale ten rozdíl nespočívá 
v tom, že jedno by bylo těžké, a to druhé snadné. Oboje je dřina, ale 
otrocká dřina ducha ničí, zatímco služba Bohu ducha pozvedává.

Ve své obavě ze svobody se Izraelité utíkají k falešné nostalgii. 
Říkají: „Vzpomínáme na ryby, které jsme měli v Egyptě k jídlu za-
darmo, na okurky a melouny, na pór, cibuli a česnek“ (Numeri 11:5). 
Učenci si všímali výrazu „zadarmo“. Ve skutečnosti cena za to vše 
byla vysoká – otroctví a nucená práce, ale podle učenců „zadarmo“ 
znamenalo hlavně bez nutnosti dodržovat micvot, Boží příkazy, 
a přijmout odpovědnost.8 Falešná nostalgie dosáhne hořkého vr-
cholu, když Datan a Aviram během Korachova povstání nazývají 
Egypt zemí „oplývající mlékem a medem“ (Numeri 16:13).

Z toho všeho vychází jasná zpráva o politickém realismu. Tóra ni-
kdy ani náznakem netvrdí, že cesta do země zaslíbené má být přímá, 
prosta pochybností a konfliktů. Naopak navzdory příběhům o chlebu 
z nebe, vodě ze skály, zemi, která pohltí nepřátele, mluvící oslici, o ho-
lích, jež se olistí a vykvetou, lidech, kteří následkem svého pomlou-
vání zmalomocní, je hlavním sdělením Numeri, že cesta ke svobodě 
je delší a těžší, než si kdokoli na začátku dovedl představit.

Nakonec delší než život celé jedné generace. To je hlavním 
sdělením příběhu o návratu zvědů, jenž v knize hraje ústřední roli. 
Generace, kterou Moše zachránil z Egypta, si už zvykla na své okovy, 



� Numeri – Tehdy a teď  25

nebyla ještě připravena na „náročnou svobodu“9 v podobě bitev, 
vojenské přípravy a  převzetí osudu do  vlastních rukou. Změna 
musí přicházet pomalu, revoluce založené na okamžité transfor-
maci lidské povahy, jako ta francouzská či ruská, jsou odsouzeny 
k nezdaru.

Evoluce, nikoli revoluce – to je hlavní myšlenka Numeri. Jak píše 
Maimonides ve svém Průvodci tápajících, není možné jít z extrému 
do extrému ani v přírodě, ani v lidské přirozenosti.10 A přestože je 
Mošeho generaci upřen vstup do země zaslíbené fakticky až po ná-
vratu zvědů, Maimonides tvrdí, že je tento zákaz patrný už hned, 
jak Izraelité opustí Egypt: „Když farao lid propustil, nevedl je Bůh 
cestou směřující do země Pelištejců, i když byla kratší. Bůh totiž 
řekl: ,Aby lid nelitoval, když uvidí, že mu hrozí válka, a nevrátil se 
do Egypta‘ (Exodus 13:17).“ V lidských srdcích se změna odehrává 
pomalu, pomaleji, než je možné zvládnout za jednu generaci.

Změna ale není nemožná! Jen to chce čas  – a  čas je jedním 
z ústředních témat knihy Numeri. Čas v protikladu ke dvěma extré-
mům, které jsou jasně znázorněny zaprvé v příběhu o návratu zvědů, 
kteří šli prozkoumat zemi zaslíbenou, a zadruhé v příběhu bezpro-
středně následujícím – v příběhu o ma‘apilim (Numeri 14:40−45), 
kteří slyšeli Boží hněv vůči zvědům a rozhodli se hned následujícího 
rána začít s dobýváním a boji. Moše je před tím varoval, ale oni si to 
nedali rozmluvit a byli rozprášeni. Proti oběma těmto extrémům, 
jež lze shrnout jako nikdy a ihned, se kniha Numeri vymezuje. Nikdy 
vyjadřuje postoj zoufalství a politické reakce. Ihned vyjadřuje poku-
šení politického mesianismu a revoluce. Oba postoje končí útlakem 
a nesvobodou.

Svoboda je výsledkem práce generací, nedokončenou symfonií, 
rozdělanou prací. Pokud bychom měli shrnout pohled knihy Nu-
meri na společnost a její vůdce do krátké průpovídky, nejlepší by 
byla slova rabi Tarfona: „Není ti určeno úkol dokončit, ani ti není 
dovoleno od něj upustit“ (Mišna Avot 2:16). Zde přítomný pohled 
na politiku je velmi vzácnou kombinací. Je to pesimismus, který se 
odmítá vzdát naděje.



26  Numeri – Tehdy a teď

Právě toto z Tóry činí v dějinách politického myšlení ojedinělý 
hlas. Tóra je kromě jiného filosofickým dílem, které není napsáno 
jako systém, nýbrž jako příběh, nebo přesněji řečeno řada souvi-
sejících příběhů, neboť jen příběhy se odehrávají v čase. Systémy 
nikoli. Systém je buď platný, nebo chybný. Pokud je pravdivý, je 
pravdivý bez ohledu na čas. Ale lidé takto nefungují. Co jedna ge-
nerace vnímá jako nemožné, může další brát jako samozřejmost. 
Na osvobození otroků je třeba jiný druh vůdce, v tomto případě 
Moše, než na vedení lidí narozených ve svobodě, v tomto případě 
Jehošua. Bezčasovost Platónovy antické filosofie nebo raně moderní 
filosofie Descartovy je právě tím faktorem, který tento myšlenkový 
systém činí nepoužitelným k pochopení lidského konání opřeného 
o svobodnou vůli.

Svoboda je putování pouští, které vždy trvá déle, než jsme si my-
sleli. Trasa vede mezi dvěma spřízněnými pokušiteli – nikdy a ihned, 
mezi odporem a revolucí.

Princip 4 — Přechodové rituály 
a liminární prostor na pomezí

Ve chvíli, kdy porozumíme, v čem spočívá adaptivní vedení – pro-
měna národa na základě přijetí zodpovědnosti za vlastní osud – 
vidíme, že se to neodehrává jen v čase (nová generace), ale také 
v prostoru. Proto je název celé knihy, Be-midbar, „v poušti“* zásadní. 
Ve druhé eseji této knihy píši o tom, že významu pouště nejlépe 

*	 V angličtině je čtvrtá kniha Tóry známá jako Numbers (Čísla) na základě 
latinského Numeri a řeckého Arithmoi. Tyto názvy vycházejí z raného jména, 
které dali knize rabíni, Chomeš ha-pekudim, „pátá [kniha Tóry, která je] 
o počítání“, tj. o dvou sčítáních lidu vyobrazených v kapitolách 1−4 a 26. 
Není pochyb, že právě toto téma, tj. výměna generací, je velmi důležité, ale 
není tak důležité jako téma pustiny, pouště, místa, kde u Izraelitů došlo 
k proměně.



� Numeri – Tehdy a teď  27

porozumíme prostřednictvím dvou konceptů vytvořených antro-
pology Arnoldem van Gennepem a Victorem Turnerem. Prvním 
konceptem je myšlenka přechodového rituálu – přechodu z jedné 
životní fáze do druhé. Druhým a příbuzným konceptem je liminární 
prostor, tedy takový prostor, který není na startu ani v cíli, ale právě 
mezi těmito dvěma body. Obojím byla pro Izraelity poušť – liminární 
prostor, v němž se Izraelité mohli posunout od identity několika 
kmenů se společnými předky a osudem (v hebrejštině am) k identitě 
politické pospolitosti (eda) vytvořené smlouvou s Bohem.

Liminární prostor hraje v Tóře zásadní roli. Ne náhodou začíná 
židovské putování Božím příkazem k  Avrahamovi, aby odešel 
„ze své země, ze svého rodiště a z domu svého otce“ (Genesis 12:1). 
Tyto tři faktory – země, kultura a rodina – jsou hlavními zdroji 
konformity. Chováme se tak, jak se chovají lidé kolem nás. Právě 
proto, že Bůh po Avrahamovi chtěl, aby se změnil, bylo nutné odejít 
do míst, kde bude vnímán jako ger ve-tošav, „host a přistěhovalec“ 
(Genesis 23:4).

Také není náhodou, že Jaakov, který národu smlouvy dal kolek-
tivní jméno, zažil svá nejdůležitější setkání s Bohem v liminárním 
prostoru, v  prostoru na  pomezí: na  cestě tam, kde viděl žebřík 
sahající ze země až do nebe a po jehož stupních vystupovali a se-
stupovali andělé (Genesis 28:10−17), a na cestě zpět, kdy úplně 
sám v noci až do svítání bojoval se záhadným cizincem a kdy získal 
jméno Jisrael, neboli ten, který bojuje s Bohem i člověkem a obstojí 
(Genesis 32:22–32). Tyto události, zejména ta druhá, byly pro něj 
přechodovým rituálem včetně změny identity.

Izraelité měli podstoupit jeden z  nejkomplexnějších přecho-
dových rituálů v dějinách národů. Dobře to vyjádřil historik Eric 
Voegelin:

Kdyby nedošlo k ničemu jinému než ke šťastnému útěku z dosahu 
egyptské moci, jen by existovalo dalších několik kočovných kmenů 
putujících na pomezí oblasti Úrodného půlměsíce a samotné pouště, 
sotva přežívajících z úrody z nestálého zemědělství. Poušť ale byla 



28  Numeri – Tehdy a teď

jen mezizastávkou, nikoli cílem, neboť právě tam tyto kmeny našly 
svého Boha. Přijaly s ním smlouvu a staly se tak jeho lidem. […]
Když podstoupíme exodus a odejdeme do světa, abychom založili 
novou společnost jinde, zjistíme, že svět je Poušť. Náš útěk nikam 
nevede, dokud se nezastavíme, abychom si uvědomili své místo 
mimo tento svět. Když se svět stane Pouští, člověk konečně nalezne 
samotu, v níž slyší hromově ten hlas, který ho s naléhavým šepotem 
již předtím zachránil z říše smrti Še’ol. V Poušti Bůh promlouval 
ke kmenům a jejich vůdci a v Poušti oni konečně naslouchali jeho 
hlasu, přijali jeho nabídku a podvolili se jeho příkazům, a tak ko-
nečně získali život a stali se Bohem vyvoleným národem.11

Základním cílem této proměny bylo „založit novou společnost 
jinde“, a aby takovou transformaci mohli podstoupit, museli projít 
prostorem, který byl doslova zemí nikoho. Jen tam, sami s Bohem, 
s  ním mohli bojovat jako jejich předek Jaakov, mohli odhodit 
identitu „zdrceného, vystrašeného, podřízeného a sklíčeného“12 
národa a získat novou identitu svobodného národa pod Boží svr-
chovaností.

Podle van Gennepa existují v přechodovém rituálu tři stádia. 
Prvním je separace, symbolické odloučení od minulosti. To se stalo, 
když Izraelité opustili Egypt, nejpokrokovější civilizaci té doby. 
Klíčovým momentem pak byl přechod přes rozdělené Rákosové 
moře, tedy z faraonovy říše do oblasti pouště. Třetím stádiem je 
re-inkorporace, nové přijetí, navrácení se do společnosti s novou 
identitou. Na to Moše Izraelity připravuje v knize Deuteronomium, 
která se věnuje učení o společnosti, kterou lidé měli vytvořit, až do-
sáhnou země zaslíbené. Mezi těmito dvěma stádii je tranzice, kdy 
je člověk, v tomto případě národ, znovu utvořen, rekonstituován, 
znovuzrozen.

Slovo midbar, „poušť“, také evokuje davar, slovo, a medaber, ten, 
co mluví. Právě zde, v zemi nikoho, zažívají Izraelité nejdelší a nej-
intenzivnější setkání s Bohem, který přesahuje celý vesmír, s nevi-
ditelným a strohým monoteistickým Bohem, který není spojován 



� Numeri – Tehdy a teď  29

ani s přírodou známou zemědělci, ani s okázalými městy a jejich 
hierarchií moci. Abychom se setkali s  všudypřítomným Bohem 
všeho, musíme se ocitnout sami uprostřed ničeho. V tichu pouště 
je slyšet Boží hlas, v izolaci je člověk sám s Bohem.

Poušť je místem, kde Izraelité pobývali někde mezi minulostí, 
k  níž se již nemohli vrátit, a  budoucností, pro níž ještě neměli 
dostatečnou odvahu. Právě zde v neúrodné zemi nikoho se národ 
ocitl sám s Bohem, aniž by byl rozptylován životem zakořeněným 
v povědomé krajině domova.

Princip 5 — Řád a svoboda

Pátý princip, na němž je vystavěna kniha Numeri, tvoří ústřední 
drama Tóry jako celku. Na počátku Bůh stvořil vesmír, kde panoval 
řád. Poté stvořil lidi a dal jim nejvyšší dar, když je stvořil „k obrazu 
svému“, tedy když jim dal svobodu, jež je schopností následovat či 
nenásledovat zákony. Téměř okamžitým výsledkem byl chaos a roz-
pad řádu. První příkaz k prvním lidem vedl k první neposlušnosti. 
První náboženský projev, kdy Kain a Hevel, děti prvních lidí, přiná-
šeli Bohu oběti, vedl k první vraždě. Za neskutečně krátkou dobu 
už se v Tóře dočítáme, že země byla „plná násilí“ (Genesis 6:11) a že 
Bůh „litoval, že na zemi učinil člověka“ (Genesis 6:6). Bůh mohl lidi 
samozřejmě zbavit svobody, ale bez svobody by přestali být lidmi, 
pro Boha jakýmisi partnery.

Pro Boha byla svoboda a řád základními prvky stvoření vesmíru. 
Mohou tyto prvky existovat ve vesmírech vytvořených lidmi, jinými 
slovy ve společnostech? Taková je ústřední otázka Tóry. Ta nám 
nabízí živý příklad stavu, kdy panuje svoboda bez řádu – je jím ná-
silí ve světě předcházejícím potopě světa. Podobně nám Tóra dává 
příklad řádu bez svobody, kterým byl egyptský systém zotročení 
Izraelitů. Existuje nějaká třetí možnost? Společnost, v níž lidé svo-
bodně udržují společenský řád založený na spravedlnosti, respektu 
k lidské důstojnosti a úctě k posvátnosti života? To všechno má 



30  Numeri – Tehdy a teď

naplňovat smlouva, jak nám vysvětluje Moše ve svých proslovech 
v knize Deuteronomium.

Kniha Numeri je vystavěna důkladně tak, aby způsobem jedineč-
ným pro Tóru zdramatizovala kontrast mezi řádem a chaosem. Kniha 
je rozdělena do tří částí. První z nich, v kapitolách 1 až 10, popisuje 
přípravy Izraelitů na  druhou půlku cesty a  zároveň je úžasným 
obrazem řádu uvnitř tábora. Kmeny v táboře mají svá čísla, stanují 
v přesně stanovených uskupeních kolem svatyně, každý kmen nále-
žitě označen. Levité jsou také rozděleni do skupin, z nichž každá má 
přesně stanovený úkol. Jsou zde popsány zákony určené k udržování 
čistoty v táboře a předcházení čemukoliv, co by mohlo ohrozit mír 
(od manželů, kteří podezřívají své ženy z cizoložství, k lidem, kteří ne-
jsou kněžími, ale chtějí žít svůj život podle standardů kněžské svatosti 
a stát se naziry). Také je zde uveden dlouhý výčet darů přinesených 
jednotlivými kmeny při zasvěcení svatyně, každý popsán přesně 
stejnými slovy, snad aby se předešlo případnému upřednostňování 
jednoho kmene před jiným. Téměř jako by Tóra popisovala život 
Izraelitů stejným způsobem, jako popisuje celý vesmír v první kapi-
tole knihy Genesis, všechno v dané míře, všechno na svém místě.

V  kapitolách 11−25 přichází chaos  – rozbroje uvnitř tábora, 
stížnosti na jídlo a nakonec kritika Mošeho ze strany jeho sestry 
a bratra. Pokus připravit národ na příchod do země zaslíbené vyslá-
ním zvědů končí katastrofou. Lidé panikaří a rebelují. Kalev a Jeho-
šua se je snaží uklidnit, ale bez úspěchu. Moše se modlí a zachrání 
lid před zničením, ale jen těsně. Následuje příběh o  Korachově 
povstání, o chaosu*, který nastane, když lidé přestanou věřit svým 

*	 Vyprávění o Korachovi je záměrně vystavěno tak, aby vyjádřilo chaos. Mezi 
rebely existují tři různé frakce – levité z Mošeho vlastního otcovského rodu 
Kehat, Reuvenovci a 250 knížat obce – každý se svou vlastní stížností. K těm 
se později přidá „shromáždění“, další Izraelité rozohnění nad tím, jakým 
způsobem se k celé věci Moše postavil. Odborníkům na Bibli, kteří příběh roz-
dělují do jednotlivých narativů, uniká hlavní sdělení příběhu a jeho literární 
funkce v zobrazení chaosu, který je tématem prostředních kapitol Numeri.



� Numeri – Tehdy a teď  31

vůdcům a respektovat jejich rozhodnutí. A co hůř, hned vzápětí, 
když po smrti Miriam lidé nemají vodu, Moše s Aharonem projeví 
neúctu k lidem i Bohu. A konečně po příběhu, v němž pohanský 
prorok Bilam, najatý, aby proklel Izrael, mu Božím řízením nakonec 
požehná, dospíváme k naprostému dnu. Izraelští muži se přivedou 
do neštěstí nemorálním a cizoložným jednáním, když se nechají 
svést moábskými a midjánskými ženami. Tábor ovládne naprostý 
chaos, který ukončí až Pinchasův čin náboženské horlivosti.

Po tomto výrazném kontrastu mezi řádem a chaosem následuje 
třetí část, kapitoly 26−36, v nichž je patrný nový začátek, symbo-
licky znázorněný novým sčítáním a  novou generací. Od  teď už 
nebudou žádná povstání, řád je znovu nastolen. Jsou stanoveny 
časy přinášení obětí a zajištěny zásoby k tomu potřebné. Země je 
rozdělena mezi kmeny. Určí se levitská a útočištná města. Nároky 
ze strany Celofchadových dcer (kapitola 27) a vůdců jejich kmene 
(kapitola 26) se vyřeší v míru, stejně jako se předejde konfliktu mezi 
Reuvenovými a Gadovými kmeny, kteří se chtějí usídlit na východ 
od Jordánu, a ostatními. Vedení lidu je řádně předáno mezi Mošem 
a jeho nástupcem Jehošuou. V bojích se vítězí. Dlouhá cesta je téměř 
u konce a všechna její stádia jsou započtena a zaznamenána. Chaos 
mnohokrát zasáhl, ale řád nakonec zvítězil.

Princip 6 — Vyprávění a zákon

Tento záměrně zvýrazněný kontrast mezi chaosem a  řádem je 
vysvětlením stylistického charakteru Numeri, který nás zdánlivě 
mate onou snůškou nesouvisejících úryvků, neustálým střídáním 
vyprávění a výčtů zákonů. V hrubém obrysu to uvádím v tabulce 
na následující straně.

Mísení zákonů a vyprávění je charakteristické pro Tóru jako 
celek, zejména pro Exodus a  Deuteronomium. Ale ani v  jedné 
z těchto knih nejsou tyto dva postupy tak zdánlivě podivně promí-
chané a zdůrazněné jako v knize Numeri. Proč tomu tak je? Protože 



32  Numeri – Tehdy a teď

společenské tlaky řádu a svobody, které jinak působí proti sobě, mohou 
existovat společně jen prostřednictvím svobodně přijatých a kolektivně 
aplikovaných zákonů. Zákon zajistí, že svoboda jednoho není vy-
koupena ztrátou svobody druhého. To je rozdíl mezi společností, 
kde všichni dělají to, „co každý sám pokládá za správné“, jak Bible 
popisuje chaos13, a společností, která přijala mravní pravidla, a tudíž 
sdílený řád. Když kniha Numeri vypráví, vypráví o chaosu. Když 

Kapitola: Obsah Téma

1−4: Vyprávění Provedení sčítání, uspořádání tábora

5−6: Zákon Čistota tábora, žena podezřelá z cizoložství, nazírství, 
kněžská požehnání

7: Vyprávění Předáci kmenů přinášejí dary při vysvěcení stanu 
setkávání.

8−10: Zákon Zapalování svícnu, uvedení levitů do služby, svátek 
Pesach v poušti, stříbrné trubky

10−14: Vyprávění Izraelité opouštějí Sinaj, lidé si stěžují, Miriam 
a Aharon kritizují Mošeho, zvědové.

15: Zákon Přídavné oběti, oběti za neúmyslný hřích, porušení 
šabatu, třásně na oděvech

16−17: Vyprávění Korachovo povstání

18−19: Zákon Povinnosti kněží a levitů, oběti od kněží a levitů, 
červenohnědá kráva

20−27: Vyprávění Miriam umírá, lidé si stěžují na nedostatek vody, 
Aharon a Moše jsou potrestáni, Edom neumožní 
Izraelitům projít, umírá Aharon, Arad, bronzový had, 
cesta do Moábu, vítězství nad Sichonem a Ogem, 
Balak a Bilam, Moáb svádí Izrael, druhé sčítání, 
Celofchadovy dcery, Jehošua nástupce Mošeho.

28−30: Zákon Denní, šabatové a sváteční oběti, sliby

31−34: Vyprávění Pomsta Midjáncům, kmeny za Jordánem, místopisný 
popis cesty Izraelitů, hranice země, nové vedení, 
města levitů

35−36: Zákon Útočištná města, vražda, sňatky mezi kmeny



� Numeri – Tehdy a teď  33

uvádí zákony, uvádí pokaždé určitý tikun, „opravu“, nebo v biblic-
kém pojmu ge’ula, „záchranu a vykoupení“, takové absence řádu.

Z toho vyplývá, že Numeri svoji užitou formou objasňuje dů-
ležitý rys biblického práva obecně. Christine Hayes ve své knize 
What’s Divine About Divine Law? (Co je božské na Božích zákonech?) 
dává do  protikladu dva velmi rozdílné pohledy na  právo, jeden 
představuje Boží vůli, druhý Boží moudrost.14 Z prvního pohledu 
se jedná o Boží příkaz, z druhého o Boží nabádání s cílem, aby lidé 
ve vesmíru, který stvořil, prospívali. O obou těchto konceptech lze 
říct něco v kontextu celého Tanachu, ale kniha Numeri má k tomu 
odlišný přístup, neboť zákony chápe jako něco, co se postupně vyno-
řuje z konkrétních událostí dějin izraelského národa – reaguje na to, 
co se dělo během roků v poušti, a určuje, jak musí věci fungovat, 
až Izraelité vstoupí do země zaslíbené. V této knize jsou zákony 
nedílnou součástí vyprávění. Žádný z příkazů není náhodný, každý 
reaguje na něco konkrétního, co mezi lidmi během cesty ze Sinaje 
k moábským stepím nefungovalo, jak mělo, a co by vedlo k napros-
tému rozkladu národa, pokud by se nepřišlo s řešením.

Tomuto propojení dobře rozuměli dva odborníci z  různých 
oborů. Jedním z nich byl nobelista, ekonom a filosof Friedrich Hayek, 
který v knize The Constitution of Liberty (Ústava svobody) vysvětluje, 
jak je tradice – zákony, zákoníky a zvyky, které vznikly v průběhu 
lidských dějin – zásadní pro udržení svobody.15 Druhý myslitel, 
filosof práva z Yaleovy university Robert Cover, ve svém slavném 
článku Nomos and Narrative (Nomos a vyprávění) vysvětluje, že mezi 
zákonem a událostmi, které k danému zákonu vedly, je úzké propo-
jení: „Ke každé ústavě patří epika, ke každému desateru písmo.“16 
Zákony vytvářejí „normativní vesmír“, stanovují, co je správné a co 
ne, co je povolené a zakázané, jak lze vybudovat komunitu, která 
bude fungovat a nacházet smysl. Takovou komunitu lze nejlépe 
vybudovat na základě pevného propojení mezi zákony a dějinami. 
A tím je kniha Numeri, jež vedle sebe klade zákon a vyprávění.

V každém jednotlivém případě najdeme přesné propojení zákona 
a příběhu. Například bezprostředně po příběhu se zvědy přicházejí 



34  Numeri – Tehdy a teď

zákony týkající se přinášení obětí, které jsou uvedeny slovy: „Až 
vejdete do země“ (Numeri15:1−31), tedy ujištěním, že navzdory 
čtyřicetiletému zpoždění národ do země vejde. V jedné z esejí v této 
knize17 uvádím, že existuje přesné propojení, slovní i obsahové, mezi 
příkazy nošení cicit, třásní, a neschopností zvědů správně rozklí-
čovat, co v zemi zaslíbené vlastně viděli. Zákony týkající se kněží 
(18:1–32) následují po Korachově povstání, které ustanovuje právo 
Aharona a jeho synů tento úřad vykonávat.

Očividným příkladem je rituál s červenohnědou krávou, který 
se může jevit jako sám o sobě zcela nepochopitelný případ, který 
navíc nemá s okolním textem vůbec nic společného. Ale opak je 
pravdou. Zákon upravující tento rituál předchází třem oznámením 
o významných úmrtích – Miriam a Aharona a předpověděném úmrtí 
Mošeho. To byly tři osoby, které vedly Izraelity během dlouhých let 
putování pouští. Pro společenství lidí neexistuje živější připomínka 
smrtelnosti, než když zemřou jeho vůdci. Rituál s červenohnědou 
krávou nám říká, že stejně jako popel smrti je rozpuštěn v majim 
chajim, „vodě života“, stejně tak dopad smrti jednotlivce je zmírněn 
pokračujícím životem celého národa. Smrtelnost se rozpouští v Boží 
věčnosti a národě.

Kniha Numeri je proto stylisticky a obsahově dokonale semknutá. 
Zákon dává tvar řádu a stojí bok po boku se svobodou tehdy, když 
lidé chápou, že není jen vyjádřením náhodné Boží vůle, nýbrž že 
vychází z konkrétních dějinných událostí a ze způsobu, jakým si 
společenství tyto události připomíná.

Princip 7 — Antihrdinské vyprávění

A na závěr je třeba pochopit jeden ze základních pilířů Tóry, totiž 
že její celý projekt polemizuje s mýtem. To je jeho skutečné obrazo-
borectví, které však nebývá patrné na první pohled.

Přečtěte si například celou knihu Genesis a  ani jednou v  ní 
nenatrefíte na  jasné prohlášení o  monoteismu nebo odsouzení 



� Numeri – Tehdy a teď  35

modloslužebnictví  – něco, co bychom očekávali u  konvenčních 
teologických textů. Monoteismus samozřejmě přítomen je, a  to 
už od  samého začátku knihy v  popisu stvoření vesmíru (Gene-
sis 1:1−2:3). Tomuto textu však můžeme plně porozumět jen tehdy, 
porozumíme-li kontextu bezpočtu starověkých mýtických, kosmo-
logických textů okolo žijících kultur, které vyprávějí o tom, co se 
dělo na počátku času, jak spolu bojovaly různé živly v personifi-
kovaných podobách bohů. Vyrovnaný způsob, jímž kniha Genesis 
popisuje postupné a harmonické tvoření vesmíru z jediné tvůrčí 
mysli („I řekl Bůh: ,Buď…‘ A bylo… Viděl, že to je dobré.“), jehož 
jednotlivá stádia jsou vždy ohodnocena jako „dobrá“, nenazývám 
mýtem, nýbrž anti-mýtem. Max Weber, německý sociolog přelomu 
19. a 20. století, měl pravdu, když právě tento text považoval za zrod 
západní racionality. Spatřoval v tom „odkouzlení“ světa, my bychom 
totéž mohli nazvat demytizací.18

Podobným způsobem čteme na začátku knihy Exodus o Mošeho 
narození. To není jen obyčejný příběh o narození. Jak uvádím ve své 
Hagadě19, polemizuje se zde se známým mýtem, který Otto Rank, 
Freudův nejlepší žák, nazval „mýtem o zrození hrdiny“.20 Freud 
a Rank si všimli v tomto příběhu jednoho důležitého rysu, jakkoli 
ho dezinterpretovali. Tento příběh, jak se domnívali, není příkladem 
mýtu, jaký známe z příběhů o Sargonovi, Kýrovi, Oidipovi, Romu-
lovi a dalších, nýbrž spíše jakýmsi protestem proti těmto mýtům. 
Standardní znění tohoto mýtu je, že se vládci dostane varování před 
dítětem, které se mu má narodit. Vládce podnikne kroky, aby dítě 
zabil nebo nechal zemřít. Dítě je zachráněno, obvykle tím, že je umís-
těno do košíku a puštěno po vodě, kde ho najdou a vychovají chudí 
lidé. Až mnohem později zjistí, že v něm koluje královská krev.

Mošeho příběh je přesně opačný. Najde ho a vychovává egyptská 
princezna, dcera samotného faraona. Posléze Moše zjistí, že není 
z královského rodu, ale naopak z lidu, který je v egyptské společnosti 
vnímán jako páriové. Tento protiklad je krásně ilustrován rozdílem 
mezi jménem faraona – Ramses, „dítě boha slunce, Ra“ – a Mošeho 
jména, Mose, Moses, které v egyptštině znamenalo pouze „dítě“. 



36  Numeri – Tehdy a teď

Mošeho příběh je důvtipným útokem na ústřední koncept poly
teistických náboženství a lidské hierarchie, kde vládci mají od za-
čátku královskou krev. Moše je představitelem národa, jehož každý 
člen byl adoptován Bohem, jak vyplývá z prvních slov, které Moše má 
říct před faraonem: „Jisrael je můj prvorozený syn“ (Exodus 4:22).

Kniha Numeri je celá také takovým anti-mýtem, polemikou s nej-
rozšířenějšími mýty světa, v dnešní době recyklovanými v příbězích 
jako Pán prstenů, Hvězdné války atp. – s mýty o „cestě hrdiny“.21 
Hrdina se, často nerad, vydává na cestu, na které se setkává s řa-
dou nástrah. Následkem toho získá pozoruhodně silnou osobnost 
a na závěr se vrací, proměněn.

Tóra jako celek představuje také takovou cestu, ale existují zde 
tři zásadní rozdíly. Zaprvé se na cestu nevydává jednotlivec jako 
v ostatních případech, nýbrž celý národ. Zadruhé jsou obvyklé fáze 
(odchod-iniciace-návrat) rozprostřeny napříč několika stoletími, 
od Josefa k Jehošuovi. Zatřetí – a to se týká právě Numeri – lidé 
ve většině nástrah a zkoušek neobstojí. Jsou kolektivně zobrazeni 
jako antihrdinové, nikoli hrdinové. Tóra zde zcela převrací mýtus, 
neboť každý lidský úspěch přikládá Bohu a neúspěch ponechává 
lidem. Proč tak činí?

A zde se dostáváme k jednomu ze základních rysů biblického 
monoteismu. Ve všech starověkých kulturách lidé bojují proti ne-
smiřitelným silám, které je dalece převyšují, a jsou zcela lhostejné 
k jejich utrpení. Právě toto je základem literárního žánru tragédie. 
V moderní době byly tyto mýtické síly nahrazeny vědou, nicméně 
scénář zůstává stejný, jen tentokrát jsou síly v podobě ekonomic-
kých tlaků (Marx), podvědomých impulsů (Freud), přirozeného 
výběru (Darwin) nebo lidského genomu.

Jak nám elegantně ukázal Jack Miles22, monoteismus internali-
zuje síly, které mýtus a věda externalizuje. Skutečná bitva se ode-
hrává uvnitř – uvnitř lidské vůle. Co lidi odlišuje od jiných doposud 
známých živých tvorů, je umění rozlišit mezi povinností a touhou, 
mezi „já chci“ a „já bych měl“. Filosofové to nazývají druhým řá-
dem mentality: Vím, po čem toužím, ale také se ptám, zda bych se 



� Numeri – Tehdy a teď  37

této touze měl podvolit.23 Tohoto dramatu v  různých variacích 
jsme v knize Numeri svědky opakovaně, od těch nejzákladnějších 
(touha jíst maso v kapitole 11, sexuální touha v kapitole 25) k těm 
nejsložitějším (preference bezpečí v  otroctví před svobodou se 
zodpovědností v příběhu o zvědech). Numeri nám říká, že lidská 
vůle je slabá, ale nikoli nevyléčitelně. V Tóře nenajdeme doktrínu 
prvotního hříchu. Lidstvo může dosáhnout svobody a řádu, ale je to 
těžký a dlouhý boj.

Monoteismus tímto převrací základní myšlenkovou strukturu 
společnou mýtu i vědě.* V Tóře a náboženském životě nevidíme 
konflikt s vnějšími silami, jako spíše s těmi uvnitř nás. V tomto se 
judaismus a Freud shodnou: civilizace je schopnost odložit uspoko-
jení instinktů.** Je pak určitým zvláštním paradoxem, že připisují-li 
Izraelité své úspěchy Bohu a neúspěchy sobě, vědí, že svůj osud mají 
ve svých rukou. Vědí, že skutečná bitva se odehrává tady, a ne tam 
někde. Pokud zvítězí nad destruktivními a nefunkčními tužbami, 
dokáží vyhrát i nad vnějším nepřítelem. Kdyby prokázali odvahu 
a věrnost, možná by cesta do země zaslíbené netrvala tak dlouho. 
Ale musela trvat čtyřicet let. Národ, který přijme zodpovědnost 
za svá selhání, je národem aktivním, nikoli pasivním – aktérem, 
nikoli obětí. Psychologicky pak neexistuje žádný prostor pro 
tragédii.

*	 Tímto nemám na mysli přírodní vědy jako chemii, fyziku a biologii, ale 
spíše společenské vědy, a to jen tehdy, pokud se uchylují k nějaké formě 
determinismu.

**	 Sigmund Freud, Nespokojenost v kultuře (Praha: Hynek, 1998). Nejznámější 
příklad z nedávné doby viz: Walter Mischel, Marshmallow Test: Jak se naučit 
sebekontrole (Praha: Ikar, 2015). Mischel předvedl, že schopnost čtyřletého 
dítěte si po dobu dvaceti minut odepřít nabídnutý marshmallow s vysokou 
přesností předpovídá pozdější úspěchy dítěte téměř ve  všech oblastech 
života – ve škole, v práci a manželství. Mnoho z příkazů Tóry, zejména 
těch, které se týkají jídla a sexuálních vztahů, jsou celoživotním kurzem 
odkládání uspokojení instinktů.



38  Numeri – Tehdy a teď

Vzhledem k tomu, že Izrael má v Numeri roli antihrdiny, nabízí 
se při čtení neustále otázka: Proč si ze všech národů světa Bůh vy-
bral zrovna ten, který si stěžuje, selhává a je odbojný?* Odpověď 
najdeme jen tehdy, pokud od knihy poodstoupíme a podíváme se 
na ni v kontextu celého Tanachu.

V jedné z nejvíce revizionistických promluv celé hebrejské Bible 
prorok Jirmejahu ve jménu Božím říká:

Připomínám ti zbožnost tvého mládí,
tvou lásku před sňatkem,
jak jsi za mnou chodila pouští,
zemí neosívanou. (Jeremjáš 2:2)

Zde se nemluví o tom neposlušném, nevděčném a zbabělém Izraeli. 
Toto je ten národ, který podobně jako Avraham měl odvahu a lásku 
následovat Boha do neznáma, do země neosívané. Kde ale v knize 
Numeri plné depresivního pohledu na  izraelský národ najdeme 
alespoň drobný náznak té lásky, o níž mluvil Jirmejahu?

Odpověď nalezneme v části, která je jinak téměř nevysvětlitelná, 
ve  slovech pohanského proroka Bilama, který namísto prokletí 
Izraeli třikrát požehná. Poslechněme si něco z jeho slov:

Je to lid, který přebývá odděleně, nepočítá se mezi pronárody. Kdo 
sečte prach Jaakovův, kdo spočítá byť jen čtvrtinu Izraele? Kéž umřu 
smrtí lidí přímých, kéž je můj konec jako jeho! (Numeri 23:9−10)
Nehledí na kouzla proti Jaakovovi, nedbá těch, kdo přejí bídu Izraeli. 
Hospodin, jeho Bůh, je s ním, hlaholí to v něm královským holdem. 
(23:21)
Jak skvělé jsou tvé stany, Jaakove, tvé příbytky, Izraeli! […] Kdo ti bude 
žehnat, buď požehnán, kdo tě bude proklínat, buď proklet. (24:5,9)

*	 V angličtině to shrnuje známá průpovídka: „How odd / of God / to choose / 
the Jews.“ (Jak podivné, že si Bůh vybral zrovna Židy.)



� Numeri – Tehdy a teď  39

Toto přece je jazyk lásky. Celý příběh o Bilamovi a mluvící oslici, 
která vidí anděla, jehož Bilam sám nevidí, opakovaně poukazuje 
na to, že slova ve skutečnosti nepatří prorokovi, nýbrž Bohu. A proto 
je zřejmé, že toto vyznání pronáší přímo Bůh – tzn. Izraelité ho ne-
slyší prostřednictvím Mošeho, a dokonce ho neslyší vůbec. Toto je 
lícová strana putování pouští, odkrytá až o mnoho století později 
proroky jako Jirmejahu.

Svoboda jako nekončící úkol

Stručně řečeno, knize Numeri porozumíme, budeme-li pamatovat 
na rozlišení mezi cestou od a cestou do a mezi adaptivními a tech-
nickými výzvami. Pak porozumíme, proč Mošeho reakce se tak liší 
od těch, na něž jsme byli zvyklí v Exodu. Kniha Numeri nám říká, že 
čas je důležitým rozměrem na dlouhé cestě ke svobodě, která může 
trvat déle než jedno pokolení. Cesta není jen fyzickým zdoláním 
vzdálenosti, nýbrž i jakýmsi psychickým přechodovým rituálem, 
který vyžaduje liminární prostor, prostor na  pomezí, kterým je 
v případě Izraele poušť. V knize jsme svědky napětí mezi svobodou 
a řádem, které je formálně zdramatizováno ve formě fugy proplé-
tající vyprávění a zákony. Cesta je záměrným převrácením mýtu. 
V knize se nevyskytuje žádný lidský hrdina, dokonce ani Moše zde 
není hrdinou. Naopak je knihou o  zodpovědnosti a  selhání, ale 
končí nastolením řádu a nadějí. Svoboda nikdy není nic než avoda, 
dřina, kterou si musí odpracovat sami lidé, žádný vůdce to za ně 
udělat nemůže.

A jaký byl výsledek? Jean-Jacques Rousseau napsal pozoruhod-
nou pasáž, v níž popisuje Izraelity prchající z Egypta jako „bídné 
uprchlíky“ potulující se „po zemi, z níž ani jeden palec půdy nemo-
hou nazvat svým“. Pokračuje takto:

Moše byl tak troufalý, že z tohoto toulavého servilního davu vytvo-
řil politické uskupení, svobodný národ. A zatímco putovali pouští 



40  Numeri – Tehdy a teď

a neměli ani kámen, na kterém by spočinuly jejich hlavy, dal jim 
trvalé instituce, odolné proti času, bohatství a dobyvatelům, které 
ani následujících pět tisíc let nedokázalo zničit nebo změnit a které 
až do dnešních dnů odolávají v plné síle.24

Kniha Numeri a události, o nichž mluví, představuje nejlepší kurz 
o svobodě všech dob a její sdělení ani dnes neztrácí na aktuálnosti 
a síle. Svobodu nezískáme jen svržením tyranů, dosáhneme jí jen 
výsledkem dlouhodobého tréninku zodpovědností a  omezení, 
která svoboda vyžaduje. Jak napsal Alexis de Tocqueville, „Není nic 
náročnějšího než učit se svobodě. Takové učení obvykle probíhá 
s obtížemi a uprostřed bouří.“25 Tím přesně je kniha Numeri.

Netýká se to jen těch částí světa, které nikdy nepoznaly svobodu, 
ale i těch, které v ní žijí už po staletí. O svobodu se musí bojovat 
v každé generaci, nebo zmizí. Při psaní těchto slov si uvědomuji, 
že poslední půl století se západní liberální demokracie chlácholí 
myšlenkou, že společně s tržní ekonomikou jsou sebe-udržujícími 
systémy, které jsou vrcholem lineárního a nezvratného procesu, jenž 
jednou dosažen, nemůže být nikdy ztracen.

Nic nemůže být ale dál od pravdy. Svobodná společnost je výsled-
kem morálního úsilí. Bez sdílené morálky, silné identity vycházející 
z paměti a vyprávění, bez utužování charakteru, sebeomezování 
a schopnosti oddálit uspokojení pudů, tato civilizace nakonec zajde, 
stejně jako se to stalo v Aténách, Římě a Itálii v době renesance. Svo-
bodná společnost závisí na „zvyklostech srdce“ každého člověka, 
bez nichž upadá.

Svobodná společnost je v konečném důsledku také výsledkem 
duchovním. To měl na mysli John F. Kennedy, když ve své inau-
gurační řeči pronesl, že „práva člověka nejsou garantována velko
rysostí státu, ale vycházejí z Božích rukou“. Velký politický rozvoj 
sedmnáctého století, který položil základy svobodných společností 
současného západu – společenská smlouva, svoboda svědomí a lid-
ská práva – vycházel z myšlenek lidí, kteří se aktivně vztahovali 
k hebrejské Bibli: Johna Miltona, Thomase Hobbese, Johna Locka 



� Numeri – Tehdy a teď  41

a Benedikta Spinozy.26 Není jisté, zda tyto myšlenky a principy 
mají dlouhou životnost, aniž by se opíraly o náboženské základy 
Tanachu. O svobodu se musí pečovat dnes stejně jako za Mošeho 
dnů. Kniha Numeri k tomu má stále co říct.




